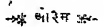
| वीर         | सेवा     | मन्दिर     |
|-------------|----------|------------|
|             | दिल्ल    | ति         |
| ,           |          |            |
|             | <b>A</b> |            |
|             | *        |            |
|             | 2:       | C5}        |
| क्रम संख्या | e 1.1    | <i>1</i> – |
| हाल नं ० 🗀  | .:\:     | 4417       |
| वण्ड        |          |            |

प्रध्याप-१३ मन परम तीनमन महें ११ १४ मन १० में अनमें में के श्रिक्त के श्रिक्त के भी भी भी भी भी भी मिला है कि माला की मिला है। भी माला है कि माला की मिला है। भी माला है। मिला है। मि

४. १३३ में श्रामा हा मानित गोर - १ १ - १ एट १९२ में जीन भारि इनहा मोन नामहे - १४ - ० १. ९० म ती बोरो से भी लिय की न बी आर्थ गार्की हैं ( १. ९० में यन यन बाद की नामें धारण केरें ( १. ९० में प्रमुख का क्यों ने नाम गारित की क्याप ९२ - भे- ४





1. 2 4. 各种的是 1. 各种的是 2



## यजुवेदभाषाभाष्य

## अर्थात

एगमः सपरिवातकावार्य श्रीमह-यानग्दमग्म्वतीम्वामिनिर्मित संस्कृतभाष्य का।

भागम् । द

(५) भाग ज्यापायालय कार्जनर भाग १५/२ विक्रमादा

一次沉水

्रिश मण्डित

दोन' भागों दः पूल्य ६, राकाय्ययः॥

## त्र्रथ यजुर्वेदभाषाभाष्यारम्भः क्रियते ॥

यो जीवेषु द्धाति सर्बलुक् न्हानं सुर्णेश द्वर
स्तं नत्वा क्रियंन परोपक्ष तथे लद्यः द्वर्षाधाय च॥
क्रुवंदस्य विधाय के मुर्णकुणिक्षान्यद्वात्वरं
भाष्यं काम्यमयो क्रियानयत्व बेंद्स्य भाष्यं स्वा॥१॥
चतुस्त्रवङ्केर द्वरं विश्वर्यात्वे क्रियानयत्व बेंद्स्य भाष्यं स्वा॥१॥
चतुस्त्रवङ्केर द्वरं विश्वर्यात्वे क्रियान्य क्ष्यं क्ष्याः ॥१॥
चतुस्त्रवङ्केर द्वरं विश्वर्यात्व क्षयं क्ष्यं ॥
गुर्श्वारे मानः मतिपद्मनिष्टं खुविदुषां
ममाणैनिवंदं क्षतप्रानिकक्षादि श्वर्षाः ॥ २॥
विद्वानि द्वे स्रिवतर्दृतियानि पर्यं खुव । यह्नद्वं तन्न
आस्त्रं ॥ १ ॥ य॰ ३० । ३ ।

भापः थें:- भव यजुर्वेद के साध्य का आरम्स किया जाता है ॥ जो निर्मुण गुमाअंज अ देन सुरुत विज्ञान । अग्रातपाल जगर्नी द्वार्य छार प्रमाप्ति हि ध्यान ॥ १ ॥
अतिदापि अरुग्वेद का भाष्याभीए विधाय । एर उपकार विज्ञारिकार शिल्ल सुरोध निधाय ॥ २ ॥ शतपथ आहाम् आदि पुनि निर्धेटु निर्धेक्त निहारि । यजुर्वेद जो क्रिया पर वर्गा ताहि विज्ञारि ॥ ३ ॥ एक सहस्र नवशत अधिक धिक्रमसर चीतीस । पीप शुक्त तेरसि निर्धा दिन अधीश वागीश ॥ ४ ॥ विक्रम का संवत् १९३४ पीप शुद्धि तेरसि निर्धा दिन अधीश वागीश ॥ ४ ॥ विक्रम का संवत् १९३४ पीप शुद्धि १३ गुरुगर के दिन यजुर्वेद के भाष्य वनाने का आरम्भ किया जाता है ॥ (विद्यानि०) इस मन्त्र का मर्थ भूमिका में कर दिया है । इंद्रवर ने क्रुग्वेद में गुमा है गुम्मि के विज्ञान के प्रकाशहारा सब पदार्थ प्रसिद्ध किये हैं उन एनुष्यों का गुम्मि के जिस २ प्रकार यथायोग्य उपकार लेने के लिये किया कानी ज्ञाहिये क्या उस किया के जो २ अद्भ वा साधन हैं सो २ पुर्वेद में प्रकाशित किये हैं क्यों के जब तक किया करने का हट ज्ञान न हो तथ तक उस द्वार से छेष्ठ सुद्ध भूमि हो हो सकता और विज्ञान होने के ये देते हैं कि जो क्रिया प्रकाश अविद्या भी नहीं हो सकता और विज्ञान होने के ये देते हैं कि जो क्रिया प्रकाश अविद्या भी विज्ञान होने के ये देते हैं कि जो क्रिया प्रकाश अविद्या भी विज्ञान होने के ये देते हैं कि जो क्रिया प्रकाश अविद्या भी विज्ञान होने के ये देते हैं कि जो क्रिया प्रकाश अविद्या

की निवृत्ति अर्थम में अपवृत्ति तथा धर्म और पुरुषार्ध का संयोग करता है। जो कर्मकांड है सो विद्वान का निमित्त और जो विद्वानकांड है सो क्रिया से फल देने. वाला होता है कोई जीव ऐसा नहीं है कि जो मन प्रात्ता वायु इन्द्रिय और दरिर के बताय विना एक त्रातामर मी रह सकंक्यों कि जीव सहपन्न एकदेश कीर दरिर के बताय विना एक त्रातामर मी रह सकंक्यों कि जीव सहपन्न एकदेश की बतन, है इस्तिये जो ईश्वर ने ऋग्वेद के मन्त्रों से सब पदार्थों के गुरागुणी का ज्ञान और यज्जेद के मन्त्रों सामब किया करनी प्रसिद्ध की है क्यांकि (ऋक्) और (यज्जः) है न शब्दों का अर्थ भी यही है कि जिस से मनुष्य लोग ईश्वर से लेके पृथिवी पर्वेत पदार्थों के ज्ञान से भार्मिक विद्वानों का संग सब शिव्यक्तिया सहित विद्या की सिद्धि श्रेष्ठ विद्या श्रेष्ठ गुरा वा विद्या का दान यथायोग्य उक्त विद्या के व्या है। से सर्वोपकार के अनुकृत द्रव्यादि पदार्थों का लर्च करें इसकिये इसका में यज्जेंद है। और भी इन शब्दों का अभिप्राय स्तिका में प्रगट कर दिया है। देख लेना चाहिये क्योंकि उक्त स्मिका चारों वेद की एक ही है। इस यजुवेद स्वा स्व वालीस अध्याय है उन एक र अध्याय में कितन र मन्त्र हैं सो कोष्ठ बना सम्ब लिख दिया है और चालीसों अध्याय के सब मिन के रें अर्थ उन्हीं सी पचहत्ता सम्ब लिख दिया है और चालीसों अध्याय के सब मिन के रें अर्थ उन्हीं सी पचहत्ता सम्ब लिख दिया है और चालीसों अध्याय के सब मिन के रें अर्थ उन्हीं सी पचहत्ता सम्ब लिख दिया है और चालीसों अध्याय के सब मिन के रें अर्थ उन्हीं सी पचहत्ता सम्ब लिख दिया है और चालीसों अध्याय के सब मिन के रें अर्थ उन्हीं सी पचहत्ता सम्ब लिख हिया है और चालीसों अध्याय के सब मिन के लिख के रें अर्थ उन्हीं सी पचहत्ता

| अध्यायः | मंत्र      | . No | म०  | 310 | मं० | अ०  | मं०        |
|---------|------------|------|-----|-----|-----|-----|------------|
| . 6     | 23         | 28   | েই  | २३  | ६१  | 38  | <b>२</b> २ |
| 2       | 38         | १२   | ११७ | २२  | 38  | ३२  | १६         |
| 3       | <b>Ę</b> Ę | १३   | 4   | २३  | ६५  | ३३  | ९७         |
| ષ્ટ     | 30         | १४   | ३१  | २४  | 80  | ३४  | 95         |
| લ       | ४३         | १५   | ह्द | 74  | ४७  | 34  | २२         |
| Ę       | ३७         | १६   | ६६  | २६  | २६  | ३६  | રઇ         |
| v       | 80         | १७   | ०,० | २७  | કર  | ₹\$ | २१         |
| <       | \$3        | १८   | ७७  | २८  | ४६  | ३८  | २⊏         |
| e,      | 80         | १९   | ९५  | २९  | 80  | ३९  | १३         |
| 60      | 38         | २०   | ९०  | 30  | २२  | ४०  | १७         |

इवं त्वेत्यस्य परमेष्ठी प्रजापतिर्द्धिः। सविता देवता। इवं त्वेत्यारभ्य भागे-पर्यक्तस्य स्वराड्वृहतीछन्दः। मध्यमः स्वरः। अप्रे सर्वस्य ब्राह्मयुष्णिक्

छन्दः। ऋषमः खरः॥

अरुप्वेद के माष्य करनेके पदचात यजुर्वेद के मंत्रभाष्य का आरम्भ किया आलु

है इसके प्रथम मध्याय के प्रथम गन्त्र में उत्तम २ कामें। की सिद्धि के छिये मनुष्यों को देश्यर की वार्यना करनी सबदय चाहिये इस बात का प्रधाश किया है।

हुवे त्वोजर्जे त्वां वायर्व स्थ देवो वं: सिविता प्रापेयतु अष्ठतमाग्र कर्मण आ प्यांगध्यमध्या इन्द्रांग आगं प्रजावंतीरनसीवा अग्रुक्षमा मा वंस्तेन ईशात माधशंथ सो ख्रुवा अस्मिन् गोपंती स्यात बहीर्यजमानस्य प्रशूच्याहि॥ १॥

.. पदार्थान्वयभाषा:-हे मनुष्य खांगो ! जो (सचिता) सब जगत की उत्पत्ति करने वाक्षा संपूर्ण पेश्वर्थयुक्त (देव:) सब सुक्षों के दंत और सब विद्या के प्रसिद्ध करने वासा परमात्मा है। सो (वः) तुम हम और अपने मित्रों के जो (वायवः) सब कियामों के सिद्ध कराने हारे स्पर्श गुग्रावाले प्राग्रा अन्तः करगा और इन्द्रियां (स्थ) हैं उनको (श्रष्ठतमाय) अत्युत्तम (कर्मणे) करने योग्य सर्वोपकारक य-झादि कर्मों के लिये (प्रापेयत् ) अच्छी प्रकार संयुक्त करे। इस खोग (इप ) अन मादि उत्तम उत्तम पदार्थी और विज्ञान की इच्छा और (ऊर्ज) पराक्षम मर्थात् उत्तम रस की प्राप्ति के लियं (भागं) संवा करने योग्य धन मीर शाने के भरे हुए (त्या) उक्त गुणवालं भीर (त्वा ) श्रेष्ठ पराक्रमादि गुणों के देनेहारे आपका सब प्रकार से माश्रय करते हैं। है मित्र जोगी तुम भी ऐसे होकर (आप्यायध्वम् ) उन्नति की प्राप्त हो तथा हम भी हों। हे भगवन् जगदी इवर! हम खोगों के (इन्द्राय) परम पेइवर्य की प्राप्ति के लिये (प्रजायतीः) जिनके बहुत संतान हैं तथा जो (अतमीयाः) व्याधि और ( मयहमाः ) जिन में राजयहमा मादि रोग नहीं हैं वे (मध्न्याः) जो २ गौ झाढि पश वा उसति करने योग्य हैं जो कभी हिंसा करने योग्य नहीं कि जो इ-न्द्रियां वा पृथिवी सादि लांक हैं उन को सदैव ( प्रार्पयत् ) तियन की जिये । हे ज-गदीश्वर आपकी कृपा सं हम लोगों में सं दुःख देने के जिये काई (अधशंसः) पापी था (स्तेन:) चौर डांक् (मा ईशत) मन उत्पन्न हो। तथा माप इस (यजनानस्य) परमेदवर और सर्वोपकार धर्म के सेवन करने वाले गतुष्य के (पशुन् ) गी घो भीर हाथी आदि तथा सक्सी भीर प्रजा की (पाहि) निरन्तर रक्षा की जिये जि इन पदार्थी के इरने को पूर्वीक कोई दुए मतुष्य समर्थ न हो ( अस्मिन् ) इस थी-र्मिक (गोपती )पृथिवी मादि पदार्थी की रक्षा चाइने वाले सज्जन मनुष्य के समीप (वही: ) बहुतसे उकत पदार्थ (अवाः ) निश्चल सुक्ष के हेतु (स्पात ) ही । इस मंत्र की व्याख्या शतपथ ब्राह्मया में की है उसका ठिकाना पूर्व संस्कृत अध्य में जिल्ह

दिया भीर आगे भी ऐसा ही टिकाना लिखा जायगा जिसकी देखना हो वह उस ठिकाने से देख लेंगे॥१॥

भावार्थमाथा:-विद्वान् मनुष्यं को सदैन परमंद्वर और धर्मयुक्त पुरुषार्थ के माश्रय से ऋग्वेद को पह के गुरा और गुर्शा को ठीक र जान कर सब पदार्थों के संवर्षांग से पुरुषार्थ की सिद्धि के जिने मत्युत्तम कियाओं से युक्त होना चाहिये कि जिससे परमेश्वर की छपापूर्वक सब मनुष्यों को सुख और पेदवर्य की दृद्धि हो सब लोगों को चाहिये कि अवदे अवदे कामों से प्रजा की रक्षा तथा उक्तम उक्तम गुणों से पुत्रादि की शिक्षा सदैव करें कि जिस से प्रवल गोग विका और चोरों का अभाव हो कर प्रजा और पुत्रादि सब सुन्यों को प्राप्त हो यही श्रेष्ठ काम सब सुजों की खान है। हे मनुष्य लोगों! जाओ अपने गिलको जिसने इस संसार में आक्षयं कप पदार्थ रचे हैं उस जगदीदवर के लिये सदैय धनप्रमुख देवें। बही परमदयाल दृश्वर अपनी छपा से उक्त कामों को करते हुए प्रवृद्धों की अदैव रक्षा करता है॥ १॥

षसीः पवित्रमित्यस्य ऋषिः स एव । यहाँ देवतः । स्वनाडार्षी त्रिष्टुष्कृत्दः । क्षेत्रतः स्थनः ॥

षह यह किस प्रकार का होत. है इस कि व का उपकेश समले मंत्र में किया है।

बसी: प्रविश्वीमां को होता है। हिन्द्रिय का मुस्टियमों घ्रमीसि

बिद्रवर्धा अस्ति। प्रमेण कास्ता हथहंस्य का हार्म ते घ्रमंतिहोपीत ॥ २॥

पदार्थः - हे विद्यायुक्त मनुष्य तू जो ( बसी: ) यश्च ( पार्वत्रं ) शुक्कि का हेतु ( असि ) है ( ची: ) जो विद्यानके प्रकाश का हेतु और सूर्य की किरशों में दियर होने वाला ( असि ) है । जो ( प्रिची) बायु के साथ देशदेश स्तरों में फैलने बाला ( असि ) है । जो ( मार्तिश्वतः ) बायु को ( धर्मः ) शुद्ध करने वाला ( असि ) है । जो ( विश्वधाः ) संभार का धारणा करने बाला ( असि ) छै । तथा जो ( परमेगा ) कम ( धारना ) स्थान सं ( इछातस्त्र ) सुखका बढ़ाने वाला है इस यह का ( मा ) कम ( धारना ) स्थान सं ( इछातस्त्र ) सुखका बढ़ाने वाला है इस यह का ( मा ) कम ( धारना ) स्थान सं ( हछातस्त्र ) सुखका बढ़ाने वाला है इस यह का ( मा ) कम ( हा शित्र ) तथा ( ते ) तेथा ( यजपति: ) यह की यक्षा करने बाला व जमान भी उस को ( मा ) न ( हा शित्र ) त्यां । भारवर्थ के अभिप्राय सं यह शब्ध का अर्थ तीन प्रकार का होता है अर्थात एक जो इस लोक और परलोक के सुख के जिये विद्या ज्ञान भीर धर्म के सेवन से बुद्ध अर्थात् यह २ विद्वान् हैं उनका सरकार करना । दूसरा अच्छी प्रकार परार्थों के गुणों के मेन और विरोध के ज्ञान से हिंद

व्यविद्या का प्रत्यच्च करना और तीमरा नित्य विद्वानों का समागम भववा शुभगुग्रा विद्या सुख धर्म भीर सत्य का नित्यदान करना है॥२॥

भावार्थ:-मनुष्य जोग अपनी विद्य और उत्तम क्रियामे जिस यहका संवन करते हैं उसमें पवित्रताका प्रकाश, पृथिवीका राज्य, वायुक्तपी प्राण्यंक तुल्य राज-नीति, प्रताप, सब की रत्ता, इस लोक और परलाकमें सुखकी वृद्धि, परस्पर कोग-लतासे वर्चना, और कुटिजताका त्याग इत्यादि श्रेष्ठ गृण्य उत्पन्न होते हैं इस लिये सब मनुष्योंको परीपकार नथा अपने खुळके लिये विद्या और पुरुषार्थके साथ भी-तिपूर्वक यहका भनुष्ठान नित्य करना चाहिये॥ २॥

षसोः पवित्रमित्यस्य ऋषः स प्य। स्विता। देवतः। सुरिग्जगती छन्दः। निपादः स्तरः॥

किर उक्त यह कैसा सुख करता है इस विषयका उपहेश झगढ़े मंत्रमें किया है वसों: प्वित्रं मिस क्षा कात्र है वसों: प्वित्रं मिस सहस्रं यह । टेबस्टवां सिव्यता पुनातु वसों: प्वित्रं सा क्षा क्षा सुप्वा का संघुक्षः ॥ ३ ॥

पदंश्यं - जो (वसोः) यश ( शतथारं ) ससंख्यात संसारका आरण करने सौर (पवित्रं) शुद्धि करनेवाला कर्म ( सिस ) है तथा जो ( वसोः ) यश (सहस्रवारं) सनेक प्रकारके ब्रह्मांडको धारण करने सौर ( पवित्रं ) शुद्धिका निर्मित्त सुख देनेवाला है (त्वा) उस यश्वको (देवः) स्वयंप्रकाशस्त्र ( सिवता) वस्तु सादि तेतीस देवांका उत्पत्ति करनेवाला परमेश्वर (पृनातु) पवित्र करं। हे जगदीह्वर! आप हम लोगोंसे सेवित जो (वसोः) यश्व है उस (पवि-त्रेण) शृद्धि के निर्मित्त वेदके विश्वान ( शत्यारंग्ण) वहुत विद्यामोंका धारण करनेवाले वंद मौर (सुःवा) अच्छी प्रकार पवित्र करनेवाले यश्वसे हम जोगों को पवित्र कीजिये। हे विद्वान पुरुष वा जाननेकी इच्छा करनेवाले मनुष्य! तू (काम्बर्धिक श्रेष्ठ वाणियों में से कीन २ वाणिके अभिप्रायको ( स्रधुद्धः) अपने सनमें स्था करना अर्थात् जानना चाहता है ॥ ३॥

भावार्थ:—जो मनुष्य पूर्वोक्त यज्ञका सेवन करके पवित्र होते हैं उन्हीं को ज-गदीहवर बहुनसा झान दंकर अनेक प्रकार के सुख देता है परन्तु जो लोग ऐसी कियाओं के करनेवाले वा परीपकारी होते हैं वेही सुखको बास होते हैं आखस्य क- रतेवाचे कभी नहीं । इस मंत्रमें (कामधुत्तः ) इन पदों से वाशी के विषय में प्रदन है ॥ ३॥

> सा विद्वायुरित्यस्य ऋषिः स एव । विष्णुर्देवता । अनुपुर् कन्दः । गांधारः स्वरः ॥

जो पूर्वीक मंत्रमें तीन प्रदन कहे हैं उनके उत्तर भगले भेत्रमें ऋमसे प्रका-दीत किये हैं॥

सा विश्वायुः सा विश्वकंम् सा विश्वधांषाः । इन्ह्रंसा स्वा भागक सोमेना तंनच्मि विष्णों हुन्यक्षरंक्ष ॥ ४॥

पदार्थः — है (विष्णों) व्यापक ईश्वर आप! जिस वाशोका धारमा करते हैं (सा) वह (विश्वायुः) पूर्ण मायुकी देनेवाली (सा) वह जिससं कि (विश्वकर्मा) संपूर्ण कियाबांड सिद्ध होता है और (सा) वह (विश्वधायाः) सन् व जगत को विद्या मीर गुर्णों से धारमा करनेवाली है। पूर्व मंत्र में जो प्रदन है उस के उत्तरमें यही तीन प्रकारकी वाशी ग्रहण करनेथोग्य है इसीस में (इन्द्रस्य) परमेदवरका (भागम्) संवा करने योग्य यक्षको (संमिन) विद्यासे सिद्ध किये रस मथवा मानदसे (मातनिम) अपने हृदयमें इड करता हूं तथा हे परमेदवर! (इव्यम्) पूर्वेक्तयक्षसंयन्धि देनेलनेयोग्य द्रव्य वा विक्षानकी (रचक् ) निरन्तर रह्णा की जिथे॥ ४॥

मावार्थ:-तीन प्रकारकी वाग्री होती है मर्थात् प्रयम बह जो कि ब्रह्मचर्य में विद्या पढ़ने वा पूर्ण आयु होने के लिये से बन की जाती है। दूसरी बह जो गृहाश्रम में सने के किया वा उद्योगों से सुखों की देने वाली विस्तार से प्रकट की जाती है। सौर तीसरी वह जो इस संभारमें सब मनुष्यों के शरीर और आत्माक सुखकी दु- जि वा ईदबर सादि पदार्थों के विकानकों दंने वाली बानवस्थ और संन्यास आश्रम में विद्वानों से उपदेश की जाती है इन प्रकारकी वाणीं के बिना किसीको सब सुख में हो सकते। क्यों के इसीस पूर्वोक्त यह तथा व्यापक ईदबरकी स्तुति प्रार्थना उपासना करना यांग्य है। ईदबरकी यह साहा है कि जो नियम से किया हुआ यह संसारमें रक्षाका हेतु और प्रेमसत्यभावसे प्रार्थनाको प्राप्त हुआ ईदबर विद्वानों की सर्वदा रक्षा करता है वही सबका अध्यन्त है परन्तु जो किया में कुशल धार्मिक परोपकारी मनुष्य हैं वेही ईव्यर और धर्मको जानकर मोक्ष और सम्यक् कियासा-धनों से इस लोक और परलोक के स्वको प्राप्त होते हैं॥ ४॥

स्रोत ज्ञतपतहत्त्वस्य ऋषिः स एव । सांग्रेदेवताः । सार्चीत्रष्टुण् इत्दः । धैवतः स्वरः ।

उक्त वागिका व्रत क्या है इस विश्य हा उपरेश भगले मत्रमें किया है। अरने व्रतपत व्रतं चेरिष्यामि तच्छेकेयं तन्में राध्यताम्। हुद्-महमनृतात्मत्यमृतिमि ॥ ५ ॥

पदार्थः-हें (त्रतपते) सत्य भाषणा मादि धर्मों के पालन करने भीर (अग्ने) सत्य उपदेश करने वाले परमेश्वर में (अनुतात्) जो झूँउसे अलग (सत्यम्) घे-दिवा, प्रत्यत्व आदि प्रमाण, सृष्टिकम विद्वानों का संग, श्रेष्ठ विचार तथा आत्मा की शुद्धि मादि प्रकारोंसे जो निर्भ्रम, सर्वेदित, तस्त्व अर्थात् सिद्धांत के प्रकाश करानेहारों से सिद्ध हुआ, अच्छी प्रकार परीक्षा किया गया ( व्रतम् ) सत्य बोजना सत्य मानना और सत्य करना है उसका ( उपीमं ) अनुष्ठान अर्थात् नियम से अरहण करने वा जानने और उसकी प्राप्ति की इच्छा करता हूं (मे ) मेरे (तत् ) उस सत्य व्रतको आप ( राध्यताम् ) अच्छी प्रकार सिद्ध की जिये जिससे कि ( अरहम् ) में उक्त सत्य व्रतके नियम करने की ( श्रकेयम् ) समर्थ हो ऊं और में ( इदम् ) इसी प्रत्यत्व सत्य व्रतके आचरण का नियम ( चरिष्णामं ) करूंगा ॥ ५॥

भावार्थ:-परमेश्वर ने सब मनुष्यों को नियम से संवन करने योग्य धर्म का उपदेश किया है जो कि न्याययुक्त परीक्षा किया हुआ सत्य लक्ष्यों से प्रसिद्ध और सन्
बका हितकारी तथा इस लोक अधात संसारी और परलोक मधात मांचु खका
हेतु है यही सबकी आचरण करने योग्य है और उससे विश्व जो कि अभमे कहाता है वह किसी को प्रह्या करने योग्य कभी नहीं हो सकता क्योंकि सर्वत्र
उसीका त्याग करना है इसी प्रकार इसको भी प्रतिज्ञा करनी चाहिये कि हे परमेश्वर! हम लोग वेदों में आप के प्रकाशित किये सत्य धर्मका ही प्रह्या करें तथा हे
परमात्मन्! आप इम लोगों पर पेसी छपा की जिये कि जिससे हम लोग उक्त सत्य
धर्म का पालन करके अर्थ काम और मोक्षरूप फलों को सुगमता से प्राप्त हो सर्वे
जैसे सत्य व्रतके पालने से आप व्रतपित हैं वैसेही हम लोग भी आप की छपा और
अपने पुरुषार्थ से यथाशिक सत्य व्रतके पालनेवाले हों तथा अर्थ करके हिण्छा
से अपने सत्कर्म के द्वारा सब सुखोंको प्राप्त होकर सब प्राण्यियों को सुख पहुंचाने
वाले हों पेसी इच्छा सब मनुष्यों को करनी चाहिये। शतपथ ब्राह्मयाके बीच इस
मन्त्रकी व्याख्यामें कहा है कि मनुष्यों का भाचरण दो प्रकारका होता है एक स-

त्य भीर दूमरा झूंडका अर्थात् जो पृश्व वार्गा। मन भीर शरीर से सत्यका आचर-गा करते हैं वे देव कहाते और जो झूंडका आचरगा करनेवाले हैं वे असुर राक्षस आदि नामों के अधिकारी होते हैं ॥ ५॥

> कस्टेब्टयस्य ऋषिः स एव । प्रजापतिर्देवतः आर्चीपीक्तइछन्दः। पंचमः खरः।

किस ने सत्य करने और असत्य छोड़ने की अक्ता दी है सो अक्त मंत्र में उपदेश किया है ॥

कारवां गुनक्ति स त्यां गुनक्ति कस्में त्या गुनक्ति तस्में त्या गुनक्ति । कर्मणे बां वेपांप याम् ॥ ६ ॥

पदार्थ — (काः) कीन (त्वाम) तुमका अच्छी २ कियाओं के संवन करने के लियं (युनिक्त) आहा देना है (सः) सं जगदीदवर (त्वा) तुम को विद्या आदिक द्याम गुणों के प्रकट करने के लिये विद्वान् या विद्यार्थी होनेको (युनिक्त) आज्ञा देता है (कस्मे) वह किन २ प्रयोजनके छिए (त्वा) मुक्त और तुमको (युनिक्त) युक्त करता है (तस्मे) पूर्वोक्त सत्य व्रतके आवरण्डूप यज्ञके लिये (त्वा) भर्मके प्रवार करने में उद्योगिको (युनिक्त) आज्ञा देना है (सः) वर्ही ईश्वर (क्रमंग्रे) उक्त श्रष्ठ कर्म करने के लिये । वःम्) कर्म करने और करने विद्यार्थी को नियुक्त करता है (वेपाय) हाम गुणों और विद्यार्भों में व्याप्तिके लिये (वाम्) विद्या पहने और पहाने वाले तुम लोगोंको उपदेश करता है ॥ ६॥

भागार्थ:—इस मन्त्र में प्रदेन और उत्तरसे ईदगर जीवों के लिये उपदेश करता है जब काई किसी से पूछे कि मुक्त सत्य कमी में कीन प्रकृत करता है इसका उन्तर ऐसा दे कि प्रजापित अर्थात परमेदवरही पुरुषार्थ और अच्छी र कियाओं के करने की नुद्धार लिये वेदके द्वारा उपदेश की प्रेरगा करता है इसी प्रकार कोई विद्यार्थी किसी विद्वान से पूर्क कि मेरे आत्मा में अन्तर्थी मक्त से सत्य का प्रकाश कि करता है तो वह उत्तर देवे कि सर्व व्यापक जगदीदवर । किर यह पूछे कि इसको किस र प्रयोजन के लिये उपदेश करता और आज्ञा देता है। उस का उत्तर देवे कि सुख भीर सुखस्वक्त परमेदवर की प्राप्ति तथा सत्यविद्या और अर्भ के बचार के लिये में और आप दोनों को कीन र काम करने के लिये वह ईदवर उपदेश करता है। इसका परस्पर उत्तर देवे कि यह करने के लिये। किर वह की-नर पदार्थ की प्राप्ति के लिये आज्ञा देता है। इसका उत्तर है कि सब विद्याओं की

माप्ति और उनके प्रचार के लिये। मनुष्यों को दो प्रयोजनों में प्रवृत्त होना चाहिये अर्थात एक तो अत्यंत पुरुषार्थ और शरीर की आरोग्यता से चक्रवर्ती राज्यका हमी की प्राप्ति करना और दूसरे सब विद्याओं को अच्छी प्रकार पहने उनका प्रचार करना चाहिये। किसी मनुष्य को पुरुषार्थको छोड़ के आलस्य में कभी नहीं रहना चाहिये॥ ६॥

प्रस्युष्टमित्यस्य ऋषिः सः एव । यहां देवता । प्राजापत्या जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

सब मनुष्यों को उचित है कि दुष्ट गुण और दुष्ट स्वभाव वाले मनुष्यों का निवेध करें इस बात का उपदेश सगल मनत्र में किया है ॥ प्रत्युंष्ट्र थे रक्षः प्रत्युंष्ट्रा अर्गत्यो निष्ठंप्तथे रक्षां निष्ठंपा ग्ररां-तयः । जुर्नुन्तरिक्षमन्वेमि ॥ ७॥

पदार्थ:— मुक्त को चाहिये कि पुरुषार्थ के साथ ( रक्षः ) दुष्ट गुण मौर दुष्ट स्वभाव वाले मनुष्य को (प्रत्युष्टम्) निश्चय करके निर्मूल करूं तथा (मरातयः ) जो राति मर्थात् दान आदि धर्म से रहित दयाहीन दुष्ट राष्ट्र हैं उनको (प्रत्युष्टाः ) प्रत्यच्च निर्मूल (रच्चः ) वा दुष्ट स्वमाव दुष्ट गुगा निचा विरोधी स्वर्धी मनुष्य भीर (निष्टप्तम्) (भरातयः ) छल युक्त होके विद्या का प्रह्मा वा दान से रहित दुष्ट प्राण्यों को (निष्टप्ताः ) निरंतर संतापयुक्त करूं। इस प्रकार करके ( अन्तरिक्षम् ) सुक्ष के सिद्ध करने बाले उत्तम स्थान भीर ( उद ) अपार सुख को ( अन्वेमि ) प्राप्त होऊं॥ ७॥

भावार्थः-ईश्वर माज्ञा देता है कि सब मतुष्यों को अपना हुए खभाव कोड़कर विद्या और धर्म के उपदेश से मौरों को भी दुएता मादि मधर्म के व्यवहारों से सखग करना चाहिये तथा उन को बहु प्रकार का ज्ञान मीर सुख देकर सब मनुष्य आदि प्रांश्ययों को विद्या भर्म पुरुषार्थ और नानाप्रकार के मुखों से युक्त करना चाहिये॥ ७॥

भूरिसीत्यस्य ऋषिः स प्रव । भगिनेदेवता । भतिज्ञगती छन्दः । निपादः छरः ॥ स्रवके धार्या करने वाले ईश्वर और पदार्थ विद्या की सिद्धि हेतु भौतिक अग्नि का उपदेश अगले मन्त्र हैं किया है ॥

धूरं ि धूर्व धूर्वन्तं धूर्वतं यो अस्मान्ध्र्वे ति तं धूर्ध यं वयं धृषी-मः । देवानां मि विश्वतिम् अस्मितम् पितिम् जुर्छतमं देवहूर्न-मम् ॥ ८॥

पदार्थ:-हे परमेश्वर ! आप (भूः) सब दोषों के नाश और जगत की रक्षा करने बाखें (मिल) हैं इस कारया हम लोग इए बुद्धि से (देवानाम्) विद्वानों को विद्या मोश भीर मुख में (विहतमम्) यथायोग्य पहुंचाने (सस्नितमम्) आतिशय करके शुद्ध करने (पिततमम्) सब विद्या और आनन्द से संसार को पूर्ण करने (जुष्टतमम्) धा-र्मिक अक्त जनों को सेवा करने योग्य और (देवहतमम् ) विद्वानों को स्ताति करने यांग्य आप की निख उपासना करते हैं ( यः ) जो कोई द्वेषी छली कपटी पापी कामको बादियुक्त मतुष्य ( अस्मान ) धर्मातमा भीर सब को सुख से युक्त करने वाले इम लोगों को ( भूवति ) तुःख देता ह और (यम्) जिस पापी जन को (वयम्) इम छोग ( धूर्वाम: ) दुःख देते हैं (तम्) उस को आप ( भूर्व ) शिक्षा की जिये तथा जो सब से द्रोह करने वा सब को दुःख देता है उस को भी आप सदैव ( धूर्व ) ताइना कीजिये ॥ है शिल्प विद्या को जानने की इच्छा करने वाले मनुष्य ! तू जो भौतिक समित ( घू: ) सब पदार्थों का छेदन सीर सन्धकार का नाश करने वाला ( असि ) है तथा जो फला चलाने की चतुराई से यानों में विद्वानों को (बहितमम्) सुख पहुंचाने (सहिनतमम्) शुद्धि होने का हेन् ( प्रितमम् ) शिल्पविद्या का मुख्य साधन (जुष्टतमम्) कारीगर छोग जिस का सेवन करते हैं तथा जो (देवहतमम्) विद्वानों को स्तृति करने योग्य मिन है उस को ( नयम ) इस लोग ( पूर्वामः ) ताइते हैं और जिसका सेवन युक्ति से न किया जाय तो ( अस्मान् ) हम जोगों को ( भूर्वति ) पीड़ा करता है (तम्) उस (भूर्वन्तम्) पीड़ा करने वाले अग्नि को (भूर्व) यानादिकों में युक्त कर तथा है वीर पुरुष ! तुम (यः ) जो दुए शक्न ( मस्मान् ) हम लोगों को ( भूर्वि ) दुःख देता है (तम) उस को ( भूर्व ) नप्ट कर। तथा जो कोई चोर मादि है उस का भी ( घूर्व ) नाश कीजिये ॥ ८॥

भावार्थ:-जो ईश्वर सव जगत को धारण कर रहा है वह पापी दुष्ट जीवों को उनके किये हुए पापों के अनुकूब दंड देकर दुःश्व युक्त और धर्मारमा पुरुषों को उ-सम कमों के अनुसार फख देके उनकी रचा करता है वही सब सुखों की प्राप्ति तथा की शृद्धि कराने और पूर्ण विद्या का देनेवाजा विद्वानों के स्तृति करने योग्य तथा प्रीति और दृष्ट बुंद्धि से सेवा करने योग्य है दूसरा कोई नहीं। तथा यह प्रस्ति अगित भीन भी सम्पूर्ण शिल्पविद्याओं की कियाओं का सिद्ध करने तथा उनकी सुख्य साधन और पृथिवी आदि पदार्थों में अपने प्रकाश अथवा उनकी प्राप्ति से अष्ट है। क्योंकि जिस से सिद्ध की हुई आग्नेय आदि उत्तम श्रास्ता स्व

विद्या से शतुमों का पराजय होता है इससे यह भी विद्या की वृक्तियों से होम मौर विमान कादि के सिद्ध करने के छिये सेवा करने के योग्य है ॥ ८ ॥ अन्दुतमसीसस्य ऋषिः स यत । विश्वहेंबता । निवृत् त्रिष्टुण् छन्दः । धैवतः खरः ॥ अब यजमान भौर भौतिक भागि के कर्म का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥ ग्रन्दुंतमसि हब्धिं हं हुं हुं हुं माह्यामी तें ग्रञ्जपंतिह्वां वित्या । १ ॥ विद्यां स्त्वा कमतामुक्त वातायापंहत् छ रक्षो यन्छं न्त्रां पञ्चं ॥ ९ ॥

पदार्थः - हे ऋ तिवग् मनुष्य तुम जो झिन से वहा हुआ (अम्हुतम्) कुटिखता रहित (हिवधोनम्) होम के योग्य पदार्थों का धारण करना है उस को (इंहस्व) बढ़ाओं किन्तु किसी समय में (मा ह्याः) उसका त्याग मत करो तथा यह (ते) तुझारा (यहपतिः) यजमान भी उस यह के अनुष्ठान को न छोड़े। इस प्रकार तुम खोग (पंच) एक तो ऊपर को चेष्टा होना दूसरा नीचे को तीसरा चेष्टा से अपने अर्कों को संकोजना चौथा उनका फैलाना पांचमा चलना फिरना आदि इन पांच प्रकार के कर्मों से हवन के योग्य जो द्रव्य हो उस को अग्नि में (यच्छन्ताम्) हवन करो (स्वा) वह जो हवन किया हुआ द्रव्य है उसको (विध्याः) जो व्यापनदील सूर्य्य है वह (अपहतम्) (रक्षः) दुर्गधादि दोषों का नाश करता हुआ (उच्छाताय) अत्यन्त वायु की शुद्धि वा सुख की वृद्धि के लिये (क्रमताम्) चढ़ा हेता है ॥ ६॥

भाषार्थ: - जब मनुष्य परस्पर प्रीति के साथ कुटिजता को छोड़ कर शिक्षा देते, बाबे के शिष्य होके विशेष हान और फिया से भौतिक सिन की विद्या को जान कर उस का मनुष्ठान करते हैं तभी शिवपिध्या की सिद्धि के द्वारा सब शत्रु दा-रिद्ध मीर दु: कों से छूटकर सब सुर्खों को प्राप्त होते हैं इस प्रकार विष्णु अर्थात ब्यापक परमेश्वर ने सब मनुष्यों के छिये आहा ही है, जिस का पाजन करना सब को उचित है ॥ ९॥

देवस्य त्येत्यस्य ऋषिः स एव । स्विता देवता । मुरिग्युद्दती छन्दः । मध्यमः खरः॥ उस यह के फल का ब्रह्मा किस करके होता है इस विषय का उपदेश

भगले मन्त्र में किया है ॥

हेबस्यं त्वा सिं<u>वितुः प्रसि</u>त्वेऽहिबनोंब्रोहुभ्यां पूरुणो हस्तिभियाम्।

अग्नमे जुर्ष्ट्रहुहाम्यग्नीवोमाभ्यां जुर्ष्ट्गृहुहामि ॥ १०॥

पदार्थ:-में (सवितुः) सब जगत के उत्पन्न कत्ती सकल पेश्वर्थ के दाता तथा (देवस्य) संसार का प्रकाश करने हारे और सब सुखदायक परमेश्वर के (प्रसर्व) उत्पन्न किये हुए इस संसार में (महिननोः) सूर्य भीर जन्द्रमा के (बाहुश्याम्) कर बीर वीर्य से तथा (पूच्याः) पृष्टि करने वाले प्राया के (इस्ताश्र्याम् ) महत्य बीर त्या से (प्रायाः ) प्रश्चि करने वाले प्राया के (इस्ताश्र्याम् ) महत्य बीर त्यान से (अग्नये) अग्निविद्या के सिद्ध करने के लिये (जुएस) विद्या महने वाले जिस कर्म की सेवा करते हैं (स्वा) उसे गृह्यामि स्वीकार करता हूँ। इसी मकार (अग्निवोमाश्याम्) अग्नि भीर जल की विद्या कर के जुएस) विद्वानों वे जिस कर्म को जाहा है उस के फल को (गृह्यामि ) स्वीकार करता हूं॥ १०॥

भावार्थ:—बिद्वान् मनुष्यों को उचित है कि विद्वानों का समागम वा अव्हें प्रकार अपने पुरुषार्थ से परमेश्वर की उत्पन्न की हुई प्रत्यक्ष सृष्टि अर्थात् संसार में सकल विद्या की सिद्धि के जिये सूर्य चन्द्र अग्नि और जल भादि पदार्थों के प्रकाश से सब के वर्ज वीर्य की वृद्धि के अर्थ अनेक विद्याओं की पद के उन का प्रकाश करना चाहिये अर्थात् जैसे जगदीश्वर ने सब पदार्थों की उत्पत्ति और अन की धारणा से सब का उपकार किया है वैसे ही इम जांगों को भी नित्य प्रयक्ष करना चाहिये॥ १०॥

भूगाय त्वेति श्रृषिः स एव । अग्निर्देशता । स्वराङ्जगती छन्दः । निषादः स्वरः॥ उन यक्षशाला भाविक घर कैसे यनाने चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है॥

भूतार्घ त्या नारांत्र ये स्वर्भि विक्षेष्ट छहंन्तां दुर्गीः पृथि-व्यामुर्जुन्तिरिक्षमन्वेमि । पृथिव्यास्त्वा नाभौ साद्याम्याद्विया जुपस्थे अने हुव्य छर्गन्त ॥ ११॥

पदार्थ:—में जिस यह को (भूताय) प्राणियों के सुख तथा (भरातये) दारिद्र आदि दोषों के नादा के बिये (अदिखा) येदवाणी वा विद्यात प्रकाश के (उपस्ये) गुणों में (सादयामि) स्थापन करता हूं और (स्वा) उस को कभी (न)
नहीं छोड़ता हूं। हे विद्वान खोगो! तुमको उचित है। के (पृथिव्याम) विस्तृत सूर्मि
व (उथ्योः) अपने घर (हंहन्ताम ) बढ़ाने चाहिये में (पृथिव्याः) (माभी) पृथिके बीच में जिन गुहों में (साः) जल आदि सुख के पदार्थों को (अभिविष्येपम) सब प्रकार से देख्ं भीर (उर्वन्तिरक्षम) उक्त पृथिवी में बहुतसा अवकाश देकर सुख से निवास करने के योग्य स्थान रच कर (भन्वोमे) प्राप्त होता हूं। हे
(अग्ने) जगदीहवर! आप (इव्यम) हमारे देने लेने योग्य पदार्थों की (रख) सवेदा दखा की निवेश । यह प्रथम पक्ष हुआ। श्री सक्ष्तुक्षश पक्ष ने देशमें परमेहवर! मैं

( मुताय ) संसारी जीवों के सुख तथा ( बरातये ) दरित का विनादा और दान आहि धर्म करने से किये (पृथिन्या: ) पृथिकी के (नामी) बीच में ईइवर की सत्ता बौर उसकी उपासना से (स्थः) सुख स्वक्रप (श्वा ) बाप को ( अभिविच्येषम् ) प्रकाश करता हूं तथा आप की कृपा से मेरे घर आदि पदार्थ और उन में रहने वाले मनुष्य मादि प्राम्हों ( दुइन्ताम ) वृद्धि को प्राप्त हो और में ( पृथिव्याम ) विश्तृत भामि में ( उठ ) बहुनसं ( अन्तरिक्षम् ) अवकाशयुक्त स्थान को निवास के खिये (भ-दिखा उपस्ये ) सर्वत्र व्यापक भापके समीप सदा ( अन्वेमि ) प्राप्त होता हूं। क-दााचित (त्था) मापका खाग (न) नहीं करता है। हे जगदिवर ! भाप मेरे (इध्यम्) प्रयोग उत्तम पदार्थीको सर्वदा ( रक्ष ) रक्षा की जिये । यह दूसरा पक्ष हुमा सया तिसरा और भी कहते हैं में-शिल्पविद्याका जानने नाला यहकी करता हुमा ( भूता-य ) सांसारिक प्राणियोंके सुख और ( अरातवे ) दरिद्र प्रादि दोवोंके विनादा वा सुखसे दान मादि धर्म करनेकी इच्छा से ( पृथिष्या नामी ) इस पृथिशीपर शिल्प-विद्याकी सिद्धि करनेवाला जो (अग्ने) अग्निहै उसको हवन करने वा शिल्पविद्या की सिद्धिके बिये ( साद्यामि ) स्थापन करता है क्योंकि उक्त शिल्पविधा इसीसे सिंब होती है ( अदिखाः ) तथा जो अन्तरिक्षमें स्थित मेघमंडल में होमद्वारा पहुंचे हुए उत्तम उत्तम पदार्थोंकी रक्षा करनेवाला है इस जिये इस मश्चिको (पृथिव्याम् ) पृथिबीमें स्थापन करके ( उर्बन्तारिक्षम् ) बहु अवकाशयुक्त स्थान और विविध प्रकार के खुकोंको प्राप्त होता हूं अथवा इसी प्रयोजनके लिये इस अधिको पृथियी में स्था-पन करता हूं इस प्रकार श्रेष्ठ कर्मीको करता हुआ ( खः ) अनेक सुखोंको ( अभि-विख्येषम् ) देखं तथा मरे ( दुर्थाः ) घर भौर उनमें रहनेवाले मनुष्य (दश्रहन्ताम् ) शुभ गुरा सौर सुखसे वृद्धिको प्राप्त हो इस खिये इस भौतिक अग्निका भी त्याग (न) नहीं करता हूं यह तीसरा अर्थ हुआ ॥ ११ ॥

भाषार्थ:—इस मंत्रमें इलेपालंकार है भीर ईइवरने आहा दी है कि हे मनुष्य खोगी! में तुझारी रखा इसिवये करता हूं कि तुम लोग एथियीपर सब प्राणियोंको सुख पहुंचाओं तथा तुमको योग्य है कि वेदविद्या धर्मके अनुष्ठान और अपने पुरुष्ट पार्यक्कारा विविध प्रकार के सुख सदा बढ़ाने चा।हिये तुम सब अद्वतों में सुख देनी के योग्य बहुत अनकारायुक सुन्दर घर बनाकर सर्वता सुख सेवन करों और मेरी सृष्टिमें जितने पदार्थ हैं उन से अच्छे अच्छे गुर्योंको खोजकर अथवा अनेक विद्यान्योंको प्रकट करते हुए फिर उक्त गुर्योंका संसारमें अच्छे प्रकार प्रचार करते रही कि जिससे सब प्राणियोंको उक्तम सुख बहता रहे तथा तुमको चाहिये कि मुक्को

10

सब जगह व्याप्त सबका साल्वी सवका मित्र सब सुर्खोका बढ़ानेहारा उपासनाके योग्य मौर सब दाकिमान् जानकर सबका उपकार विविध विद्याकी वृद्धि धर्ममें प्रवृत्ति अधमेसे निवृत्ति क्रियाकुशलताकी सिद्धि भौर यक्षक्रियाके अनुष्ठान आदि कर्तने में सदा प्रवृत्त रहा इस मंत्रमें महीधरने म्रांतिसे (अभिविख्येषम् ) यह पद् (क्या प्रकथने ) इस धातुका दर्शन अर्थमें माना है यह धातुक अर्थसेही विरुद्ध होने कर के अशुद्ध है ॥ ११ ॥

पित्र स्थ (त्यस्य ऋषिः स पद । अप्सिवितारी देवते । खराह् त्रिष्टुप्छन्दः । भैवतः खरः ॥

अग्निमें जिस द्रव्यका होम किया जाता है वह मेघमंडलको माप्त होके किस प्रका-रका होकर क्या गुणु करता है इस बातका उपदेश ईश्वरने भगले मंत्रमें किया है।

प्रित्रें स्थो बैद्याच्यौ सिव्यतुर्वेः प्रस्तव उत्पुंताम्य चिन्नद्रेश प्रिक् त्रेण स्ट्वेस्य र्दिमिनः । देवीरापो अग्रेगुवी अग्रेगुवीऽग्रं हुमम-चा ग्रुत्रत्रेप्ताग्रे ग्रुत्रपंतिश्रसुधातुं ग्रुत्रपंति देवगुवंम् ॥ १२ ॥

पदायं:-हे विद्वान खोगो! तुम जैसे ( सिबतुः ) परमेश्वरके ( प्रसंब ) उत्पन्न किये हुए इस संसार में ( ग्रिन्छद्रेगा ) निर्दोष भौर ( पित्रत्रेगा ) पांवत्र करने का हेतु जो ( सूर्यंस्य ) सूर्यंकी ( रश्मिभः ) किरगा हैं उन से ( वैष्णाव्यो ) यझसं बंधी प्राण और अपानकी गति ( पित्रत्रे ) पदार्थों भी पित्रत्र करने में हेतु ( स्यः ) हों भौर जैसे उक्त सूर्यंकी किरगों से ( अग्रंगुवः ) आगं समुद्र वा अन्तरित्तमें खर्जे ( अग्रंपुवः ) प्रथम पृथिवी में रहनेवाजी सोम ओविषके सेवन करने तथा ( देवीः ) दिव्यगुणयुक्त ( आपः ) जल पित्रत्र हों वैसे ( नयत ) पित्रत्र पदार्थों का होम अग्निमें करो वैसेही में भी ( अद्य ) आजके दिन ( हमम् ) इस ( यझम् ) पूर्वोक्त किया संबंधी यझको प्राप्त करके ( अग्रं ) जो प्रथम ( सुधातुम् ) श्रेष्ठ मन आदि इन्द्रिक्त और सुवर्ण आदि धनवाजा ( यझपतिम् ) यझका नियमसे पालक तथा ( देवयु- वम् ) विद्वान और श्रेष्ठ गुगोंको प्राप्त होने वा उनको प्राप्तकराने (यझपतिम् ) यझकी हरका करनेवाल मनुष्य है उसको ( उत्पुतामि ) पित्रत्र करता हूं ॥ १२ ॥

भावार्थ:-इस मंत्रमें लुतोपमालंकार है-जो पदार्थ संयोगसे विकारको प्राप्त हो-ते हैं वे मीग्नको निमित्त से प्राप्त सूक्ष्म परमाणुरूप होकर वायुके बीच रहा करते हैं भीर कुछ शुद्ध भी होजाते हैं परम्तु जैसी यहके अनुष्ठावसे वायु और वृष्टि जब- की उत्तम शुक्ष और पृष्ट होती है वैसी दूसरे उपायसे कभी नहीं हो सकती इस से विद्वानोंको चाहियं कि होमिक्रिया और वायु अग्नि जल आदि पदाय वा शिल्पिवासे अच्छी सचि वनाके अनेक प्रकारके लाग उठावें अर्थात अपनी मनोकामना सिद्धि करके औरोंकी भी कामना सिद्धि करें जो जल इस पृथिवीसे अन्तरिक्षको चढ़कर यहांसे लौटकर फिर पृथिवी आदि पदार्थोंको प्राप्त होते हैं वे प्रयम और जो मेघमें रहनेवाले हैं वे दूसरे कहांते हैं ऐसी शृतप्य आहार्या में मेचका हुत्र तथा सूर्य्यका इन्द्र नामसे वर्षान करके युद्धकप कथाके प्रकाश से मेचिवचा विकालाई है। १२॥

युष्मा इन्द्रो वृत्ति तित्यस्य ऋषिः पूर्वोक्तः । इन्द्रो देवता । निचृतुष्णिक् छन्दः । ऋ-षभः स्तरः । झग्नये त्वेत्यस्य ऋषिः सः एय । अग्निर्देवता । थिराङ्गायत्री छन्दः । षङ्जः स्तरः । दैव्याय कर्माग्र इत्यस्य ऋषिः सः एव । यद्वो देवतः । सुरिगु-

ध्याक् इत्दः। ऋषभः खरः॥

उक्त जल किस प्रकार के हैं था इन्द्र और वृत्रका युद्ध कैसे होता है सो स्<u>राखे</u> मंत्र में कहा गया है॥

युष्मा इन्द्री वृणीत वृत्रतूर्ये यूपितन्द्रंमवृणीध्वं वृत्रत्र्ये प्रो-क्षिताः स्थ । अन्नेये स्वा जुष्ट्रम्प्रोक्षांम्यन्त्रीषोमांम्यां स्वा जुष्ट्र-म्प्रोक्षांमि । दैन्यां क्रमेणे शुन्धध्वं देवयुष्ट्याये यहोऽश्रुद्धाः प-राज्यस्तुरिदं वस्तच्छ्रंन्यामि ॥ १३ ॥

पदार्थः—यह (इन्द्रः) सूर्यकोक (दुन्न्र्यं) मेघके वध के लिये (युष्माः) पूर्वोक्त जलों को ( मह्याित ) स्तिकार करता है जैसे जल (इन्द्रम् ) वायुको ( अन्यािष्वम् ) स्तिकार करते हैं वैसे ही (यूयम् ) हे मनुष्यो तुम लोग उन जल ओष्धि रखों को शुद्ध करने के लिये (वृत्रन्य्यें) मेघके शिव्रवेगमें (प्रोक्षिताः) संसारी पदार्थों के सींचनेत्राले जलों को (मह्यािष्वम् ) स्तिकार करो मौर जैसे वे जल्ल शुद्ध (स्थ) होते हैं वैसे तुम भी शुद्ध हो । इसलिये में यहका मनुष्ठान करने वाला (दैव्याय) सबको शुद्ध करनेवाले (कर्मसे ) उत्क्षेपसा—उद्यालना । सबदे विषय मित्र मित्र के कर्म हैं उनके भीर (देवयज्याये) विद्वान् वा श्रेष्ठ गुणों की दिव्य किया के लिये। तथा ( अग्नये ) भीतिक अग्नि से सुख के लिये (जुष्म् ) अच्छी कियाओं से सेवन करने योग्य (त्या) उस यहको (प्रोक्तामि ) करता हूं तथा। (अग्नीयोमाश्याम्) अग्नि और सोमसे वर्षाके निमित्त (जुष्म् ) प्रीति देनेवाला भीर

भीति से सेवते योग्य (त्वा ) उक्त यहको ( प्रोक्षामि ) मेक्कबंबक में पर्वजाता हूँ इ. स प्रकार यहसे शुद्ध किये हुये जल ( शुन्ध ध्वम् ) झच्छे प्रकार शुद्ध होते हैं ( यह) जिस कारण यहकी शुद्धि से ( यः ) पूर्वोक्त जरूरे के अशुद्धि आदि दोष (पराज्ञक्तः) निवस हो (तत् ) उन जलोकी शुद्धिको में (श्रायामि ) मन्त्रे प्रकार शुद्ध करता है। यह इस मन्त्र का प्रथम अर्थ है। हे यह करने वाले मनुष्यो! ( यत्) जिल का-रण (इन्द्रः ) सृथ्यंबोक ( वृत्रत्य्यें ) मेघके बधके निमित्त ( युष्माः ) पूर्वोक्त जल मीर (इन्द्रम् ) पवन को ( महुगाति ) खीकार करता है तथा जिस कारण सूर्य ने ( बृत्रतृष्वें ) मेघकी शीव्रता के निवित्त ( युष्माः ) प्यक्ति जव्यक्ति ( मीचिताः ) प-दार्थ सींचनेवाले (स्थ ) किये हैं इससे (यूयम् ) तुम (त्वा ) उक्त यह को सदा स्थीकार करके ( नवत ) सिद्धि को प्राप्त करो इस प्रकार हम सब खोग (दैव्याय ) श्रेष्ठ कर्म वा ( देवयज्याये ) विद्वान और दिव्य गुर्खों की श्रेष्ठ कियाओं के तथा (अ-मत्ये ) परमेहबर की प्राप्ति के लिये ( अप्रम् ) प्रीति करानेवाले यश्वको (प्रीक्षामि) सेवन करें तथा ( अग्नीपोमाप्रपाम ) अग्नि और सोमसे प्रकाशित होनेवाले (त्वा) उक्त यहाको ( प्रोक्षामि ) मेघमंडल में पहुंचार्थे हे मनुष्यो!इस प्रकार करते हुए तुम सब पदार्थ वा सब मनुष्यों को ( शुन्भध्वम् ) शुद्ध करो ( यत् ) भीर जिससे (वः) तुम लोगों के मशुक्ति भादि दोष हैं वे सदा (पराजध्तुः ) निवृत्त होते रहें । वैसेही में वेदका प्रकाश करनेवाला तुम लोगों के शोधन अधींत शुद्धि प्रकार की (शुन्धा-मि ) अच्छे प्रकार बढ़ाता हूं ॥ १३॥

भावार्थ:-परमेदवर ने मन्ति और स्ट्यें को इस लिये रखा है कि वे सब पदायों में प्रवेदा करके उनके रस भीर जलको किन्न भिन्न कर दें जिससे वे वायुमंडलमें जाकर फिर वहां से पृथिवीपर आके सबको सुख और शुद्धि करनेवाले हों।
इससे मनुष्यों को उत्तम सुख प्राप्त होने के लिये मिंग में सुगंधित पदार्थों के होम
से वायु मीर वृष्टि जलकी शुद्धिहारा श्रेष्ठ सुखबदाने के लिये प्रीतिपूर्वक निख यह
करना चाहिये जिससे इस संसार के सब रोग भादि दोष नष्ट होकर उसमें शुद्ध
गुण प्रकाशित होते रहें इसी प्रयोजनके लिये में ईदवर तुम सभोंको उक्त यह के
बिभिन्न शुद्धि करने का उपदेश करता हूं कि हे मनुष्यो! तुम खोग परोपकार करने
के किये शुद्ध करने का उपदेश करता हूं कि हे मनुष्यो! तुम खोग परोपकार करने
के किये शुद्ध कमें को निख किया करो तथा उक्त रीतिसे वायु अग्नि और जल के
गुणों को दिख्य किया में युक्त कर के अनेक यान आदि यंत्र कक्षा वना कर अपने
पुरुषार्थ से सदैव सुखयुक्त हो ॥ १३॥

शर्मासीत्यस्य पूर्वोक्त ऋषिः। यक्को तेवता । स्वराह् जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥ उक्त यक्क किस प्रकार का है और किस प्रकार से करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।

श्चारियवंष्त्रथ रक्षोऽवंष्ता ग्ररांत्योऽदित्यास्त्वगंसि मति त्वादितिवेसा । ग्रद्रिरसि वानस्यत्यो ग्रावांसि पृथ्वंष्तः प्रति त्वादित्यास्त्वग्वेसा ॥ १४॥

पदार्थ:— हे मनुष्यों नुम्हारा घर ( शर्म ) सुस देने वाला ( असि ) हो उस घर से ( रक्षः ) दृष्ट स्वभाव वाले प्राणी ( अवश्रुतम् ) अलग करो और ( अरातयः ) दान आदि धर्मरहित शत्रु ( अवश्रुताः ) दूर हों उक गृह ( अदित्याः ) पृथिको की ( त्वक् ) त्वचा के नुन्य ( असि ) हों ( अदितिः ) हानस्वरूप ईश्वर ही से उस घर को ( प्रतिवेत्तु ) सब मनुष्य जाने और प्राप्त हों तथा जो ( वानस्पत्यः ) वमस्पति के निमित्त से उत्पन्न होने (गृथुबुष्तः) अतिविस्तार्युक अन्तरिक्ष में रहने तथा (प्राचा) जल का श्रहण करनेवाला (अद्रिः) मेघ (अति ) है उत और इस विद्या को (अदितिः) जगदीश्वर नुम्हारे लिये ( वेत्तु ) रूपा करके जनातें । विद्वान पुरुष भो ( अदित्याः ) पृथिकों को ( त्वक् ) त्वचा के समान ( त्वा ) उक्त घर की रचना को ( प्रतिवेतु ) आने ॥ १४ ॥

भावार्थ: क्षेत्र मनुष्यों को आझा देता है कि तुम लोग शुद्ध और विस्तारयुक्त मृमि के बीच में अर्थात् बहुत से अवकाश में सब ऋतुओं में सुख देने योग्य घर को बनाके उस में खुखपूर्वक वास करो। तथा उस में रहनेवाले दुष्ट स्वभावयुक्त मनुष्यादि प्राणी और दोवों को निवृत्त करो फिर उस में सब पदार्थ स्थापन और वर्षा कर हेतु जो यहा है उस का अनुष्टान करके नाना प्रकार के खुख उत्पन्न करने चाहिथे क्यों- कि यहा के करने से वायु और वृष्टिजल की शुक्तिद्वारा संसार में अत्यन्त छुख लिख होता है।। १४।।

अग्नस्तनृरित्यस्य ऋषिः स एव । यञ्जो देवता । निचृज्जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥ हविष्कृदिति याज्जवी पङ्किम्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

उक्त यह किस प्रकार का होता है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।
अग्नेस्त्रन्त्रंसि छ।ची विसर्जनन्द्रेवश्रीतये स्वागृह्णाम बृहद्ग्राबासि बानस्पृत्यं: स हृद्नदेवेश्यों हृदिः शंमीक मुझामें शमीव्व । इविव्कृदेहि हथिंदकृदेहिं॥ १४॥

पदार्थ:—में सब जनों के सहित जिस हिव अर्थात् पदार्थ के संस्कार के लिखें (बृहद्शावासि ) बड़े २ पत्थर (असि ) हैं और (वानस्पत्य:) काष्ठ के मुसल आदि पदार्थ (देवेभ्य:) विद्वान् वा दिव्य गुणों के लिखे उस यज्ञ को (देववीत्यें) श्रेष्ठ गुणों के प्रकाश और श्रेष्ठ विद्वान् या विविध भोगों की प्राप्ति के लिखे (प्रतिगृह्णामि) प्रहण करता हूं। हे विद्वान् महुष्य तुम (देवेभ्य:) विद्वानों के सुल के लिखे (सुशमि) अच्छे प्रकार दु:स शान्त करनेवाले (हिव:) यज्ञ करने योग्य पदार्थ को (शर्मीण्व)(शर्मीष्य) अत्यन्त शुद्ध करो। जो महुष्य वेद आदि शास्त्रों को प्रीतिपूर्यक पहते वा पदाते हैं उन्हीं को यह (हिवच्छत्) हिव: अर्थात् होम में चढ़ाने योग्य पदार्थों का विधान करनेवाली जो कि यज्ञ को विस्तार करने के लिखे वेद के पढ़ने से ब्राह्मण, क्षत्रिय, बैम्य और शुद्धों की शुद्ध शुशिक्षित और प्रसिद्ध वाणी है सो प्राप्त होती है ॥ १५ ॥

भावार्थ: जब मनुष्य वेद आदि शास्त्रों के द्वारा यज्ञकिया और उस का फल जान के शुद्धि और उत्तमता के साथ यज्ञ को करते हैं तब वह सुगन्धि आदि पदार्थीं के होम द्वारा परमाणु अर्थात् अति सूक्ष्म होकर वायु और वृष्टि जल में विस्तृत हुआ सब पदार्थों को उत्तम करके दिव्य खुंखों को उत्पन्न करता है। जो मनुष्य सब प्राण्यों के खुंख के अर्थ पूर्वों तीन प्रकार के यज्ञ को नित्य करता है उस को सब मनुष्य हिष्कृत अर्थात् यह यज्ञ का विस्तार करने वाला, यज्ञ का विस्तार करनेवाला उन्तम मनुष्य है ऐसा वारंबर कह कर सत्कार करें ॥ १५॥

कुक्कुटोऽसीत्य ऋषिः स एव । वत्युदेवता । ब्राह्मी त्रिप्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः । देवो वः सिवते यस्य ऋषिः स एव । सिवता देवता । स्वराड् गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

फिर भी यह यज्ञ कैसा है सो अगले मन्त्र में उपदेश किया है।
कुक्कुट्टों मि मधुं जिह्न इष्म्ज्रंमायंद्र त्वयां ख्यथ संख्ञातथ संघानं जेष्म ख्रंबंद्रमसि प्रति त्वा ख्रंबंद्रं वेत्तु परांपून्ध रक्षः परांपूना अरांन्यांऽपंहन्ध रक्षों खागुर्खा विविनक्त देवो वेः सिविता
हिरंग्यपाणिः प्रतिगृभ्णात्विक्तंद्रेण पाणिनां॥ १६॥

पदार्थ:—जिस मारण यह यज्ञ (मधुजिहः) जिस में मधुर गुणयुक्त वाणी हो। तथा (कुक्कुटः) चोर वा शत्रुओं का विनाश करने वाला (असि) है और (इषम्) सक्त आदि पदार्थ वा (ऊर्जम्) विद्या अदि वल और उत्तम से उत्तम रस को देता है इसी से उस का अनुष्ठान सदा करना चाहिथे।हे विद्वान् लोगो तुम उक्त गुणों को देने

बाला जो तीन प्रकार का यह है उसका अनुष्ठान और हम लोगों के प्रति उस के गु-जों का ( आवद ) उपदेश करो जिस से (वयम्) हम लोग ( त्वया ) तुहारे साथ (सं-धातम्,संधातम्) जिनमें उत्तम रीति से शत्रु ऑ का पराजय होता है अर्थात् अति भारी संव्रामों को वारंवार आ ( जेप्म ) सब प्रकार से जीतें क्योंकि आप युद्धविद्या के जा-नने क हे ( असि ) हैं इसी से सब मनुष्य ( वर्षमृद्धम् ) शका और अस्पविद्या की व-र्षों को बढ़ाने वाले (त्वा) आप तथा ( वर्षवृद्धम् ) वृष्टि के बढ़ाने वाले का बहु की (प्रतिवेत्तु) जाने इस प्रकार संप्राप्त करके सब मनुष्यों को (परापूतम्) पवित्रता आदि गुणों को छोड़ने बाले (रक्षः) बुष्ट मनुष्य तथा (परापूताः) शुद्धि को छोड़ने वाले और ( अरातयः ) दान आदि धर्म से रहित शत्रु जन तथा ( रक्ष: ) डाकुओं का जैसे (अ-पहतम् ) नाश हो सके घैसा प्रयत्न सदा करना च हिये जैसे यह (हिरण्यपाणि:) जि-सका ज्योति हाथ है ऐसा जो ( वायुः ) पवन है । वह ( अच्छिद्रेण ) एक रस ( पा-णिना ) अपने गमनागमन व्यवहार से यज्ञ और संसार में अग्नि और स्वर्ध से अति सूक्ष्म हुए पदार्थीं को (प्रतिगृभ्णातु) प्रहण करता है (हिरण्यपाणि:) वा जैसं कि-रण हैं हाथ जिस के वह ( हिरण्यपाणि: ) किरण व्यवहार से (सविता) वृष्टि वा प्र-काश के द्वारा दिव्य गुणों के उत्पन्न करने में हेतु (देव:) प्रकाशमय सूर्य्यलोक (वः) उन पदार्थी को (विविनक्तु) अलग २ अर्थात् परमाणुरूप करता है वैसे ही परमेश्वर वा विद्वान् पुरुष (अच्छिद्रेण ) निरन्तर (पाणिना ) अपने उपदेश रूप व्यवहार से सव विद्याओं को (विविनक्तु) प्रकाश करें वैसे ही रूपा कर के प्रीति के साथ (वः) तुम को अत्यन्त आनन्द करने के लिये (प्रतिगृस्णातु ) प्रहण करते हैं ॥ १६ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में श्लेषालंकार है परमेश्वर सब मजुष्यों को आज्ञा देता है कि यज्ञ का अनुष्टान संग्राम में शत्रुओं का पराजय अच्छे २ गुणों का ज्ञान विद्वानों की सेवा दुष्ट मजुष्य वा दुष्ट दोषों का त्याग तथा सब पदार्थों को अपने ताप से छिन्न मिन्न करने वाला अग्नि वा सूर्य्य और उनका धारण करने वाला वायु है ऐसा ज्ञान और ईश्वर की उपासना तथा विद्वानों का समागम करके और सब विद्याओं को प्राप्त होके सब के लिये सब सुनों की उत्पन्न करने वाली उन्नति सदा करनी चाहिये ।।१ व्याप्त स्वयः स्वयः । प्रस्वमः स्वयः ।।

अब अग्निशब्द से किस किस का प्रहण किया जाता और इस से क्या क्या कार्ब्य होता है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है !!

धृष्टिरुस्प्रपां ऽरने आरिनमामाद्यं जहि निष्क्रच्यादं श्रे सेषा देव-

यजै बह् । ध्रुवमंसि पृथिवी हंछह ब्रह्मवनि स्वा क्षत्रवनि सजात-बन्युपंद्धामि आतृंब्यस्य ब्रुधार्यं ॥ १७ ॥

पदार्थ:-हे (अग्ने) परमेश्वर ! आप (धृष्टिः) प्रगत्म अर्थात् अत्यन्त निर्मय (असि) हैं इस कारण (निष्कृत्यादम्) पके हुए भस्म आदि पदार्थों को छोड़ के (आमादम्) क-ब्खे पदार्थ जलाने और (देवयज्ञम्) विद्वान वा श्रेष्ठ गुर्णो से मिलाप कराने वाले (अ-विम्) भौतिक वा विद्युत् अर्थात् बिज्ञली रूप अग्नि को आप (सेघ) सिद्ध कीजिये इस प्रकार हम लोगों के भंगल अर्थात् उत्तम२ खुख होने के लिये शास्त्री की शिक्षा कर के दु:खॉ को (अपजिहि) दूर कीजिये और आनन्द को (आवह) प्राप्त कीजिये तथा हे पर-मेश्वर आप ( धुवम् ) निश्चल सुख देने वाले (अति) हैं इस से ( पृथिवीम् ) विस्तृत भूमि वा उसमें रहने वाले मनुष्या को (इंह ) उत्तम गुणों से बृद्धियुक्त की जिथे। हे (अग्ने) जगदीश्वर ! जिस कारण आप अलन्त प्रशंसनीय हैं इस से मैं (भृत्वयस्य ) बुष्ट वा रात्रुओं के ( वधाय ) विनाश के लिये ( ब्रह्मविन ) (क्षत्रविन ) (सजातविन) माह्मण क्षत्रिय तथा प्राणिमात्र के सुख वा दुःख व्यवहार के देने वाले (त्वा) आप को ( उपद्यामि ) हृदय में स्थापन करता है। यह इस मन्त्र का प्रथम अर्थ हुआ। तथा हे विद्वान् यजमान जिस कारण यह (अग्ने) भौतिक अग्नि (भृष्टि:) अति तीक्ष्ण ( असि ) है तथा निरुष्ट पदायों को छोड़ कर उत्तम पदायों से ( देवयजम् ) विद्वान् वा दिच्य गुणों को प्राप्त कराने व ले यज्ञ को (आ वह) प्राप्त कराता है इस से तुम (निष्कव्यादम्) पके हुए भस्म आदि एदायों को छोड़ के (आमादम) कच्चे पदार्थ ज-लाने और (देवयजम्) विद्वान् वा दिव्य गुणों के प्राप्त कराने वाले (अग्निम्) प्रत्यक्ष वा बिजुलीरूप अग्नि को ( आवह ) प्राप्त करो तथा उसके जानने की इच्छा करने वाले लोगों को शास्त्रों की उत्तम २ शिक्षाओं के साथ उसका उपदेश (सेघ) करी तथा उस के अनुष्ठान में जो दोप हों उन को (अपजिहि) विनाश करो जिस कारण यह अग्नि सुर्खे रूप से (धुवम्) निश्चल (असि) है इसी कारण यह आकर्षण शक्ति से (पृथिवीम्) विस्तृत भूमि वा उस में रहने वाले प्राणियों को (इंह) इद करता है इसी से मैं उस 🤻 ब्रह्मचिन ) ( क्षत्रवनि ) ( सजातविन ) ब्राह्मण क्षत्रिय वा जीवमात्र के सुखदु:ख को अलग २ कराने वाले माँतिक अग्नि को ( भ्रातृत्यस्य ) दुष्ट वा शत्र ऑ के ( वधाय ) विनाश के लिये हवन करने की येदी जा विमान आदि यानों में ( उपद्धामि ) स्था-पन करता हूं यह दूसरा अर्थ हुआ ॥ १७॥

भावार्थ:-- इस भंत्रमें रुरे पालक्कार है और सर्वशक्तिमान् ईम्बरने यह भौतिक अग्नि

बाम अर्थात् कच्चे पदार्थ जलाने बाला बनाया है इस कारण भस्म रूप पदार्थों के जलाने को समर्थ नहीं है जिस से कि मनुष्य कच्चे २ पदार्थों को पका कर खाते हैं तथा जिस कर के सब प्राणियों का खाया हुआ अन आदि दृत्य पकता है और जिस कर के मनुष्यलोग मरे हुथे शरीर को जलाते हैं वह कृष्यात् अग्नि कहाता है और जिस से दिव्य गुणों को प्राप्त करानेवाली विद्युत् बनी है तथा जिस से पृथिवी का घारण और आकर्षण करनेवाला सूर्य्य बना है और जिसे वेदविद्याके जाननेवाले बारण वा धनुयंदके जाननेवाले क्षत्रिय वा सब प्राणीमात्र सेवन करते हैं तथा जो सब संसारी पदार्थों में वर्तमान परमेश्वर है वही सब मनुष्यों का उपास्त देव है तथा जो कियाओं की सिद्धिके लिये मौतिक अग्नि है यह भी यथायोग्य कार्योद्वारा सेवा करने के योग्य है ॥ १७॥

भन्ने ब्रह्मे त्यस्य ऋषि: स एव । अग्निदेवता सर्वस्य । पूर्वस्य ब्राह्मी उष्णिक् छन्दः । क्रिक्सः स्वरः । प्रवीमसीति मध्यस्याच्ची विष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः । विश्वाभ्य इत्युत्तरस्याची पंकिश्छन्दः । पंचमः स्वरः ॥

फिर भी अग्निशब्द से अगले मंत्रमें फिर दोनों अथों का प्रकाश किया है।

अरते ब्रह्मं गृश्णीष्य घ्रुषंमस्यन्ति सिन्दः ह ब्रह्मविनं त्या स-श्रविनं सजात्यन्युपंद्धामि आतंत्र्यस्य ब्रधार्य । ध्रत्रेमंसि दिवं-न्द्रश्रेह ब्रह्मविनं त्या सञ्चविनं सजात्यन्युपंद्धामि आतृत्यस्य ब-धार्य । विद्यां श्राम्स्याद्यां श्राप्य उपंद्धामि चित्रं स्थोध्वे चित्रो सृग्णा-मित्रिनं तपंसा तप्यध्यम् ॥ १८॥

पदार्थ—है (अग्ने) परमेश्वर! आप (धहणम्) सबके धारण करनेवाले (असि) हैं इससे मेरी (ब्रह्म) वेदमंत्रोंसे की हुई स्तृतिको (गृश्णोप्त) प्रहण की जिये तथा (अन्तिश्क्षम्) आत्मामें स्थित जो अक्षय ज्ञान है उसको (इंह) बढ़ाइये में (म्रातृब्यस्य) शत्रु ऑके (बधाय) विनाश के लिये (ब्रह्मविन) सब मनुष्योंके सुखके निमित्त वेदके शास्त्रशासान्तरद्वारा विमाग करनेवाले माह्मण तथा (क्षत्रविन) राजधर्म के प्रकाश करने हारे (सजातविन) जो परस्पर समान क्षत्रियों के धर्म और संसारी म्-र्तिमान पदार्थ हैं इन प्राणियोंके लिये अलग अलग प्रकाश करनेवाले (त्वा) आपको (उपद्धामि) हद्यके बीचमें धारण करता हूं हे सब के धारण करनेवाले परमेश्वर जो आप (धर्मम्) लोकों के धारण करनेवाले एरमेश्वर जो आप (धर्मम्) लोकों के धारण करनेवाले हैं इससे छपा करके हम लोगों में (दिवम्) अस्तुत्तम ज्ञानको (इंह्न) बढ़ाइये और में

( म्रातृत्यस्य ) शत्र ऑ के ( वघाय ) विनाश के लिये ( म्रहावनि ) ( सनविने ) ( स-जातविन ) उक्त वेद राज्य वा परस्पर समान विद्या वा राज्यादि व्यवहारी की यथा-योग्य विभाग करनेवाले ( स्वा ) आपको ( उपद्धामि ) वारंवार अपने इदय में घारण करता इं तथा में (त्वा) अत्वको सर्वव्यापक जानकर (विश्वाभ्यः) सब (आशाभ्यः) विशाओं से सुख होनेके निमित्त वारंवार ( उपद्धामि ) अपने मन में घारण करता हूं हे मनुष्यो तुम लोग उक्त व्यवहार को अच्छी प्रकार जानकर ( चित: ) विज्ञानी तथा ( ऊर्ध्वीचत: ) उत्तम ज्ञानवाले पृथ्वों की प्रेरणा से कपालों को अग्नि पर घरते तथा ( मृगूणाम् ) जिनके विद्या आदि गुर्णोको प्राप्त होते हैं ऐसे ( अंगिरसाम् ) प्राणों के ( तपसा ) प्रभावसे ( तप्यध्वम् ) तपो और तपःओ यह इस मंत्रका प्रथम अर्थु हुआ। (अब दूसरा भी कहते हैं) हे विद्वान धर्मात्मा पुरुष जिस ( अम्रे ) भीतिक अग्नि से ( घरणम् ) सबका घार्ण करनेवाला तेज (ब्रह्म) चेद और ( अन्तारिक्षम् ) आकाशमें रहनेव.ले पदार्थ ग्रहण वा वृद्धियुक्त किथेजाते हैं (त्वा) उसको तुम होम वा शिल्प-विद्याको सिद्धिके लिथे ( गृभ्णीप्व ) ग्रहण करो ( इंह ) वः विद्यायुक्त कियाओं से बदाओ और मैं भी (भ्रातृत्यस्य ) शत्रु ऑके (बघाय ) विनाशके लिये (त्वा ) उस ( ब्रह्मविन ) ( क्षत्रविन ) ( सजातविन ) संसारी मृत्तिमान् पदार्थी के प्रकाश करने वा राजगुर्णों के दर्शात हर से प्रकाश करानेवाले भौतिक अग्निको शिल्पविद्या आदि व्यवहारों में ( उपद्धानि ) स्थापन करता हूं ऐसे स्थापन किया हुआ अग्नि हमारे अनेक सुखों को धारण करता है इसी प्रकार सब छोगों का ( धत्र म् ) धारण करनेवा-ला क्यु ( असि ) है तथा ( दिवम् ) प्रकाशमय सूर्य लोकको (इह) इड करता है हे मनुष्यो ! जैसे उसको मैं (भ्रातृत्यस्य) अपने शत्रुओं के (बधाय ) विनाश के लिये ( प्रक्षविन ) ( क्षत्रविन ) ( सजातविन ) वेद राज्य वा परस्पर समान उत्तम २ शिल्प-विद्याओं को यथायोग्य कार्य्यों में युक्त करने वाले उस भौतिक अग्निको ( उपद्यामि ) स्थापन करता हूं बैसे तुल भी उत्तम २ कियाओं में युक्त करके विद्याके बलसे ( इंह् ) उस को बढ़ाओ। हे विद्या चाहनेवाले पुरुष ! जो पवन पृथिवी और सूर्ख आदि लोकोंको 📆 🔳 रण कर रहा है तैसे तुम अपने जीवन आदि सुख वा शिल्पविद्याकी सिद्धिके लिये यथाग्रोग्य कार्यों में लगाकर उनकी विद्यासे ( इंड ) वृद्धिकरो तथा जैसे इम अपने शत्रुओं के विनाश के लिये (ब्रह्मविन) (क्षत्रविन) (सजातविन) अग्निके उक्त गुणीं के समान वायुको शिल्पविद्या आदि व्यवहारों में ( उपद्वामि ) संयुक्त करते हैं वैसेही तुम भी अपने अनेक दु:साँके विनाशके लिये उसको यथायाँन्य कार्खां में संयुक्त करो हे मनुष्यो जैसे मैं बायुविद्याका जाननेव(ला (रवा) उस अग्नि वा वायुको (विश्वाभ्यः) सब

(माशाश्यः) दिशाओं से सुस्त होने के लिये यथायोग्य शिल्पन्यवहारों में (उपद्यामि) धारण करता हूं बैसे तुम भी धारण करो तथा शिल्पविद्या वा होम करने के लिये (खितः) ( अर्ध्विखतः ) पदार्थों के मरे हुए पात्र वा सवारियों में स्थापन किये हुए कलायन्त्रों को (भृगुणाम् ) जिनसे पदार्थों को पकाते हैं उन अंगारों के (तपसा ) तापसे (तप्यध्वम् ) उक्त पदार्थों को तपाओ ॥ १८॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में श्लेषालङ्कार है। ईश्वर का यह उपदेश है कि हे मनुष्यो तुम विद्वानों की उसति तथा मूर्जंपन का नाश वा सब शत्रुओं की निवृत्ति से राज्य बहुने के लिये वेदिविद्या को प्रहण करो तथा वृद्धि का हेतु अग्नि वा सब का धारण करने वाला वायु, अग्निमय सूर्व्य और ईश्वर इन्हें सब दिशाओं में व्याप्त जानकर यहा सिद्धि वा विमान अदि यानों की रचना धर्म के साथ करो तथा इन से इन को सिद्ध करके दु:खों को दूर करके शत्रुओं को जीतो ॥ १८॥

शर्माशीत्यस्य ऋषिः स एव । अग्निर्देवता निचृद्बाह्यी त्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः । इसके अनन्तर ईश्वर ने यद्ग का स्वरूपः और इस के अंग अगले अंत्र में उपदेश किये हैं ॥

शर्मास्यवंधून्धरक्षोऽवंधूना अरांत्रयोदित्यास्त्वगंसि प्रति त्वां-दितिवेसु । धिषणांसि पर्वती प्रति त्वादित्यास्त्वग्वेसु दिवस्क-

म्मनीरंसि धिषणांसि पार्वतेयी प्रति त्वा पर्वती वेसु॥ १९॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो तुम लोग जो यह (शर्म ) सुस्त का देने वाला (असि ) है और (अदिति: ) नाश रहित है तथा जिस से (रक्ष: ) दु:ख और दुष्ट स्वभाव युक्त मनुष्य (अववृतम् ) विनाश को प्राप्त तथा (अरातयः ) दान आदि धर्मी से रिहत पुरुष (अववृता: ) नष्ट (असि ) होते हैं और जो (अदित्या: ) अन्तरिक्ष वा पृथिवी के (ृत्वक् ) त्वचा के समान (असि ) है (त्वा ) उसे (वेसु) जानो और जिस विद्या कर उक्त यहां से (पर्वती ) बहुत द्वान वाली (विद्य: ) प्रकाशमान स्वादि होकों की (स्कम्भनी: ) रोकनेवाली तथा (पार्वतियी ) मेव की कन्या अर्थात् पृथिवी के तुल्य (धिषणा) धेद वाणी (अदित्या: ) पृथिवी के (त्वक् ) शरीर के तुल्य विस्तार को प्राप्त होती है (त्वा) उसे (प्रतिवेसु ) यथावत् जानो और जिस सत्सगितकप यहासे (पर्वती ) इस्तम श्रद्धा द्वान प्राप्त करनेवाली (धिषणा) द्यो अन्यात् प्रकाशकपी बुद्धि प्राप्त होती है (त्वा) उसे भी (प्रतिवेसु ) जानो ॥ ११ ॥

भावार्य: मनुष्यों को अपने विद्वान से अच्छी प्रकार पदार्थी' को इकट्ठा करके

उनसे यज्ञ का अनुष्ठान करना चाहिथे जो कि वृष्टि वा बुद्धि के बढ़ाने वाला है वह अग्नि और मनसे सिद्ध किया हुआ सूर्व्यके प्रकाश को त्वचा के समान सेवन करता है ॥ १९ ॥

धान्यमसीत्यस्य ऋषिः स पेव | समितः देवतः | विराड् ब्राह्मी विष्टुप् छन्दः | धैवतः स्वरः ||

किस प्रयोजनके लिये उक्त यह करना चाहिये सो अगले मंत्रमें प्रकाश किय है ॥

श्वान्यमसि धिनुहि देवान् प्राणार्थ त्वोद्वानार्थ त्वा व्यानार्थ

वा । द्वीर्थामनुष्र् सितिमार्थुषेधान्देवो वंः सिवता हिरंण्यपाणिः

प्रतिगृभ्णात्विच्छिद्रेण पाणिना चक्षुंषे त्वा महीनां प्रयोसि ॥२०॥

पदार्थः -- जो (धान्यम् ) यज्ञ से शुद्ध उत्तम स्वभाववाला हुस का हेतु रोग का नाश करने तथा चावल आदि अस वा (पय:) जल (असि) हं वह (देवान्) वि-द्वान् वा जीव तथा इन्द्रियों को (धिनुहि) तृत करता है इस कारण हे मनुष्यों में जिस प्रकार (त्वा ) उसे (प्राणाय) अपने जीवन के छिये वा (त्वा ) उसे (उदानाय) स्फूर्ति बल और पराक्रम के लिये वा (त्वा) उसे (त्यानाय) सब शुम गुण शुम कर्म वा विद्या के अङ्गों के फैलाने के लिये तथा (दीर्घाम्) बहुत दिनी तक (प्रसितिम्) अत्युत्तम सुखबन्धनयुक्त (आयुषे) पूर्ण आयु के भोगने के लिथे ( धाम् ) धारण करता हं बैसे तुम भी उक्त प्रयोजन के लिये उस को नित्य घारण करो जैसे हम विद्वान् लोगों को (हिरण्यपाणि:) जिस का मोक्ष देना ही व्यवहार है ऐसा सब जगत् का उत्पन्न करने हारा (सविता) सब ऐश्वर्य्य का दाता ईश्वर ( अच्छिट्रेण ) अपनी व्याप्ति वा उत्तम व्यवहार से ( महीनाम् ) वाणियों के प्रत्यक्ष ज्ञान को (प्रत्यनुगृम्णातु ) अपने अनुप्रह से प्रहण करता है यैसे ही हम भी उस ईश्वर को ( अच्छिद्रेण ) निर-न्तर (पाणिना) स्तुतियों से प्रहण करें और जैसे (हिरयण्यपाणि:) पदार्थी का प्रकाश करनेवाला (सविता) सूर्यं को (महीनाम्) लोकलोकांतरींकी पृथिवियों में नेजव्य-बहार के लिये ( अन्छिट्रेण ) निरन्तर तीव्यकाश से ( पय: ) जल को ( प्रतिगृम्-णातु) प्रहण करके अस आदि पदार्थी को पुष्ट करता है वैसे ही हम लोग भी उसे (अब्छिद्रेण) निरन्तर (पाणिना) व्यवहार से (महीनाम्) पृथिवी के (स्रक्षुवे) पदार्थों को दृष्टिगोचरता के लिये स्वीकार करते हैं ॥ २०॥

भावार्थ:- इस मंत्र में लुप्तोपमालकार है। जो यह से शुद्धकिये हुये अन्न जल भौर पवत आदि पदार्थ हैं वे सब की शुद्धि वल पराक्रमऔर हद वीर्घ आयु के बदाने के लिये समर्थ होते हैं इस से सब मतुप्यां को यह कर्म का अनुष्ठात नित्य करता खाहिये तथा परमेश्वर की प्रकाशित को हुई जो बेदचतुष्ट्यी अर्थात् चारों बेद की बार्ण है उस के प्रत्यक्ष करने के लिये ईश्वर के अनुष्रह की इच्छा तथा अपना पुरुषार्थ करता बाहिये और जिस प्रकार परोपकारी मनुष्यों पर ईश्वर हपा करता है वैसे ही हम लोगों को भी सब प्राणियों पर नित्य हुपा करती चाहिये अथवा जैसे अन्तर्यां मी ईश्वर वा सूर्य लोक संसार आत्मा और बेदों में सत्य द्वान तथा मूर्तिमान पदार्थों का निरन्तर प्रकाश करता है वैसे ही हम सब लोगों को परस्पर सब के सुख के लिये संपूर्ण विद्या मनुष्यों को हिथाोचर कराके नित्य प्रकाशित करनी चाहिये और उन से हम को पृथिवी का चकवर्ति राज्य आदि अनेक उत्तम २ सुखों को उत्पन्न निरन्तर करता चाहिये ॥ २० ॥

देवस्य त्वेत्यस्यर्षि स एव । यज्ञो देवता सर्वस्य । आदी संवपामीत्यन्तस्य गायत्री स्वस् । षड्जः स्वरः । अन्त्यस्य विराट्पर्ह्तिम्छन्दः । पंचमः स्वरः ॥ जिन ओषियों से अब बनता है वे यज्ञादि करने से कैसे शुद्ध होती हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

देवस्यं स्वा सिवृतुः प्रंसिवेऽदिवनीर्धाद्वभ्यां पूष्यो हस्तांभ्याम् । संवंपामि संमाप ओषधीभिः संमोषधयो रसेन सक्ष रेवतिजर्जन् गंतीभिः पृच्यन्ताः संमधुमतीर्मधुमतीभिः पृच्यन्ताम् ॥ २१ ॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो ! जैसे में (सिवतुः) सकल पेश्वर्ध के वेनेवाले (देवस्य) परमेश्वर के ( प्रसवे ) उत्पन्न किये हुए प्रत्यक्ष संसार में वा सूर्ख लोक के प्रकाश में (अश्वनोः) सूर्ख और भूमि के तेज की (बाहुभ्याम् ) हदता से (पृष्णः) पृष्टि कर्ने वाले वासु के (हस्ताभ्याम् ) प्राण और अपान से (त्वा ) पृष्टिक तील प्रकार के यहा का (संवपामि) विस्तार करता हूं बैसे ही तुम भी उस को विस्तार से सिद्ध करो। अथवा जैसे इस उत्पन्न किये हुए संसारमें वा सूर्ख के प्रकाशमें (ओषधीमः) यवादि खेषिधयों से ( आपः ) जल और ( ओषधयः ) ओषधी । रसेन ) आनन्दकारक रस से तथा ( जगतीभिः ) उत्तम ओषधियों से ( रेवत्यः ) उत्तम जल और जैसे ( मधुमतीभिः ) अत्यन्त प्रभुर रसपुक ओषधियों से ( मधुमतीः ) अत्यन्त उत्तम रस-क्ष्य जल ये सब मिलकर वृद्धियुक्त होते हैं वैसे हम सब लोगों को भी ओषधियों से जल और भोषधि उत्तम जल से तथा सब उत्तम ओषधियों से उत्तम रसयुक जल तथा अत्यन्तम मधुर रसयुक्त ओष्टियों से इस सब लोगों को भी ओषधियों से जल भोर ओषधि उत्तम जल से तथा सब उत्तम ओषधियों से उत्तम रसयुक्त जल तथा अत्यन्तम मधुर रसयुक्त ओष्टियों से अर्थ रसक्ष्य जल इन सबों को बथा-

योग्य परस्पर ( संवृच्यम्ताम् ) युक्ति से वैद्यक वा शिल्प की शास्त्ररीति से मेळ करना चाहिये ॥ २१ ॥

मावार्य:—इस मन्त्र में लुतोपमालक्कार है। विद्वान मनुष्यों को ईश्वर के उत्पक्ष किये हुए वा सूर्य से प्रकाश को प्राप्त हुए इस संसार में अनेक प्रकार से संप्रयुक्त कर रोने योग्य पदार्थों को वर्ध मिलाने के योग्य पदार्थों से मेल करके उक्त तीन प्रकार के यक्त का अनुष्ठान नित्य करना चाहिये जैसे जल अपने रस से ओपधियों को बढ़ा-ता है और वे उत्तम रसयुक्त जल के संयोग से रोग नाश करने से सुखदायक होती हैं। और जैसे ईश्वर कारण से कार्य्य को यथावत रचता है तथा सूर्य सब जगत को प्रकाशित करके और निरन्तर रस को भेदन करके पृथिवी आदि पदार्थों को पृष्ट करता है वैसे हम लोगों को भी यथावत संस्कारयुक्त संयुक्त किये हुए पदार्थों से विद्वानों का सक्त तथा विद्या की उन्नति से वा होम शिल्प कार्यक्षी यक्नों से वायु और वर्षा अल की शुद्धि सदा करनी चाहिये ॥ २१ ॥

जनयस्यैत्वेस्यस्यविपूर्वोक्तः । प्रथतामितिपर्य्यन्तस्य यज्ञो देवता । स्वराट्त्रिण्डुप् छन्दः । भेवतः स्वरः । अन्त्यस्याग्निसवितारौ देवते । गायत्रौ छन्दः । षड्जःस्वरः ॥ उक्त यज्ञ किस प्रयोजन को लिथे करना चाहिये इस विषय का उपदेश

अगले मन्त्र में किया है ॥

जनवत्ये त्वा सं घौमीदम्गनेरिदम्गनीषोमंघोरिषे स्वां घुर्मी सि: बिद्दबार्युं हृदर्भया बुरु प्रयस्त्रोह ते प्रज्ञपंतिः प्रथताम् ग्रिनेष्टे स्वयं मा दिशसीदेवस्त्वां स्रविता अपपतु वर्षिष्ठेऽधिनाके ॥२२॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो जैसे में (जनयत्ये) सर्व हुझ उत्पन्न करने वाली राज्यलक्ष्मी के लिये (त्या) उस यज्ञ को (संयोमि) अग्नि के बीच में पदार्थों को छोड़ कर युक्त करता हुं बेसे ही तुम छोगों को भी अग्नि के संयोग से सिद्ध करना चाहिये। जो हम छोगों का (इदम्) यह संस्कार किया हुआ हिंच (अग्नेः) अग्नि के बीच में छोड़ा जाता है (इदम्) वह विस्तार को प्राप्त हो कर (अग्नीपोप्तयोः) अग्नि कीर सोम के बीच प्रमुं कर (इपे) अन्न आदि पदार्थों के उत्पन्न करने के छिये होता है और जो (विश्वायुः) पूर्ण मायु और (उरुप्रथाः) बहुत सुझ का देने वाला (धर्मः) यज्ञ (असि) है उस को जैसे में अनेक प्रकार विस्तार करता हूं बैसे (त्वा) उसको हे पुरुषो तुम भी (उरु प्रथस्व) विस्तृत करो इस प्रकार विस्तार करने वाले (ते) तुद्धारे छिये

( यहपति: ) यह का स्वामी ( अग्नि: ) यहसम्बन्धी अग्नि ( ते ) (सिन्तः) अन्तर्स्था-मी (देव:) जगदीश्वर (डरु प्रथताम्) अनेक प्रकार सुस्र को बढ़ावे (मा हिंसीत्) कमी नष्ट न करे तथा वह परमेश्वर (वर्षिष्ठे) अतिशय करके दृखि को प्राप्त हुआ ( बिधनाके ) जो मत्युक्तम सुख है उस में ( त्वा ) तुम को ( श्रपयतु ) सुख से युक करे यह इस मन्त्र का प्रथम अर्थ हुआ। अब दूसरा कहते हैं। हे मनुष्य । जैसे मैं ओ ( विश्वायु: ) पूर्ण बायु तथा ( उदमधा: ) बहुत सुख का देने वाला ( घमैं: ) यह ( असि ) है ( त्वा ) उस यह को ( जनयत्ये ) राज्यस्थी तथा ( इपे ) अन्न आदि प-वार्यी के उत्पन्न करने के लिये (संवीमि) संयुक्त करता ह् तथा उसकी सिद्धि के लिये (इदम्) यह ( अग्ने: ) अग्नि के बीच में और ( इदम् ) यह ( अग्नीपोमयो: ) अग्नि और सोम के बीच में संस्कार किया हुआ हवि छोड़ता हूं वैसे तुम मी उस यह की ( उर मथस्व ) विस्तार को प्राप्त करो जिस कारण यह (अग्निः) भौतिक अग्नि (ते) तु-महारे (त्वचम्) शरीर को (मा हिंसीत् ) रोगों से नष्ट न करे और जैसे (देवः) जगदी-न्वर ( सविता ) अन्तर्यामी ( वर्षिष्ठे ) अतिशय करके वृद्धि को प्राप्त हुआ जो (अधि-नाके ) अत्युत्तम सुख है उसमें (त्वा) उस यह को अग्नि के बीच में परिपक्त करता है बैसे तुम भी उस यह को (श्रपयतु ) परिपक्त करो मीर (ते ) तुम्हारं (यह्नपति:) यज्ञ का स्वामी भी उस यज्ञ को ( उदप्रथताम् ) विस्तारयुक्त करे ॥ २२ ॥

भावार्थ: इस अंत्र में छुतोमालंकार जानना चाहिये — प्रतुष्पों को इस प्रकार का यह करना चाहिये कि जिससे पूर्ण लक्ष्मों सकल आयु अब आदि पदार्थ रोगनाश और सब छुतों का विस्तार हो उसको कभी नहीं छोड़ना चाहिये क्योंकि उसके विना वायु और वृष्टि जल तथा ओषियों की शुक्ति नहीं हो सकती और शुक्ति के विना किसी प्राणी को अच्छो प्रकार सुख नहीं हो सकता इसलिये ईम्बर ने उक्त यह करने की आहा सब मतुष्पों को दी है। २२।।

माभेमेंत्यसर्विः स एव । अग्निर्देवता । वृह्ती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

निशंक होकर उक्त यहां सब को करना चाहिये इस विषय का

उपदेश अगले मंत्र में किया है।।

मा भेमी सं विक्या अतंमेरुर्वज्ञोऽतंमेरुर्वजंमामस्य प्रजा भू-यात्रितार्च त्वा द्वितार्च त्वैकतार्च त्वा ॥ २३ ॥

पदार्थ:—हे विद्वान पुरुषो ! तुम (अतमेरः ) श्रद्धालु होकर (यजमानस्य) यजमान के यह के अनुष्ठान से (मा भेः) भय मत करो और उस से (मा संविक्थाः) मत बळायमान हो इस प्रकार (यहः) यह करते हुए तुम को उत्तम से उत्तम (अतमेरः) कानिरहित श्रद्धावान (प्रजा) संतान (भूयात्) प्राप्त हो और मैं (त्वा) भौतिक अग्नि को (प्रकाय) (द्विताय) (त्रिताय) उक्त गुणयुक्त तथा सत्य सुख के लिये वायु तथा वृष्टि जल को शुद्धि तथा अग्नि कमें और हिव के होने के लिये (संबीम) नि-अल करता है ॥ २३॥

भावार्थः — ईंग्वर सब मतुष्यों को आज्ञा और आशीर्वाद देता है कि किसी मतुष्य को यज्ञ सत्याचार और विद्या के प्रहण से डरना वा चलायमान होना कभी न चा- हिये क्योंकि मतुष्यों को उक्त यज्ञ आदि अच्छेर कामी से हो उत्तम र संतान शारीरिक वाचिक और मानस विविध प्रकार के निश्चल सुख प्राप्त हो सकते हैं ॥ २३ ॥ देवस्य लेखस्यिषः स पव । द्योवद्युती देवते । स्वराङ आग्नी पङ्किम्छन्दः ।

पञ्चमः स्वरः ॥

फिर भी उक्त यज्ञ के सा और क्यों उसका धनुष्ठान करना चाहिये सो अगले मंत्र में उपदेश किया है।

देवस्यं त्वा सि<u>ष</u>तुः प्रंसिवेऽदिवने बिहुभ्यां पूरणो हस्तिभ्याम् । भादेदेऽध्वरकृतं देवेभ्य इन्द्रंस्य <u>बाहुरंसि</u> दक्षिणः सहस्रंभृष्टिः <u>वा</u>ततेजा <u>बायुरंसि ति</u>ग्मतेजा बि<u>ष</u>तो <u>बधः</u> ॥ २४ ॥

पदार्थ:—में (सिवतु:) अन्तर्यासी प्रेरणा करने (देवस्य) सब आनन्द के देनेवाटे परमेश्वरकी (प्रसवे) प्रेरणामें (अश्विनी:) सूर्य्य चन्द्र और अध्वर्युओं के बल और वीर्य्यंसे तथा (पूष्ण:) पुष्टिकारक वायुके (हस्ताभ्याम्) जो कि प्रहण और त्याग हेनु उदान और अपान हैं उनसे (देवेभय:) विद्वान् वा दिव्य सुर्खों की प्राप्तिके लिये (अध्वरकृतम्) यज्ञसे सुस्रकारक कर्म को (आददे) अच्छे प्रकार प्रहण करता हूं और मेरा किया हुआ जो यज्ञ हैं सो (इन्द्रस्य) सूर्य्यका (सहस्रभृष्टि:) जिसमें अनेक प्रकार के पदार्थोंके पचाने का सामर्थ्य वा (शततेजा:) अनेक प्रकारका तेज तथा (दक्षिण:) प्राप्त करनेवाला (बाहु:) किरणसमूह (असि) है और जिस (इन्द्रस्य) सूर्य्य वा मेध-मंडल का (तिग्मतेजा:) तीक्ष्ण तेजवाला (वायु:) हेनु (असि) है उस से हमको अनेक प्रकार के सुख तथा (द्विपत:) शत्रुओं का (वध:) नाश करना चाहिये ।। २४।।

भावार्य: - ईश्वर आज्ञा करता है कि मनुष्योंको अच्छी प्रकार सिद्ध किया हुआ यज्ञ जिसमें भौतिक अग्निके संयोगसे ऊपरको अच्छे २ पदार्थ छोड़े हैं वह स्व्यंकी किरणोंमें स्थिर होता है तथा पवन उसको धारण करता है और वह सबके उपकार के छिये हजारों सुझाँको प्राप्त करके दु:खाँ का विजाश करनेवाला होता है। २४॥

पृथिबौत्यस्य ऋषिः स एव | संविद्धाः देवता | विराड ब्राह्मी बिष्टुप् छन्दः | धैवतः स्वरः || फिर उक्त यज्ञ कहां जाके क्या करनेवाला होता है इस विषयका उपदेश अगले मंत्रमें किया है |

पृथिषि देवप जन्यो पंच्या स्ते मूळ्मा हिं श्रीस षं मुजर्न चछ गोष्ठा नं वर्ष ते ते चौ बेंधान देंव सिंबतः पर्मस्यां पृथि ग्या श्रीत ने चौ बेंधान देंव सिंबतः पर्मस्यां पृथि ग्या श्रीत ने न पार्शी ग्रे हिंदि वे स्व्यादि जगत् के प्रकाश करने तथा (सिंवतः ) राज्य और प्रवर्ण के देने वाले परमश्वर (ते) आप की रूपा से में (देव यजिन) विद्यानों के यज्ञ करने की जगह (ते) यह जो (पृथिवो) भूमि है उस का (मूळम्) वृद्धि करने विले मूळ को (मा हिश्लीष म्) नाश न कर्क और में (पृथि ग्याम्) अनेक प्रकार सुखद । यक भूमि में (यः) जिस यज्ञ का अनुष्ठान करता हुं वह (म्रजम्) जल वृष्टि कारक मेघ को (गच्छ) प्राप्त हो वहां जाकर (गाष्ठानम्) सूर्य को किरणों के गुणों से (वर्षतु) वर्षाता है और (चौ:) सूर्य के प्रकाश (वर्षतु) वर्षाता है। है वीरपुरुषों! आप (अस्याम्) इस पृथिवों में (यः) जो कोई अधर्मात्मा डांकू (अस्मान्) सब के उपकार करने विले धर्मात्मा सज्जन हम लोगों से (द्वेष्टि) विरोध करता है (च) और (यम्) जिस दुष्ट शत्र से (वयम्) धार्मिक श्र हम लोग (द्विष्मः) विरोध करें (तम्) उस दुष्ट (परम्) शत्र को (शतेन) अनेक (पार्थः) बन्धनों से (वधान) बांधों और उस को (यतः) इस बंधन से कमी (मा मौक्) मत छोड़ो ॥ २५॥

भावार्थ:— ईश्वर आज्ञा देता है कि विद्वान मनुष्यों को पृथिवी का राज्य तथा उसी पृथिवों में तीन प्रकार के यज्ञ और ओषियां इन का नाश कभी न करना चाहिये जो यज्ञ अग्नि में हवन किये हुए पदार्थी का धूम मेघ मंडल को जाकर शुद्धि के द्वारा असन्त सुख उत्पन्न करने वाला होता है इस से यह यज्ञ किसी पृश्व को कभी छोड़ ने योग्य नहीं है तथा जो दुष्ट मनुष्य हैं उनको इस पृथिवीपर अनेक बन्ध-नॉसे बांधे और उनसे कभी न छोड़े जिससे कि वे दुष्ट कमों से निवृत्त हों और सब म-नुष्योंको चाहिये कि परस्पर ईपी द्वेपसे अलग होकर एक दूसरेकी सब प्रकार सुखकी उन्नति के लिये सदा यक्न करें ॥ २५ ॥

अपारकमित्यस्य सर्वस्य ब्रह्मिः स एव।समिता देवता । पूर्वाईस्वराड् अक्षीपंकिरछन्दः । उत्तराधे भुरिष्त्राद्वीपंकिरछन्दः । पश्चमः स्वरः ॥ फिर इस यहासे क्या २ कार्य्य सिद्ध होता है इस विषयका उपदेश अगले भंत्रमें किया है।

सपार है पृथिक वे देव गंजना हथा सं ब्रजह का गोष्ठा नं वर्षतु ने चौबें मान देव सिवतः पर्मस्यों पृथिक्या छ जाने न पा शैर हो दिनं मान पेते हे हि यं चं वयं कि क्मस्तमनों मा मौक् । अर्रो दिनं मा पेते कि क्सरे यां मा स्कंन ब्रजह का गोष्ठा नं वर्षतु ने चौबें भान देव सिवतः पर्मस्यों पृथिक्या छ जाने न पा शैर हो हि यं चं यु यं सिवतः पर्मस्यों पृथिक्या छ जाने न पा शैर हो उस्मान बे छि यं चं यु यं कि कमस्तमनों मा मौक् ॥ २६॥

पदार्थ:-हे ( देव ) सर्वानन्द के देने वाले जगदीम्बर ( सवितः) सब प्राणि-यों में अन्तर्यामी सत्यप्रकाश करने हारे आप की कृपा से हम लोग परस्पर उपदेश कर कि जैसे यह सब का प्रकाश करने वाला सूर्य्य लोक और पृथियी में अनेक बन्ध-न के हेतु किरणों से खेंच कर पृथियों आदि संब पदार्थी को बांघता है चैसे तुम भी दुष्टों को बांघ कर अच्छे २ गुणोंका प्रकाश करो और जैसे मैं ( पृथिव्ये ) पृथिवी में ( देवयजनात् ) विद्वान् लोग जिस संप्राप्त से अच्छे २ पदार्थं वा उत्तम २ विद्वानों की संगति को प्राप्त होते हैं उस से (अरहम्) दुष्ट स्वभाव वाले शत्रु जनको (अपबन्यासम्) मारता हूं वैसे ही तुम लोग भी उस को मारो तथा जैसे मैं ( बजम् ) उत्तम २ गुण ज-तानेव. छे सज्जनों के सङ्ग को प्राप्त होता हूं बेसे तुम भी उस को (गच्छ) प्राप्त हो जैसे मैं ( गोष्टानम् ) पठन पाठन व्यवहार की बताने वाली मेघ की गर्जना के समतु-ल्य वेदवाणी को अच्छे २ शब्दरूपी ब्दों से वर्षाता हूं घेसे तुम भी ( वर्षतु ) वर्षाओ जैसे मेरी विद्या की ( दी: ) शोभा सब को दृष्टिगोचर है बैसे (ते) तुम्हारी भी विद्या सुशोभित हो उसे में (य:) जो मूर्ख (असान् ) विद्या का प्रचार करने वाले हम लोगों से (द्वेष्टि) विरोध करता है (च) और (यम्) जिस विद्याविरोधि जन को (वयम्) विद्वान् हम लोग (द्विष्मः) दुष्ट समझते हैं (तम्) उस (परम्) विद्या के शत्रु को (अस्याम् ) इस सब पदार्थों की धारण करने और (पृथिव्याम् ) वि-विध युख देने वाली पृथिवी में ( शतेन ) बहुत से (पाशै:) बन्धनों से नित्य बांधता हुं कभी उस से उसे को नहीं त्यागता बैसे हे वीर छागो ! तुम भी उस को ( बधान ) बांघो कभी उस को ( अतः ) उस बन्धन से ( मा मौक् ) मत छोड़ो और जो तुष्ट जन हम लोगों से विरोध करे तथा जिस दुष्ट से हम लोग विरोध करें उस को उस बन्धन से कोई मनुष्य न छोड़े इस प्रकार सब लोग उस को उपदेश करते रहें कि हे ( अवरा )

बुद्ध पुरुष तूं (दिवम् ) प्रकाश उसति को (मापस: ) मत प्राप्त हो तथा (ते ) तेरा (द्रप्सः) आनन्द देने वाला विद्यारूपी रस ( द्याम् ) आनन्द को ( मास्कन् ) मत प्राप्त करे। हे अ छों के मार्ग चाहने वाले मनुष्यो जैसे में ( व्रजम् ) विद्वानों के प्राप्त होने योग्य श्रेष्ठ मार्ग को प्राप्त होता हूं यैसे तुम भी ( गच्छ ) उस को प्राप्त हो जैसे यह ( चौ: ) सूर्यं का प्रकाश ( गोष्टानम् ) पृथियी का स्थान अन्तरिक्ष को सी चता है वैसे ही ईश्वर का विद्वान पुरुष तुम्हारी कामनाओं को ( वर्षतु ) क्वीचें अर्थात् कम में पूरी करें। जैसे यह (देव:) व्यवहार का हेतु ( सवित: ) सूर्य्य लोक ( अस्याम् ) इस बीज वोने योग्य ( पृथिव्याम् ) बहुत प्रजायुक्त पृथिवी में (शतेन) अनेक (पार्शः ) बम्बन के हेतु किरणों से आकर्षण के साथ पृथिवी आदि सब पदार्थी को बांधता है षैसे तुम मी दुर्धों को बांघो और (यः) जो न्यायिवरोधी (असान्) न्यायाधीश हम छोगों से (द्वेष्टि) कोप करता है(च)और ( यम् ) अन्यायकारी जन पर ( वयम् ) संपूर्ण हित संपादन करने वाले हम लोग (द्विष्मः ) कोप करते हैं (तम् ) उस ( परम् ) शत्रुको (अस्याम् ) इस (पृथिव्याम् ) उक्त गुण बाली पृथिवी में (शतेन ) अनेक (पाशैः) साम दाम दण्ड और भेद आदि उद्योगों से बांधता हूं और जैसे मैं उस को उस दण्ड से बांध कर कभी नहीं छोड़ता हैसे ही तुम भी ( बधान ) बांधो अर्थात् ब-न्धनरूप दण्ड सदा दो। कभी उस को (मा मौक्) मत छोड़ो॥ २६॥

भावार्थः—इस मन्त्र में लुप्तोपमालङ्कार है। ईश्वर आज्ञा देता है कि है मनुष्यो! तुम लोगों को विद्या के सिद्ध करनेवाले कार्य्यों के नियमों में विक्लकारी दृष्ट जीवों को सदा मारना चाहिये और सज्जनों के समागम से विद्या की वृद्धि नित्य करनी चाहिये जिस प्रकार अनेक उद्योगों से श्रेष्टों की हानि दुष्टों की वृद्धि न हो सी नियम करना चाहिये और सदा श्रेष्ट सज्जनों का सत्कार तथा दुष्टों को दृष्ट देने के लिये उन का बन्धन करना चाहिये परस्पर प्रीति के साथ विद्या और शरीर का बल संपादन करके किया तथा कलायन्त्रों से अनेक यान बना कर सब को सुख देना ईश्वर की आज्ञा का पालन तथा ईश्वर की उपासना करनी चाहिये ॥ २६ ॥

गायत्रे भेत्यस्य ऋषिः स एव । यक्को देवता । ब्राह्मीत्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ उक्त यक्क का प्रहण वा अनुष्ठान किस से करना चाहिये सो अगले मन्त्र में प्रकाश किया है ।

गायत्रेषं त्वा छन्दंसा परियुद्धामि त्रेष्टुंभेन त्था छन्दंसा प-रियुद्धामि जार्गतेन त्या छन्दंसा परियुद्धामि । सुक्ष्मा चासि शिषा चांसि स्योगा चासि सुवदां खास्यूजीस्वती चासि पर्यस्व-ती च ॥ २७ ॥

पदार्थ:—जिस यक्क से उत्तम पदार्थों के साथ ( सुक्ष्मा ) यह पृथिकी शोमायमान ( असि ) होतों है ( च ) तथा जिस से सुस्नकारक गुण ( च ) अथवा मनुष्यों के साथ यह (शिवा) मक्कुछ की देनेवाछी ( असि ) होती है (च) तथा जिसकरके उत्तम से उत्तम सुस्नों के साथ यह पृथिवी ( स्थोना ) सुस्न उत्पन्न कर नेवाछी (असि) होती है (च ) और जिस से उत्तम २ सुस्न कर ने वाछे और चछने के साथ यह ( सुबदा ) सुस्न से स्थिति कर ने योग्य ( असि ) होती है तथा जिन मत्तम यव गादि अर्भों के साथ यह ( ऊर्जस्वती ) अन्नवाछी ( असि ) होती है (च ) और जिन उत्तम मधुर आदि रस वाछे फर्डों करके यह पृथिवी ( पयस्वती ) प्रशंसा कर ने योग्य रसवाछी (असि) होती है (त्वा) उस यक्क को में उस यह विद्याका ज्ञाननेवाछा मनुष्य (गायत्रेण) गायत्री ( छन्दसा ) जो कि चित्त को प्रफुछित कर ने वाछा है उस से (परिगृह्णामि) सब प्रकार से सिद्ध करता हूं और में ( के प्रुपेत ) त्रिष्टुम् ( छन्दसा ) जो कि स्वत्त्रकार से आनन्द का देने वाछा है उस से (त्वा) पदार्थसमूह को (परिगृह्णामि) सब प्रकार से इक्ट्या करता हूं तथा में ( जागतेन ) जगती जो कि ( छन्दसा ) अत्यन्त आनन्द का प्रकाश कर ने वाछा है उस से (त्वा) उस भौतिक अग्नि को (परिगृह्णामि) अच्छी प्रकार स्वीकार करता हूं । २७ ॥

भाषार्थ:—वेदका प्रकाश करनेवाला ईश्वर हम लोगोंक प्रति कहता है कि है मजुन्मो!तम लोगोंको वेदमंत्रके विना पढ़ें और उनके अथों के विना जाने यहका अनुष्ठान वा सुन्नक्षप फलको प्राप्त होना और सब शुभ गुण्युक्त सुन्नकारी अन्न जल और वायु
आदि पदार्थ हैं उनको शुद्ध नहीं कर सकते इससे यह तीन प्रकारके यहकी सिद्धि
पन्नपूर्वक संपादन करके सदा सुन्नहीं रहना चाहिये और जो इस पृथिवीमें वायुजल
तथा ओषियोंको दृषित करनेवाले दुर्गथ अपगुण तथा दुष्ट मनुष्य हैं वे सर्वदा निवारण करने चाहिये ॥ २७॥

पुरा क्रस्य त्यस्य ऋषिः स पव । यहो देवता । विराड् ब्राह्मी पंकि-श्छन्दः । पंचमः स्वरः ॥

वे दोप कैसे निवारण करने और वहां मुजुर्थोंको फिर क्या करना चाहिये इस विषयका उपदेश अगले मंत्रमें किया है।

पुरा क्रूरस्थे बिखपो विरिध्सश्चादार्य पश्चिवी जीवदानुम्।

## यात्रैरंवे आन्द्रमंसि स्वाधा आत्राम् विशेसाः अनुदिइयं यजन्ते। मोर्चणीरासोदयविष्तो ब्यूरोसि ॥ २८॥

पदार्थः है (विरिधान्) महाशय महागुणवान् जगदीश्वर । आपने (याम् ) जिस ( स्वधािमः ) अन्न आदि पदार्थीं से युक्त और ( जीवदानुम् ) प्राणियों को जीव देने बाले पदार्थं तथा (पृथिक्षीम् ) बहुतसी प्रजायुक्त पृथिकी को (उदादाय) अपर उ-ठाकर ( चन्द्रमिस ) चन्द्रहोक के समीप स्थापन की है इस कारण उस पृथिकी को ( घीरासः ) धीर बुद्धिवाले पुरुष प्राप्त होकर आप के अनुकूल चलकर यहा का अनु-ष्ठान नित्य करते हैं जैसे ( चन्द्रमंसि ) आनन्द में वर्त्तमान होकर (धीरासः) बुद्धिमान् पुरुष ( याम् ) जिस्त (जीवदानुम्) जीवों की हितकारक (पृथिवीम्) पृथिवी के आश्रित होकर सेना और शस्त्रों को (उदादाय ) कम से लेकर (विस्पः ) जो कि युद्ध करने वाले पुरुषों के प्रभाव दिखाने योग्य और ( क्र्रस्य ) शत्रुओं के अङ्क विदीर्ण करने वाले संप्राम के बीच में शबुओं को जीत कर राज्य को प्राप्त होते हैं तथा जैसे इस उक्त प्रकार से धीर पुरुष (पुरा ) पिहले समय में प्राप्त हुए जिन कियाओं से (प्रो-क्षणी: ) अच्छी प्रकार पदार्थीं को सींच के उन को सम्पादन करते हैं जैसे हो हे (विरिधान्) महा ऐश्वर्यं की इच्छा करने वाले पुरुष तू भी उस को प्राप्त होके ईश्वर का पूजन तथा पदार्थ सिद्धि करनेवाली उत्तम २ कियाओं का सम्पादन कर जैसे ( द्वि-पतः ) शत्रुओं का ( बघः ) नाश ( असि ) हो वैसे कामों को करके नित्य आनन्द में वर्त्तमान रह ॥ २८ ॥

भावार्यः जिस इंस्वर ने कम से अन्तरिक्ष में वृथिवां वृथिवियों के समीप चन्द्रलोक, चन्द्रलोकों के समीप वृथिवी, एक दूसरे के समीप तारालोक और सब के बीच
में अनेक सूर्व्यं लोक तथा इन सब में नानाप्रकार की प्रजा रचकर स्थापन की है
वही परमेश्वर सब मनुष्यों को उपासना करने योग्य है। जब तक मनुष्य बल और
कियाओं से युक्त होकर शत्रुओं को नहीं जीतते तब तक राज्यसुख को नहीं प्राप्त ही
सकते क्योंकि विना युद्ध और बल के शत्रु जन कभी नहीं डरते। तथा विद्वान् लोग
विद्या न्याय और विनय के विना यथावत् प्रजा के पालन करने को समर्थ नहीं हो सकते इस कारण सब को जितेन्द्रिय हो कर उक्त पदार्थों का सम्पादन करके सब के
सुख के लिये उत्तम २ प्रयक्त करना चाहिये ॥ २८ ॥

भत्युष्टमित्यस्य ऋषिः स एव । यह्नो देवता सर्वस्य । पूर्वाई मुरिग्जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥ उत्तराई त्रिष्टुए छन्दः । वेवतः स्वरः ॥ फिर उक्त संग्राम कैसे जीतना और यह का अनुष्ठान कैसे करना साहिये। इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

पर्युष्टश्च रक्षः प्रस्तुंष्टा अर्गत्यो निष्ठंत्रश्च रक्षो निष्ठंता अर्गन्तयः। सनिवातोऽसि सपरम्किद्धाजिनं स्वा बाज्रेध्याये सम्मान्धिम । प्रस्तुंष्ट्वश्च रक्षः प्रस्तुंष्टा सर्गत्यो निष्ठंत्रश्च रक्षो निष्ठंता अर्गत्यः। अनिवातासि सपरमक्षिद्धाजिनी स्वा बाज्रेध्याये सम्मार्डिम ॥ २९ ॥

पदार्थ:—मैं जिस अति विस्तृत शत्रुओं के नाश करने वाले सेप्राम से (प्रत्युष्टे रक्षः ) विज्ञकारी प्राणी और (प्रख्युष्टा अरातयः ) जिस में सत्य विरोधी अच्छी प्र-कार दाहदण्ड की प्राप्त होते हैं वा (निष्टतं रक्षः ) जिस बन्धन से बाधने योग्य (नि-ष्टता सरातय: ) विद्या के विदन फरने वाले निरम्तर संताप को आप्त होते हैं (त्था ) उस (बाजिनम् ) वेग आदि गुणवाले संग्राम को ( बाजेप्याये ) जो कि अब आदि पदार्थीं से बलवान् करने के योग्य सेना है उस के लिये युद्ध के साधनों को (संमा-जिमें ) अच्छी प्रकार शुद्ध करता हूं अर्थात् उनके दोषों का विनाश करता हूं और मैं जिस (सपक्षित्) शत्रु का नाश करनेवाले और ( अशिता ) अति विस्तार-युक्त सेना से (प्रत्युष्टे रक्षः) परसुख का न सहने बाला मनुष्य वा ( प्रत्युष्टा अरातयः ) उक्त अपगुण कले अनेक मनुष्य (निष्टर्स रक्षः) जुआ खेलने और परस्रीगमन करने तथा ( निष्टता अरातयः ) औरों को सघ प्रकार से दु:स देने वाले मनुष्य अच्छी प्रकार नि-काले जाते हैं (त्वा) उस ( याजिनीम् ) बल और वेग आदि गुणवाली सेना को ( वा-जेच्याये ) बहुत साधनों से प्रकाशित करने के लिये (संमार्जि) जच्छी प्रकार उ-चम २ शिक्षाओं से शुद्ध करता हूं और जो कि (अनिशितः) बड़ी कियाओं से सिद्ध होने योग्य वा (सपझिंक्षत्) दोपों वा शत्रुओं के विनास करने हारे यहा वा युद्ध को ( वाजेक्याये ) अब आदि पदार्थों के प्रकाशित होने के लिये ( संमार्कि ) श-इता सं सिद्ध करता हूं ॥ २१ ॥

भावार्थ:—ईश्वर आज्ञा देता है कि सब मतुष्यों को विद्या और शुम गुणों के प्र-काश और दृष्ट शत्रुओं की निवृत्ति के लिये नित्य पुरुवार्थ करना खाहिये तथा सदैव श्रेष्ठ शिक्षा शक्ष अल और सत्पुरुवयुक्त उत्तम से ना से श्रेष्ठों की रक्षा दुर्छों का वि-नाश करना खाहिये जिस करके अशुद्धि आदि दोषों के विनाश होने से सर्वेष शुद्ध गुणप्रवृत्त हो सकते हैं ॥ २१ ॥ अविता इताय के विः स पर्य । यहाँ देवता स्वराद्ति पटुप् छन्दः । वैनतः स्वरः ॥ फिर वक यह किस प्रकार का और कौन फल का देने वाला होता हैं सो अगळें साथ में प्रकाशित किया है।

अदित्मेरास्त्रांसि विष्णों बुँच्यो स्पूर्णे त्वा देखेन त्वा वक्षुवार्वपद्याः मि। अत्ने किह्यासि सुदूर्वे क्यो काले वास्त्र मे मब् वर्जावे वर्जावे ॥३०॥

पहार्थ: के जमदीमार । जो माप ( महित्ये ) पृथियों के ( रास्ता ) रस भावि पदार्थी के उत्पन्न करने कार्छ ( मसि ) है ( विष्णी: ) ( मसि ) व्यापक ( केप: ) ए-धिबी बादि सब पदार्थी में प्रवर्तमान भी ( असि ) है तथा (अग्नेः ) भौतिक अग्नि के (जिह्ना) जीमकर्प ( असि ) है वा ( देवेंमच: ) विद्वानों के लियें (घानें घानें) जिन में कि वे विद्वान सुबक्त पदार्थी को प्राप्त होते हैं जो तीनों घाम अर्थात स्थान नाम और जला है उन धर्मी की प्राप्ति के तथा ( यञ्चचे यञ्चचे ) यञ्चचेंद के मंत्र २ का मा-शय प्रकाशित होने के छिये ('सुद्धः ) जो श्रेष्ठता से स्तुति करने के योग्य हैं इस प्र-कार के (त्वा ) आपको मैं ( अदब्धन ) प्रेम गुक्युक ( चस् पा ) विज्ञान से (ऊर्जी) बंदाक्रम ( अवित्ये ) पृथिवी तथा ( देवेमच्: ) श्रेष्टगुणों वा (पास्ने घासे) स्थान नाम और जन्म बादि पतायीं की प्राप्ति तथा ( यज्ञुषे यज्ञुषे ) यज्ञुषेद के मन्त्र २ के भाशाय जनाने के लिये ( अक्पम्यामि ) ज्ञानक्षी नेत्रों से देखता हूं अप भी स्पाकरके मुझ की विवित भीर मेरे पूजन को प्राप्त ( भव ) हुजिये यह इस मंत्र का प्रथम अर्थ हुआ। अब दूसरा कहते हैं जिस कारण यह यहा ( मदिली ) अन्तरिक्ष के ( रास्ना ) संग्रहनी रसावि पदायों की किया का कारण ( असि ) है ( विक्यो: ) धहासम्बन्धी कार्यों का (बेप्प:) व्यापक (शसि) है ( अग्ने: ) भौतिक अग्नि का ( जिल्ला ) जिल्लाक्य ( असि ) है ( देवेमच: ) तथा दिव्य गुण ( घास्रे भासे ) की सिंस्थान और जन्म इन की प्राप्ति वा ('बजुबे बजुबे ) यजुबेंद् के मन्त्र २ का साराय जानने के लिये ( छ्रष्ट; ) अच्छी प्रकार अशंसा करने योग्य ( असि ) द्योता है इस कारण त्या उस यहा को मैं (अदब्धेन) छु-कपूर्वंक (क्शूषा) प्रत्यक्ष प्रमाण के साथ नेत्रों से (अवपश्यामि) देखता हू' तथा (त्वा ) उसे ( अदित्ये ) पृथियो सादि पदार्थं ( देवेभच: ) उत्तम २ गुण (अस्ते असे) रुपान २ तथा (यज्ञुषे यज्ञुषे) यज्ञुषेद के मंत्र २ से हित होते के किये ( बचपन्यामि ) किया की कुरालता से देखता हैं।। इ० ॥

सावार्य: इस मन्त्र में म्लेपालकुर है सब मनुष्या को जसे यह जगरीश्वर प-पह र में कियत तथा वेद के मन्त्र २ में प्रतिपादित और सेवा करने योग्य है वेसे ही यह वह वेद के प्रति मंत्र से अच्छी प्रकार सिक्ट प्रतिपादित विद्वानों ने सेवित जिया हुआ सब प्राणियों के लिये पदार्थ पदार्थ में पराक्रम और बल के पहुंखाने के योग्य होता है || ३० ||

सिंतुस्तेत्वय ऋषिः स एव । यहा देवता सर्वयः । पूर्वार्वे अगती छनः ।
निवादः स्वरः । तेजोऽसीत्ययाऽदुष्टुप् छन्दः । गाम्बारः स्वरः ॥
दक्त यह के से पविच होता है सो अगले मंत्र में उपदेश क्रिया है ॥
सिंतुत्रकां प्रस्तव चरपुंनाम्य चिछन्नेण प्रविश्रेण स्ट्येस्य दृष्ट्मिभिः सिंतुत्रवेः प्रस्तव चरपुंनाम्य चिछन्नेण प्रविश्रेण स्ट्येस्य दृष्ट्मिभिः । तेजोंसि शुक्रमंस्यमृतंमसि धाम नामांसि मिवन्द्रेवानाः
सनीष्ष्रं देव्यर्जनमसि ॥ ३१ ॥

पदार्थ:--जो यज्ञ ( अच्छिन्नेण ) निरन्तर ( पवित्रेण ) तथा पवित्र ( सूर्व्यस्य ) मकाशमय सूर्ख की (रिश्मिभः) किरणों के साथ मिल के सब पदायों को शुद्ध क-रता है (त्वा) उस यज्ञ वा यज्ञकर्त्ता को मैं ( उत्पुनामि ) उत्ह्रष्टता के साथ पवित्र करता हूं इसी प्रकार ( सवितु: ) परमेश्वर के ( प्रसवे ) उत्पन्न किये हुए संसार में ( अव्छिद्रेण ) निरन्तर ( पवित्रेण ) शुद्धिकारक ( सूर्य्यथ ) जो कि पेन्वर्य हेतुओं के प्रेरक प्राण के (रिश्मिभि: ) अन्तराशय के प्रकाश करने वाले गुण हैं उन से (वः) तुम कोर्गों को तथा प्रत्यक्ष पदार्थीं को यज्ञ करके (उत्पुनामि ) पवित्र करता हूं। हे मद्मन् ! जिस कारण आप ( तेजोसि ) स्वयम् प्रकाशवान् ( शुक्रमसि ) शुद्ध (असृतम-सि ) नशरहित (धामासि ) सब पदार्थी का आधार (नामासि ) बंदना करने योग्य (देवानाम्) विद्वानों के (प्रियम्) प्रीतिकारक ( अनाधृष्टम् ) तथा किसी की भयता में न आने के योग्य वा (देवयजनमित) विद्वानों के पूजा करने योग्य है इस से मैं(त्वा) माप का ही आश्रय करता हूं। यह इस मंत्र का प्रथम अर्थ हुआ। जिस कारण यह यहा (तेजोसि ) प्रकाश और (शुक्रमसि ) शुद्धि का हेतु ( समृतमसि ) मोस सुकका देने तथा ( भामासि ) सब अब आदि पदायों की पुष्टि करने वा ( नामासि ) अलका हेतु (देशनाम्) श्रेष्ठ गुर्णो की (प्रियम् ) प्रांति कराने तथा ( भनाधृष्टम् ) किसी को बांध्वन करने के योग्य नहीं अर्थात् अत्यंत उत्हृष्ट और (देवयजनम्) विद्वान् अनी को परमेश्वर का पूजन करने वाला (असि ) है इस कारण इस यहा से मैं (सिंध-तु: ) जगदीम्बर के ( प्रसवे ) उत्पन्न किये दुए संसार में ( अञ्छिट्रेण ) निरंतर (प-विकेण) अति शुद्ध यह वा ( स्वर्ध स्य ) पेश्वर्धी उत्पन्न करने वाले परमेश्वर के गुण अथवा पेश्वर्यं के उत्तक कराने वाले सूर्यों की (रिमिनि: ) विज्ञानादि प्रकाश का किरणों से (वः) तुम कोग वा प्रत्यक्ष पदार्थीं को ( उत्पुनामि ) पवित्र करता हूँ । यह वृक्षरा अर्थ हुआ || ३१ ||

भाषायां — इस मंत्रमें शहे वालंकार है--परमेश्वर यह विद्या के फलको जनाता है कि जो तुम छोगोंसे मलुष्टान किया हुआ यह है वह स्वांकी किरणों के साथ रहकर अपने निरंतर शुद्ध गुणसे सब पदार्थोंको पवित्र करता है तथा वह उसके द्वारा सब पदार्थोंको स्वांको स्वांको किरणों से तेजवान शुद्ध उत्तम रसवाले सुककारक प्रसन्धता का है-तु इह और यह करानेवाले पदार्थोंको करके उनके भोजन वस्त्रसे शरीरकी पृष्टि बृद्धि और बळ आदि शुद्ध गुणोंको संवादन करके सब जीवों को सुख देता है ॥३१॥

इंश्वरने इस अध्याय में मनुष्योंको शुद्ध कर्म के अनुष्ठान दाव और शत्रु में की निवृत्ति यक्किया के फलको जानने, अच्छो मकार पृथ्वार्य करने, विद्या के विस्तार करने, धर्म के अनुकूल मजापालने, धर्म के अनुष्ठान में निर्मयता से स्थित होने, सब के साथ मित्रता से वर्तने, वेही, से सब विद्याओं का प्रहण करने और कराने की शृद्धि तथा परोपकार के लिये प्रयक्त करने को आहा। दी है सो यह सब मनुष्यों को अनुष्ठान करने के योग्य है ॥

यह प्रथम अध्याय पूरा हुआ ॥ १ ॥



## त्र्य द्वितीयाध्यायारम्भः

## कों विद्यांनि देव स्ववितर्दुदितानि परां सुत्र । वहुतं तक्काः सुव ॥ १ ॥ ध+ ३० । ३ ।

रंखरेजेतत् सर्वमार्चेऽध्यत्ये विवायेशानी हितीयेऽध्यावे प्राणिनी सुवायोता-र्थस्य सिर्द्धिः कर्त्तुं विशिष्टा विचाः प्रकाश्यन्ते ॥

कुच्चों इतीत्यस्वपरमेष्ठी प्रजापतिऋषिः।यज्ञो देयतः। निचृत्वकिञ्छन्दः। पञ्चमःस्वरः

अब दूसरे अध्याय में परमेश्वर ने उन विद्याओं की सिद्धि करने के लिये विशेष विद्याओं का प्रकाश किया है कि जो २ प्रथम अध्याय में प्राणियों के सुख के लिये प्रकाशित की हैं उन में से वेदि आदि पदायों के बनाने की हस्तक्रियाओं के सहित विद्याओं के प्रकार प्रकाशित किये हैं उन में से प्रथम मन्त्र में यह सिद्ध करने के लिये साधन अर्थात् उन की सिद्धि के निमित्त कहे हैं।

कृष्णोऽस्पालगृष्ट्वीअनये त्वा जुष्टं प्रोक्षांमि बेदिरसि वहिंषे त्वा जुष्टां प्रोक्षांमि बहिरसि सुम्यस्त्वा जुब्दं प्रोक्षामि ॥ १ ॥

पदार्थ:—जिस कारण यह यहा (आसरेष्ठ:) वेदी की रचना से खुरे हुए स्थांन में स्थिर होकर (कृष्ण:) भीतिक अग्नि से छिम अर्थात् स्क्ष्मकप और पनन के
गुणों से माकर्षण को प्राप्त (अति) होता है इस से मैं (अग्ने) भीतिक अग्नि के बीच में हवन करने के लिये (जुष्टम्) भीति के साथ शुद्ध किये हुए (त्वा) उस यहा
अर्थात् होमकी समाग्री को (प्रोक्षामि) घी आदि पदार्थों से सी चकर शुद्ध करता
हू' और जिस कारण यह वेदी अन्तरिक्ष में स्थित होती है इस से मैं (बिर्हिष) होम
किये हुए पदार्थों को अन्तरिक्ष में पष्टु चाने के लिये (जुष्टाम्) प्रीति से संपादन की
हुई (त्वा) उस वेदी को (प्रोक्षामि) अच्छे प्रकार घी आदि पदार्थों से सी चता हू'
तथा जिस कारण यह (बिर्हे:) जल अन्तरिक्ष में स्थिर होकर पदार्थों की शुद्धि कराने
बाला होता है इससे (त्वा) उसकी शुद्धि के लिये जो कि शुद्ध किया हुआ (जुष्टम्)
पुष्टि आदि गुणों को उत्पन्न करनेहारा हिव है इसको में (खुष्ट्य:) सुवा आदि सावानों से अग्नि में डालने के लिये (प्रोक्षामि) शुद्ध करता हू' ॥ १॥

आवारी: कृषर उपदेश करता है कि सब मनुष्यों को वेड़ी बनाकर और यात्र आदि होम की सामग्री ले के उस हिंद को अच्छी प्रकार शुद्ध कर तथा अग्निमें होम करके किया हुआ यहा वर्जा के शुद्ध जल से सब औपिश्यों को पृष्ठ करता है इस यहा के अनुष्ठान से सब ग्राणियों को नित्य लुख देना मनुष्यों का परम धर्म है ॥ १ ॥ अदित्या इत्यस्य प्रदक्षिः स प्रव | यहा देवता | स्वराह जगतीछन्दः | निषादः स्वरः ॥ इस प्रकार किया हुआ यहा क्या सिद्ध करानेवाला होता है सो अगले भंग में उपदेश किया है ।

अदिंखे क्युन्हॅनमास् विष्णोंस्नुपुोऽस्य्र्णेब्रदसं त्या स्नृणामि स्वास्थान् हेवेथ्यो शुर्वपतये स्वाहा शुर्वनपतये स्वाहां सूनाका-स्वांसे स्वाहां ॥ २ ॥

पदार्थ:—जिस कारण यह यह ( अदिस्ते ) पृथिकों के (स्युन्दनम्) विविध प्रकार के ओषधी आदि पदार्थी का सी चनेवाला ( असि ) होता है इस से मैं उसका अनुष्ठान करता हूं और (विष्णों:) इस यह की सिद्ध करानेहारा ( स्तुप: ) शिसाहप ( कर्णजदसम् ) उल्लल ( असि ) है इस से मैं ( त्वा ) उस अस के छिलके दूर करने वाले पत्थर और उल्लल को ( स्तुणामि ) पदार्थों से ढांपता हूं तथा वेदी (देवेम्य: ) विद्वान और दिन्य सुसों के हित कराने के लिये ( असि ) होती है इस से उस को मैं (स्वासस्थाम्) ऐसी बनाता है कि जिस में होम किये हुए पदार्थ अन्त्री प्रकार स्थिर हों और जिस से संसार का पित भुवन वर्धात् लोकलोकान्तरोंका पित संसारी पदान्थों का स्वामी और परमेन्वर प्रसन्त होता है तथा भौतिक अन्तिसुनों का सिद्ध करानेवाला होता है इस कारण ( भुवपतये ) ( स्वाहा ) ( भुवनपतये ) ( स्वाहा ) ( भुवनपतये ) ( स्वाहा ) उक परमेन्वर की प्रसन्त को प्रसन्त को भो को से हैं यह कहना वा भे खेरी के गुणोंसे जो कि सत्य भाषण अर्थात् अपने पदार्थोंको मेरे हैं यह कहना वा भे इ वाक्य आदि उत्तम वाणी युक वेद है उसके मंत्रों के साथ स्वाहा शब्दका अनेक प्रकार जल्ला को देश यह आदि भे ह कामों का विधान किया जाता है इस प्रयोजनेक लिये भी वेदी को रचता है ॥ २ ॥

भाषार्थ: परमेश्वर सब मतुष्यों के लिये उपवेश करता है कि हे मनुष्यो। तुम की वेदी शादि यहां के साधनों का सम्पादन कर के सब प्राणियों के सुख तथा परमे-श्वर की प्रसक्ता के लिये अच्छी प्रकार किया युक्त वहा करना और सदा सत्य ही कोसना चाड़िये और अंसे मैं नाम से सब विश्व का पासन करता है वैसे ही तुम होगों को भी प्रश्नपात छोड़ कर सब प्राणियों के पालन से सुक संपादन करना बाहिये || २ ||

गम्धर्यस्त्वेद्धस्य आणि: स एव । अभिवर्षेत्रसः सर्वस्य । आधस्यसुरिगार्थ्यां विष्टु प्रान्दः । धेवतः स्वरः ॥ मध्यमागस्यार्थ्यापर्कतर्थन्दः । अभ्यय पंचमः स्वरः ॥ अस्यस्यपंकिर्द्छन्दः । उभयव पंचमः स्वरः ॥ अस्य स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः स्वरः ॥ अस्य स्वरः स

ग्रम्बंस्यां बिद्दवावंसुः परिं द्वातु विद्युत्यारिष्ट्ये पजंमा-नस्य परिविरेस्यग्निरिड ई'डितः । इन्द्रंस्य बाहुरंसि दक्षिणो विद्युत्यारिष्टये पर्जमानस्य परिविरेस्यग्निरिड ई'डितः । मिन्ना-वदंणौस्वोसर्तः परिवत्तान्धुवेण धर्मणा विद्युत्यारिष्टये पर्जमा-नस्य परिविरेस्यग्निरिड ई'डितः ॥ ३ ॥

पदार्थ:-विद्वान् छोगों ने जिस (गन्धर्य:) पृथिषी वा वाणी के धारण करने बाले (विश्वावसु:) विश्व को बसाने वाले (इड:) स्तृति करने योग्य ( अ-िमः ) स्यर्वेक्षप अग्नि की (ईडित: ) स्तुति (असि ) की है, जो (विश्वस्य ) संसार के वा विशेष कर के (यजमानस्य) यज्ञ करने वाले विद्वान के (अरिष्ट्ये) दु:स निवारण से सुस के लिये इस यह को (परिद्धातु) धारण करता है इस से विद्वान् उस को विद्या की सिद्धि के लिये (परिद्धात्) घारण करे और विद्वानों से जो वायु (इन्द्रस्य ) स्व्यंका (वादु: ) वल और (दक्षिण: ) वर्षा की प्राप्तिकराने अथवा (परिधिः) शिल्प विद्या का घारण कराने वाला तथा (इड:) दाह प्रकाश मादि गुण होने से स्तुति के योग्य (ईडित: ) कोजा हुआ और (अमिः ) प्रत्यक्ष अग्नि ( अखि ) है वे वायु वा अग्नि अच्छी प्रकार शिल्प विद्या में युक्त किये हुए (य-जमानस्य) शिल्प विचा के चाहने वाले वा (विश्वस्य) सब प्राणियों के (अरिष्टची) सुक के लिये ( असि ) होते हैं और जो ब्रह्माण्ड में रहने और गमन का आगमन स्व-भाव बाले ( मित्राबरुणी ) प्राण और अपान वायु हैं चे ( भूवेण ) निस्नल ( धर्मणा ) अपनी धारण शकि से ( उत्तरत: ) पूर्वोक वायु और अमिन से उत्तर अर्थात् उपराम्त समय में (विश्वस्य) चराचर जगत् वा (यजमानस्य ) सब से मित्र भाव में वर्त्तन वाले सज्जन पुरुष के (अरिष्ट्यें) सुख के हेतु (त्वा) उस पूर्वोक्त यह को (परि-धसाम्) सब प्रकार से धारण करते हैं तथा जो विद्वार्ती से ( इड: ) विद्या की प्राप्ति के लिये प्रशंसा करने के योग्य और (परिधिः) सब शिल्प विद्या की सिद्धि को घेर-ने से अवधि तथा (ईडित:) विद्या की इच्छा करने वालों से प्रशंसा को प्राप्त (अ-ग्नि:) बिद्धकों रूप अग्नि (असि) है वह भी इस यज्ञ को सब प्रकार से घारण क-रता है इन के गुणों को मनुष्य यथावत् जान के डपयोग करे || ३ ||

भावार्थ: केंश्वर ने जो सूर्य्य विद्युत् और प्रत्यक्ष रूप से तीन प्रकार का अभि रखा है वह विद्यानों ने शिल्प विद्या के द्वारा यंत्रादिकों में अच्छी प्रकार युक्त किया हुआ अनेक कार्य्यों को सिद्धकरने वाला होता है ॥ ३॥

षीतिहोत्रमित्यस्य ऋषिः स एव । अभितदे<sup>ष</sup>वताः। गायत्री स्वन्धः। पड्जः न्वरः॥

अब अग्नि शब्द से अगले मंत्र में उक्त दे। अथों का प्रकाश किया है।।
बीतिहीं अन्तवा कवे युमन्त्थं सिंधीमहि । अर्जे बृहन्तं-

मध्यरे ॥ ४॥

पदार्थ:—हैं (कवे) सर्वज्ञ तथा हर एक पदार्थ में अनुक्रम से विज्ञानवाले (अग्ने) ज्ञानस्वरूप परमेश्वर हम जोग ( अध्वरे ) मित्र भाव के रहने में ( बृहत्तम् ) लब के लिथे बढ़े से बढ़े अपार सुख के बढ़ाने और (द्युमन्तम्) अत्यन्त प्रकाश वाले वा (वी-तिहोत्रम् ) अग्निहोत्र आदि यज्ञां को विदित कराने पाले (त्वा ) आप को (सिमधी-मिह) अच्छी प्रकार प्रकाशित करें । यह इस मंत्र का प्रथम अर्थ हुआ। हम लोग ( अध्वरे ) अहिंसनीय अर्थात् जो कभी परित्याग करने योग्य नहीं उस उत्तम यज्ञ में जिस में कि ( वीतिहोत्रम् ) पदार्थों की प्राप्ति कराने के हेनु अग्निहोत्र आदि किया सिद्ध होतों हैं और ( द्युमन्तम् अत्यन्त प्रचण्ड उवालायुक्त ( वृहन्तम् ) बढ़े २ कार्थों को सिद्ध कराने तथा ( कवे ) पदार्थों में अनुक्रम से दृष्टिगोचर होने वाले ( त्वा ) उस ( अग्ने ) भीतिक अग्नि को ( सिमधीमिह ) अच्छी प्रकार प्रज्वलित करें यह दूसरा अर्थ हुआ | | ४ | |

मावार्थ:—इस मन्त्र में क्लेपालंकार है—संसार में जितने क्रियाओं के साधन का कियाओं से सिद्ध होनेवाले पदार्थ हैं उन सभों को ईश्वर हो ने रचकर अच्छी प्रकार बारण किये हैं महुच्यों को उचित है कि उनकी सहायता गुण ज्ञान और उसम २ किन्याओं की अनुकूलता से अनेक प्रकार उपकार लेने चाहियें || ४ ||

समिदसीत्यस्य ऋषिः स एव । यद्भो देवता । निचृत्वाद्भी पृहतीछन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ फिर उक्त यह के साधनों का उपदेश अगळे मंत्र में किया है ॥

सामिदं सि स्र्येस्त्वा पुरस्तांत पातृ कर्माश्चिद् मिद्रांस्त्यै सः

वितुर्वोद्द्रस्थ ऽक्जीव्रदस्तरता स्तृणामि स्वासस्थ न्द्रेवेस्य च्या स्वा

वसेवो कहा च्यां द्वित्याः संदन्तु ॥ ५ ॥

पदार्थ:—(चित्) जैसे कोई मनुष्य सुझ के लिये किया से सिद्ध किये पदार्थों की रक्षा करके आनन्द को प्राप्त होता है वैसे ही यह यह (सिमत्) बसन्त ऋतु के समय के समान अच्छी प्रकार प्रकाशित (असि) होता है (खा) उस को (स्प्यः) ऐष्ट्यर्थ का हेतु स्व्यं लोक (कस्याः) सव पदार्थों की (अभिशस्त्ये) प्रकरता करने के लिये (पुरस्तात्) पहिले ही से उनकी (पातु) रक्षा करने वाला होता है तथा जो कि (सिवतुः) स्व्यं लोक के (बाहु) बल और वीर्च्यं (स्थः) हैं जिन से यह यह विस्तार को प्राप्त होता है (खा) जिस (ऊर्णम्रदसम्) सुझ के विद्नों के नाश करने (स्वासस्थम्) और श्रेष्ठ अन्तरिक्षरूपी आसन में स्थित होने वाले यह को (वसवः) अग्न आदि आठ वसु अर्थात् अग्नि, पृथिवी, वायु, अन्तरिक्ष, सूर्य्य, प्रकाश, चन्द्रमा और तारागण, ये वसु (रुद्राः) प्राण, अपान, व्यान, उदान, समान, नाक, कुर्म्म, इ.कल, तेवदक्त, धनंजय, और जीवात्मा, ये रुद्र (आदित्याः) बारह म-हिने (सदन्तु) प्राप्त करने हैं (त्वा) उसी (ऊर्णम्रदसम्) अत्यंत सुख बढ़ाने (स्वा-सस्थम्) और अन्तरिक्ष में स्थिर होने वाले यह को मैं भी सुख की प्राप्ति वा (दे-वेभ्यः) दिव्य गुर्णों को सिद्ध करने के लिये (आस्तुणामि) अच्छी प्रकार सामग्री से आच्छादित करके सिद्ध करता हूं ॥ ५॥

भावार्थ: -- इस मन्त्र में उपमालक्कार है -- ईश्वर सब मनुष्यों को लिये उपदेश क-रता है कि मनुष्यों को वसु, रुष्ट्र, और आदित्य संज्ञक पदार्थों से, जो २ काम सिद्ध हो सकते हैं सो २ सब प्राणियों को पालन को निमिक्त नित्य सेवन करने योग्य हैं। तथा अग्नि को बीच जिन२ पदार्थों का प्रश्लेष अर्थान् हवन किया जाता है सो २ सूर्य्य और वायु को प्राप्त होता है वे ही उन अलग हुए पदार्थों की रक्षा करकों फिर उन्हें पृथिवी में छोड़ देते हैं जिस से कि पृथिवी में दिव्य ओषधी आदि पदार्थ उत्पक्त हाँते हैं उन से जीवों को नित्य सुख होता है इस कारण सब मनुष्यों को इस यज्ञ का अनुष्टान सदैव करना चाहिये ॥ ५॥

घृताच्यसीत्यस्य ऋषिः स एव । विष्णुवंकता सर्वस्य । पट्षष्टि तमाक्षरपर्व्यान्तं ब्राह्मी विष्टुप् छन्दः । अप्रे निचृत्त्रिष्टुप् छन्दः । सर्वस्य धैवतः स्वरः ॥ फिर उक्त यहा से क्या २ प्रिय सुख होता है सो अगले मन्त्र में प्रकाशित किया है । घृताच्यंसि जुहूनांस्ता सेद्शिय्येण धास्तां प्रियथ सद् आसींद घृताच्यंस्युप्रभुत्रास्ता सेद्शिय्येण धास्तां प्रियथ सद् आसींद
घृताच्यंसि भुवा नास्ता सेद्ं प्रियेण धास्तां प्रियथ सद् आसींद।
प्रियेण धास्तां प्रियथ सद् आसींद भुवा संसदन्तृतस्य योती ता
विद्णो पाहि पाहि यहां पाहि यहांपति पाहि मां यंह्यन्यस्य ॥६॥

पदार्थ:--जो ( जुहू ) हिंब अग्नि में डालने के लिये सुख की उत्पन्न करनेवाली (सूक्) ( घृताची ) घृतयुक्त ( असि ) होती है ( सा ) वह यज्ञ में युक्त की हुई सार प्रहण की किया है सो ( प्रियेण ) सुक्षों से तृप्त करने वाला शोबायमान ( धाम्रा ) स्थान के साथ वर्तमान होके (इर्म्) यह (प्रिथम) जिस में तृप्त करने वाले (सर:) उत्तम २ सुर्खों को प्राप्त होते हैं उन की (आसीद) सिद्ध करती है। जो (नाम्ना) प्रसिद्धी से (उपभृत्) समीप प्राप्त, हुए पदार्थीं को धारण करने तथा ( धृताबी ) जल को प्राप्त कराने वाली हस्त किया (असि) है (सा) वह उस में युक्त की हुई ( त्रियेण ) प्रीति के हेतु ( धाम्ना ) स्थल से ( इदम् ) यह ओपधी आदि पदार्थी का समृह (प्रियम्) जो कि आरोग्य पूर्वक सुखदायक और (सदः) दुःखीं का नाश करने वाला है उस को ( आसीद ) अच्छी प्रकार प्राप्त करती है तथा जो ( धुवा ) स्थिर मुखों वा (घृताची) आयु के निमित्त की देने वाली विद्या (असि)। होती है (सा) वह अच्छी प्रकार उत्तम कार्च्यों में युक्त की हुई ( प्रिथेण ) प्रीति उ-त्पन्न करने वाळे स्थिरता के निमित्त से ( इदम् ) इस ( प्रियम् ) आनन्द कराने याळे जीवन वा (सदः) वस्तुओं को (आसीद) प्राप्त करता है। जिस किया करके (प्रि-येण ) प्रसम्रता के करने हारे (थाझा ) इदय से (प्रियम् ) प्रसम्रता करने वाला (सदः) ज्ञान (आसीद्) अच्छी प्रकार प्राप्त होता है (सा) वह विज्ञानरोति सव को नित्य सिद्ध करनी चाहिये। है (विष्णो) व्यापकंश्वर ! जैसे जो२ ( ऋतम्य योनी ) शुद्ध यह में ( भूवा ) स्थिर वस्तु (असदन्) हो सके यैसे ही उन की निरन्तर (पाहि) रक्षा कीजिथे तथा रूपा करके यज्ञ की (पाहि) रक्षा कीजिथे (यज्ञन्यम्) यज्ञ प्राप्त करने (यद्भपतिम् ) यज्ञ को पालन करने हारे यजमान की (पाहि ) रक्षा करो और यक्क को प्रकाशित करने वाले (माम् ) मुझे ( च ) भी (पाहि ) पालिये ॥ ६॥

मावार्थ:—जो यह पूर्वोक्त मंत्र में वजु, रुद्र और आदित्य से सिद्ध होने के लिये कहा है वह बायु और जल की शुद्धि के द्वारा सब स्थान और सब वस्तुओं को प्रीति कराने हारे उत्तम सुख को बढ़ाने वाले कर देता है सब मनुष्यों को उन की वृद्धि वा रक्षा के लिथे व्यापक ईश्वर की प्रार्थना और सदा अच्छी प्रकार पुरुषार्थ क-रमा चाहिये || ६ ||

मग्ने बाजजिदित्यस्य ऋषिः स एव । अग्निदंबता । भुरिक् पङ्किन्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर वह यह फैसा है सो अगले मन्त्र में प्रकाशित किया है ॥ भागमें बाज जिहा जंग्स्वा सरिष्य न्त्रं बाज जिल्हा छ सम्बां स्थित । मन

मों देवेभ्यः स्वधा पितृभ्यः सुवमें मे भ्यास्तम् ॥ ७॥

पदार्थ:—जिस से यह (अग्ने) अग्नि ( वजिति ) अर्थात् जो उत्स्व अस की प्राप्त कराने वाला होके सब पदार्थों को शुद्ध करता है इस से मैं (त्वा ) उस ( वाजम् ) वेग व.ले ( सिर्च्यन्तम् ) सब पदार्थों को अन्तिरक्ष में पहुं चाने और ( वाजितितम् ) अर्थात् युद्ध को जिताने व.ले भौतिक अग्नि को ( सम्मार्ज्यं ) अञ्छी प्रकार शुद्ध करता हूं यह में युक्ति किथे हुए जित अग्नि से (देवेमचः) सुखकारक पूर्वोंक वसु आदि से सुख के लिथे ( नमः ) अस्यन्त मधुर श्रेष्ठ जल तथा ( पितृभचः ) पासने के हेतु जो वसन्त अन्ति ऋतु हैं उनसे जो आरोग्य के लिथे ( स्वधा ) अमृतात्मक अस्र किथे जाते हैं वे ( सुयमे ) वल वा पराक्रम के देने वाले उस यहा से ( मे ) मेरे स्विथे (भू-यास्तम् ) होवें ॥ ७॥

भाषार्थ:— देश्वर उपदेश करता है कि प्रथम मंत्र में कहे हुए यह का मुख्य सा-धन अग्नि होता है। क्योंकि जैसे प्रत्यक्ष में भी उसकी रूपट देखने में आती है पैसे अग्नि का ऊपर ही को चरुने जरुने का स्वमान है तथा सब पदधों के छिन मिन्न करने का भी उसका स्वभाव है। और यान वा अस्त्रशस्त्रों में अच्छी प्रकार युक्त कि-या हुआ शीघ्र गमन वा विजय का हेतु हो कर वसंत आदि ऋनुओं से उसम उसम पदार्थी का संपादन करके अन्न और जरु को शुद्ध वा सुख देने वाले कर देता है ऐसी जानना साहिये।। ७।।

अस्क श्रमधेत्यस्य ऋषिः स एव । विष्णुदेवता । विराट् पङ्किम्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर भी उक्त यज्ञ कैसा होकर क्या करता है सो बगले मंत्र में प्रकाश किया है। बाहकं क्षमच देवेश्य आज्य धंसं श्रियासमंत्रिणा विष्णों मा स्वार्ध क्रिमिष्ठं वसुंमती मन्त्रे ते छायासुपर्धेष्ठं विष्णों स्थानससीत इन्द्रों

बीर्थ्य मक्तुणोदुध्विधित्र आस्यांत्॥ ८॥

वहार्यः—में (देवेश्यः) उत्तम सुक्षों की प्राप्ति के लिये जो ( अस्कक्षम् ) विक्रात्ते सुक्षदावक ( आज्यम् ) जून आदि उत्तम उत्तम पदार्थं हैं उस को ( अफ्रिया) पदार्थं पहुंचाने वाला अग्नि से ( अघ ) आज ( संभियासम् ) धारण कर्रं और ( त्वा ) उस्तं का में ( मावक्षमियम् ) कभी उल्लेशन न कर्रं । तथा हे ( अग्ने ) जगदोश्वर ! ते आपं हो ( क्ष्मुमृतीम् ) पदार्थं देने व ले ( छायाम् ) अग्निय को ( उपस्थेयम् ) प्राप्त होर्जं । जो यह (अग्ने) अग्नि ( विक्योः ) के यह ( स्थानम् ) उहरने का स्थान ( असि) है उसे के भी ( ब्रुमृतीम् ) उत्तम पदार्थं देने व ले ( छायाम् ) आग्निय को में ( उपस्थेयम् ) प्राप्तं हो कर्म मी ( ब्रुमृतीम् ) उत्तम पदार्थं देने व ले ( छायाम् ) आग्निय को में ( उपस्थेयम् ) प्राप्तं हो कर यह को सिद्धं करता है तथा जो ( उज्ञ्यः ) आकाश और जो ( अज्ञ्यः ) यह अग्नि में उहरने व ला ( आ ) सब प्रकार से ( अस्थात् ) उहरता है उस को । ( क्रूम्यः ) सूर्वां और वायु धारण करके ( वोर्थंम् ) कर्म अथवा पराक्रम को ( अक्रुम्योत् ) करते हैं ॥ ८ ॥

भाषार्थ:—ईश्वर उपदेश करता है कि जिस पूर्वोक यह से जल और वायु शुद्ध हो-कर बहुतसा अस उत्पन्न करनेवाले होते हैं उसकी सिद्ध फरनेके लिये मनुष्यों की बहुतसी सामग्री जोड़ नी चाहिये। उसे मैं सर्वत्र व्यापक ह्ं मेरी आहा कभी इल्लंबन नहीं करनी चाहिये किन्तु जो असंत्यात सुर्कों का देनेवाला मेरा आश्रय है उतकी स-वा शहण करके अग्नि में जो हवन किया जाता है तथा जिस की सूर्य अपनी किरणों से संच कर बायुक योगसे ऊपर मेघमंडल में स्थापन करता है और फिर वह उसकी वहां से मेघदारा गिरा देता है और जिससे पृथिवापर बढ़ा सुक्ष उत्पन्न होता है उ-स्व यह का बनुग्रान सब मनुष्यों को सदा करना योग्य हैं।। ८।।

भग्ने बेरित्यस्य ऋषिः स पत्र । भिन्नदेवता । जगती छन्दः । निषादः स्वरः ।।
फिर उस पन्न से स्पा काम होता है सो अगळे मंत्र में प्रकाशित किया है ।।
आग्ने बेह्रों से वेदूरगुमवंतान्त्वान्यावां पृथिवी स्व त्वं यावांपृथिवी स्विष्टकृदेवेम्य इन्त साउउयेन हविवां मृतस्वाहा संउयोतिषा उयोतिः ॥ ९ ॥

पदार्थ:—हे (अग्ने) परमेश्वर ! जो (यावापृधिकी) प्रकारमय सूर्यलोक और पृ-धिकी बहु की (अवताम्) रक्षा करते हैं उनकी (त्तम्) आप (वे:) रक्षा करो तथा जैसे यह मौतिक अग्नि (होत्रम्) यह और (वृत्यम्) दूत कर्म को प्राप्त होकर (या-वापृथिकी) प्रकाशमय सूर्य्य लोक और पृथिकी की रक्षा करता है वैसे हे भगवन्। (देवेश्व:) विद्वानों के लिये (स्वष्टकत्) उनकी वृद्धा गुकुल अच्छे २ काम्बों को करनेवाले आप इमलोगों की ( अव ) रक्षा की जिये जो यह (आज्येन) यह के निम्त अग्नि में छोड़ ने योग्य धृत आदि उत्तम २ पदार्थ ( दिवचा ) संस्कृत अर्थात् अच्छी प्रकार शुद्ध किये द्वुप होम के योग्य कस्तूरी केसर आदि पदार्थ वा (ज्योति-मा) प्रकाशयुक्त लोकों के साथ (ज्योति:) प्रकाशमय किरणों से (स्विष्कृत्) अ-च्छे २ वांछित कार्च्य सिद्धि कराने वाला (इन्द्र:) सूर्व्य लोक भी (चावापृथिवी) हमारे न्याय वा पृथिवी के राज्यकी रक्षा करने वाला (अभूत्) होता है बैसे आप (ज्योति:) विज्ञानरूप ज्योति के दान से दम लोगों की ( अव ) रक्षा की जिये इस कमें को (स्वाहा) वेदवाणी कहती है।। १।।

भाकार्थः— देश्वर ने मनुष्यों के लिये वेदों में उपदेश किया है कि जो २ अग्नि पृथिकी सूर्य्य और वायु आदि पदार्थों के निमित्तों को जान के होम और दूतसम्बन्धी कर्मका अद्भुष्ठान करना योग्य है सो २ उन के लिये वृंखित सुख के देनेवाले होते हैं।
अग्नम मंत्र से कहे हुए यह साधन का फल नवमे मंत्रसे प्रकाशित किया हं॥ ९॥
मधीदमित्यस्य ऋषि: स एव। इन्द्रो देवता। भुरिष्त्राद्धी एकिश्खन्दः। एचमः स्वरः॥
अब अगले मंत्र में उक यज्ञ से उत्पन्न होनेवाले फल का उपदेश किया है।
सधीदमिन्द्रं हनित्र्यं दंघात्यसमान् रायों मुघवानः सचन्ताम्।
अस्माक्षेश्र सन्त्वाशिषंः सुरुषा नंः सन्त्वाशिष्ठ उपहृता पृथिबी
मात्रोपमां पृथिबी माता ह्रंघतामुग्निराग्नीधातस्वाहां॥ १०॥

पदार्थ:—(इन्द्र:) परमेश्वर (मिय) मुझ में (इदम्) प्रत्यक्ष (इन्द्रियम्) ऐश्वर्यं की प्राप्ति के चिन्ह तथा परमेश्वर ने जो अपने झान से देशा वा प्रकाशित किया है और सब सुखों को सिद्ध करानेवाले जो विद्वानों को दिया है जिस को वे इन्द्र अर्थात् विद्वान् लोग प्रीति पूर्वक सेवन करते हैं उन्हें तथा (राय:) विद्या सुवर्ण वा चक्रवर्षि राज्य आदि धनों को (दधातु) नित्य स्थापन कर और उस की रूपा से तथा हमारे पुरुषार्थं से (अधवान:) जिन में कि बहुत धन विद्यमान राज्य आदि पदार्थं हैं जिन करके हम लोग पूर्ण केश्वर्ययुक्त हों यैसे धन (नः) हम विद्वान् धर्मात्मा लोगों को (सचन्ताम्) प्राप्त हों नथा इसी प्रकार (अस्माकम्) हम परोपकार करनेवाले ध-मात्माओं की (आशिषः) कामना (सत्या:) सिद्ध (सन्तु) हों और ऐसे ही (न:) हमारी (आशिषः) न्यायपूर्वक इच्छायुक्त जो किया हैं वे भी (सत्या:) सिद्ध (सन्तु) हों तथा इसी प्रकार (माता) धर्म अर्थ काम और मोक्ष की सिद्धि से मान्य करके हारी विद्या और (पृथिको) बहुत सुक्ष देनेवाली भूमि है (उपहृता) जिसको

राज्य आदि सुस के लिये मनुष्य कम से प्राप्त होते हैं वह (माम्) सुस की इच्छा करनेवाले मुझ को (उपह्नयताम्) अच्छी प्रकार उपदेश करती है तथा मेरा अनुष्ठान किया हुआ यह (अग्नि:) जिस भौतिक अग्नि को कि (आग्नीधात्) इन्धनादि से प्र- इचलित करते हैं वह वांछित सुसों का करनेवाला होकर (न:) हमारे सुसों का आगमन करावें क्योंकि ऐसे ही अच्छी प्रकार होमको प्राप्त होके चाहे हुए कार्यों को सिद्ध करनेह।रा होता है (स्वाहा) सब मनुष्यों के करने के लिये वेदवाणी इस कर्म को कहती है ॥ १०॥

भावार्थ:—जो मनुष्य पुरुषार्थी परोपकारी ईश्वर के उपासक हैं वेही श्रेष्ठज्ञान उत्तम धन और सत्य कामनाओं को प्राप्त होते हैं और नहीं जो सब को मान्य देने के कारण इस मंत्र में पृथिवी शब्द से भूमि और विद्या का प्रकाश किया है सो ये सब मनुष्यों को उपकार में लाने के योग्य हैं। ईश्वर ने इस वेदमंत्र से यहाँ प्रकाशित किया है तथा जो नवम मंत्र से अग्नि आदि पदार्थी से इच्छित सुख की प्राप्ति कही है वहीं बात दशम मंत्र से प्रकाशित की है।। १०।।

उपहृतेत्यस्य ऋषिः स एव | द्यावारृथिवी देवते | ब्राह्मी बृहती छन्दः | मध्यमः स्वरः | | फिर भी अगले भंत्र में उक्त अर्थ को दृढ़ किया है | |

वर्षह्तां चौष्यतोषमां चौष्यता ह्रंगतामुग्निराग्नीश्चात्सवाहां। देवस्यं त्वा स्वितुः प्रसिवेऽदिवनीबुडिश्यां पूरणो हस्तांश्याम्।प्र-तिगृहणाम्युगनेष्ट्वास्येन प्राश्चामि ॥ ११ ॥

पदार्थ:—मुझ से जो ( चाँ: ) प्रकाशमय ( पिता ) सर्वपालन ईम्बर ( उपह्त: ) प्रार्थना किया हुआ ( माम् ) सुख भोगनेवाले मुझ को ( उपह्रयताम् ) अच्छी प्रकार स्वीकार करे इसी प्रकार जो ( चाँ: ) प्रकाशवान् ( पिता ) सब उत्तम कियाओं का पालने का हेतु सूर्य्य लोक मुझ से ( उपह्तः ) कियाओं में प्रयुक्त किया हुआ ( गाम् ) सब सुख मोगने वाले मुझ को विद्या के लिये ( उपह्रयताम् ) युक्त करता है तथा जो ( अग्नि: ) जाठराग्नि ( स्वाहा ) अच्छे भोजन किये हुए अझ को ( आग्नीधात् ) उद्दर में अझ के कोठे में पचा देता है उस से में ( देवस्य ) हर्ष देने ( सिवतु: ) और सब के उत्पन्न करनेवाले परमेश्वर के उत्पन्न किये हुए ( प्रसवे ) संसार में विद्यमान और ( त्वा ) उस उक्त भोग को ( अश्वर्वाः ) प्राण और अपान के ( बाहुभ्याम् ) भाकर्षण और धारणगुणों से तथा ( पूष्णः ) पृष्टि के हेतु समान वायु के ( हस्ताभयाम् ) शो-धन वा शरीर के अंग २ में पह चाने के गुण से ( प्रतिगृह्णामि ) अच्छी प्रकार प्रहण

करता है प्रह्रण करके ( अग्नै: ) प्रत्यकित मंत्रि के बीच में पकाकर (त्वा ) इस मी-जन करने थोग्य भव को ( आस्युन् ) अपने मुख से प्रारनामि मोजन करता है ॥

मावार्य: इस मंत्र में श्रीवार्धकार है मुनुष्मों को अपने आत्मा की शुद्धि के लिये बनंत विद्या के प्रकाश करनेवाले परमेश्वर पिता का माहान अर्थात् अच्छी प्रकार नित्य सेवन करना खाहिये तथा विद्या की सिद्धि के लिये उदर की अपि को वींस कर और नमों से अच्छी प्रकार देख के संस्कार किये हुए प्रमाणयुक्त अब का नित्य भोजन करना चाहिये सब भोग इस संसार में जो कि इंश्वर के उत्पन्न किये पर्वार्थ हैं उन से सिद्ध होते हैं वह भोग विद्या और धर्मयुक्त व्यवहार से भोगना चाहिये और पैसे ही औरों को वर्ताना चाहिये जो पूर्व मंत्र से पृथियों में विद्या से प्राप्त होने वा मान्य के करानेवाले पदार्थ कहे हैं उन का भोग धर्म वा युक्ति के साथ सब मनुष्मों को करना खाहिये। ऐसा इस मंत्र से प्रतिपादन किया है।। ११।।

पतन्त इत्यस्य ऋषिः स पव । सिवता देवता । भुरिः बृहती छन्दः ।

मध्यमः स्वरः ॥

किस अयोजन के लिये और किस ने यह विद्या का प्रवंध प्रकाशित किया है सो अग-ले अंत्र में उपदेश किया है ||

णुतन्ते देव सवितर्ध्यक्षं प्राहुर्यृहरूपतंथे ह्याणे । तेने ध्यामंख तेने यक्षऽपंतिन्तेन मामंब ॥ १२॥

पदार्थ:—है (देव) दिव्यसुत्त वा उत्तम गुण देने तथा (सिंदतः) सब ऐश्वर्यं का बिधान करनेवाले जगदीश्वर वेद और विद्वान आप के प्रकाशित किये हुए (ए-तम्) इस पूर्वोक्त यहा को (प्राहु:) अच्छो प्रकार करते हैं कि जिस से (बृहस्पतये) बड़ों में बड़ों जो वेदवाणों है उस के पालन करनेवाले (ब्रह्मणे )चारों वेदों के पद्ने से ब्रह्मा की पदवी को प्राप्त हुए विद्वान के लिये सुत्त और श्रेष्ठ अधिकार प्राप्त होते हैं इस (यहाम्) यहासम्बन्धी धर्म से (यहापतिम्) यहा को करने वा सब प्राणियों को सुत्त देनेवाले विद्वान और उस विद्या वा धर्म के प्रकाश से (मा) मेरी मी (अव) रक्षा की जिये ॥ १२ ॥

ा माबार्थ:—ईश्वर ने सृष्टि की आदि में दिव्यगुणवाले अप्ति दायु रिव और अंगि-रा क्रावियों के द्वारा चारों वेद के उपदेश से सब मतुष्यों के लिये विद्या प्राप्ति के ख़ा-थ यह के अनुष्टान की विधिका उपदेश किया है जिस से सब की रक्षा होती है क्यों-कि विद्या और शुद्धि किया के विना किसी को सुख वा सुख की रक्षा प्राप्त नहीं हो सकती इसिंकिये हम सब को उचित है कि परस्पर प्रीति के साथ अपनी बुद्धि और रक्षा वक्ष से करनी बाहिये जो म्यारहवे' मंत्र से यह का फल कहा है उसका प्रकाश परमेश्वर ही ने किया है पेसा इस मंत्र से विधान है || १२ ||

मनोज्तिरित्यस्य अस्विः स एव । वृहस्पति है वता । विराह् जनती स्वदः । निवाहः स्वरः जिससे यह किया जा सकता है सो विषय अनले मंत्र में प्रकाशित किया है।। मनो जूनि जीवनामाज्यंस्य वृहस्पति यह मिमन्ते नोस्वरिष्ठं यहाँ अस्ति समिन्दं वात् । विहवे देवासं हह महियन्तामो हैस्पति । १३॥

पदार्थ:—(ज्ति:) अपने वेग से सब जगह जाने वाला (मन:) विचारबान् ज्ञान का साधन मेरा मन (आज्यस्य) यहां की सामग्री का (जुषताम्) सेवन करे (बृहस्पति:) बहें २ जो प्रकृति और आकाश आदि पदार्थ हैं उन का जो पित अधीत पालन करने हारा रेश्वर है वह (रमम्) रस प्रकट और अप्रकट (अरिष्टम्) अहिंसनीय (यहाम्) सुझों के मोगढ़पी यहां को (तनोतु) विस्तार करे तथा (रमम्) रस (अरिष्टम्) जो छोड़ने योग्य नहीं (यहाम्) जो हमारे अनुष्ठान करने योग्य विद्वान प्राप्ति रूप यहां है रस को (संदधातु) अच्छी प्रकार धारण करावे | हे (विश्वेदेवास:) सकल विद्वान् लोगों! तुम रन पालन करने योग्य दो बहां का भारण वा विस्तार करके (रह) रस संसार वा अपने मन में (मादयनताम्) आनिदत्त होनो | हे (ओ३म्) ऑकार के अर्थ जगदीश्वर आप (बृहस्पति:) प्रकृत्यादि के भारण करने हारे (रह) रस संसार वा विद्वानों के हृद्य में (प्रतिष्ठ) स्था करके रस्थ स्थान का जिये | १३ |

भाषार्थ: - ग्रेम्बर आज्ञा देता है कि हे मनुष्यो ! तुद्धारा मन अच्छे ही कामों में मचल हो तथा में ने जो संसार में यज्ञ करने की आज्ञा दी है उस का उक प्रकार से यथावत् अनुष्ठान करके सुखी हो तथा औरों को भी सुखी करो (ओश्म्) यह पर-मेन्बर का नाम है जैसे पिता और पुत्र का प्रिय सम्बन्ध है बेसे ही परमेश्वर के साथ (ओश्म्) ऑकार का सम्बन्ध है तथा अच्छे कामों के विना किसी की प्रतिष्ठा नहीं हो सकी इस लिये सब मनुष्यों को सर्वथा अधर्म छोड़ कर धर्म कामों का ही सेवन क-रमा थोच्य है जिससे संसार में निश्चय करके अविद्याक्षणी अन्धकार निवृत्त हो कर विचाक्षणी सुद्धी प्रकाशित हो, वारहवें मन्त्र से जिस यह का प्रकाश किया था उसके

अनुष्ठान से सब मनुष्यों की प्रतिष्ठा व सुझ होते हैं यह इस में प्रकाशित किया है।। १३ ॥। एवा ते इत्यस्य ऋषि: सण्व । अफ़िर्देवता सर्वस्य । पूर्वोऽनुष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः । अग्ने वाजजिदित्यत्र निचृद्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

यज्ञ में श्राम से कैसे उपकार लेना चाहिये सो भगले मंत्र में प्रकाश किया है।

पुषा तें अरने समिल्या वर्धस्य बार्चण्यायस्य । बर्धिषीमहिं

ब व्यमा चं प्यासिषीमहि । अरने बाजिकाजं स्वा सस्वाछ
संवाजित्वर्थसंग्रांजिम ॥ १४ ॥

पदार्थ:-हे (अम्ने) परमेश्वर (ते) आपकी जो (एषा) यह (सिमत्) अच्छी प्रकार पदार्थों के गुणों की प्रकाश करनेवाली वेदिवदा है (तया) उससे हमलोगी की की हुई स्तुति को प्राप्त होकर अप नित्य (वर्धस्व) हमारे ज्ञान में वृद्धि को प्राप्त हु-जिये और (तथा) उस येद विद्या से हम लोगों की भी नित्य वृद्धि कीजिये इसी प्र-कार हे भगवन् । आप के गुणों को जाननेहारे हम लोगों से ( च ) भी प्रकाशित होकर आप (प्यायस्य) हमारे आत्माओं में वृद्धि को प्राप्त हुजिये इसी प्रकार हम को भी ब-ढ़ाइये। हे भगवन् : ( अग्ने ) विज्ञानस्वरूप विजय देने और ( वाजजित् ) सब के वेग को जीतने वाले परमेश्वर हमलोग (वाजम्) जो कि ज्ञानस्वरूप ( सस्वांसम् ) वर्थात् सब को जाननंबार (स्वा) आपकी (वर्धियोमहि) स्तुतियों से वृद्धि तथा प्राति करें ( ख ) और आप छपा करके हम को भी सब के बेग के जीतने तथा ज्ञानवान् अ-र्थात् सब के मन के व्यवहारों को जाननेवाले की जिथं। और जैसे हम लोग आप की (आप्यासिपीमहि) अधिक २ स्तृति कर वैसेही आप भी हम लोगी को सब उत्तम२ गुण् और सुखों से (अव्यायस्व ) वृद्धि युक्त की जिथे । हम आप के आश्रय को प्राप्त हो कर तथा आप की आज्ञा के पालने से ( संभाजिमें ) अच्छी प्रकार शुद्ध होते हैं ॥१॥ जो (एषा) यह (अर्ने ) भौतिक अग्नि है (ते ) उसको (समित्) बढ़ाने अर्थात् अच्छी प्रकार प्रदीत करनेवाली लकड़ियों का समृह है (तया ) उससे यह अग्नि (व-र्धस्व ) बढ़ता और (आप्यायस्व ) परिपूर्ण भी होता है। हमलोग (त्वा ) उस ( या-जम् ) बेग और (सञ्चांतम् ) शिल्पविद्या के गुणों को देने तथा ( वाजजितम् ) स-प्राप्त के जिताने के साधन अग्नि को विद्या की वृद्धि के लिये (वर्धिपीमहि) बहाते हैं (च ) आर ( आप्यासिषीमहि ) कलाओं में एरिपूर्ण भी करते हैं जिससे यह शि-रुपविद्या से सिद्ध किथे हुए विमान आदि यानों तथा वेगवाले शिल्पविद्या के गुणों की

प्राप्ति से संप्राप्त को जिताने वालै हम को विजय के साथ बढ़ाता है इससे (त्वा) उस अग्नि को हम (संगार्जि) अच्छी प्रकार प्रयोग करते हैं || २ || १४ ||

भावार्थ:— इस मन्त्र में श्लेषालंकार है। और एक २ अर्थ के दो २ किया पद आदर के लिये जानने चाहियें जो मनुष्य परमेश्वर की आज्ञा के पालने और किया की कुशलता में उस्रति की प्राप्त होते हैं वे विद्या और सुख में सब की आसन्दित कर और दुष्ट शत्रु ओं को जीतकर शुद्ध होके मुखी होते हैं जो आलस्य करनेत्राले के वे ऐसे कभी नहीं होसते। और चार चकारों से ईश्वर की धर्म युक्त आज्ञा स्कृत हा स्थूलता से अनेक प्रकार की और क्रियाकाण्ड में करने योग्य कार्य्य भी अनेक प्रकार के हैं ऐसा समझना चाहिये। जो तेरहवें मन्त्र में घेदविद्या कही है उस से सुख के लिये यहा का संधान तथा पुरुषार्थ करना चाहिये ऐसा इस मन्त्र में प्रतिपादन किया है।

अन्तिकोमयोरिति सर्वस्य ऋषिः स एव । अन्तिकोमी हेवते । पूर्वार्के ब्राह्मीवृहतीः छन्दः । मध्यमः स्वरः । उत्तराई प्रन्द्राग्नी देवते । अतिज्ञगती छन्दः ।

निषादः स्वरः ॥

भव उस यह से क्या २ दूर करना चाहि यहये विषय अगरे मन्त्र में प्रकाशित किया है।

श्चरनीषोमे हो इंजितिमन्द्रजेषुं बार्जस्य मा प्रस्वेत मोहांमि श्चरनीषोमी तमर्पनुद्तां द्वीऽस्मान्द्रेष्टि यं चं ख्यं द्विष्मो बार्ज-स्पैनं प्रस्वेनापोहामि । इन्द्वारन्यो इंडिजितिमन्द्रजेषुं वार्जस्य माः प्रस्वेत प्रोहांमि इन्द्वारनी तमर्पनुद्तां द्वोऽस्मान्द्रेष्टि यं चं ख्यं द्विष्मो बार्जस्पैनं प्रस्वेनापोहामि ॥ १५ ॥

पदार्थ:—मैं (अझीषोमयोः) प्रसिद्ध मीतिक अझ और चन्द्रछोक के ( उज्जिति-म्) दुःस से सहने योग्य शत्रु औं को (अन्जिपम्) यथा कम से जीत् अोर ( वाज्य ) युद्ध के (प्रसवेन) उत्पादन से विजय करने वाले ( मा ) अपने आप को (प्रोहामि) अञ्छी प्रकार शुद्ध तर्कों से युक्त करूं। जो मुझ से अञ्छी प्रकार विद्या से किया कुशलता में युक्त किये हुए ( अग्नीषोमी ) उक्त अग्व और चन्द्रजोक हैं वे (यः) जोकि अन्याय में वर्तनेवाला दुष्ट मनुष्य ( अस्मान् ) ग्याय करने वाले हम लोगों को (हेष्टि) शत्रु भाव से वर्त्तता है ( यंच्च ) और जिल अन्याय करने वाले से ( अयम् ) न्यावाधीश हम लोग (हिप्सः) विरोध करते हैं ( तम् ) उस शत्रु वा रोग

को ( अपनुवताम् ) दूर करते हैं और मैं भी ( पतम् ) इस वृष्ट शत्रु को ( शत्राख्य ) वानवेगावि गुणों से युक्त सेना वाले संप्राम की प्रस्तेन अच्छी प्रकार प्रेरणा से ( अ-पोहामि ) दूर करता हूं। मैं ( इन्द्राप्तयोः ) वायु और विद्युत्हर अग्नि की ( उजिजित्तिम् ) विद्या से अच्छी प्रकार उत्कर्ष को ( अन्जिपम् ) अनुक्रम से प्राप्त होऊं और मैं ( क्षांस्थ ) ज्ञान की प्रेरणा के द्वारा वेग की प्राप्ति के ( प्रस्तेन ) ऐश्वर्ष के अर्थ क्षांस्थ से वायु और विद्युत्ती की विद्या के जानने वाले ( प्राम् ) अपने आप को निक्ष ( प्रोहामि ) अच्छी प्रकार तर्कों से सुझों को प्राप्त होता हूं और मुझ से जो अ-च्छे प्रकार सिख किये हुए ( इन्द्राच्नी ) वायु और विद्युत् अग्नि है वह ( यः ) जो मूर्व मजुष्य ( असान् ) हम विद्वान् लोगों से ( द्वेष्ट ) अप्रीति से वर्षता है ( ख ) और ( यम् ) जिस मूर्व से ( वयम् ) हम विद्वान् लोग ( द्विष्मः ) अप्रीति से वर्षते हैं ( तम् ) उस बैर करने वाले मूद को ( अपनुदताम् ) दूर करते हैं । तथा मैं भी ( यनम् ) इसे ( वाजस्य ) विद्वान के ( प्रस्तेन ) प्रकाश से ( अपोहामि ) अच्छी २ शिक्षा वे कर शुद्ध करता हूं ॥ १५ ॥

भावार्थ:—रंश्वर उपदेश करता है कि सब मनुष्यों की विद्या और युक्तियों से अ-श्नि और जल के मेल से कलाओं की कुशलता करके वेगादि गुणों के प्रकाश से तथा वायु और विद्युत् अग्नि की विद्या से सब दरिद्र के विनाश और शत्रुओं के पराक्षय से श्रेष्ठ शिक्षा देकर अङ्गान को दूर कर और उन मृद् मनुष्यों को विद्वान करके अ-वेक प्रकार के सुख इस संसार में सिद्ध करने योग्य और औरों को सिद्ध कराने के योग्य हैं इस प्रकार अच्छे प्रयक्ष से सब पदार्थविद्या संसार में प्रकाशित करनी योग्य स्य है पूर्व मन्त्र में जो कार्य प्रकाश किया उसकी पृष्टि इस मन्त्र से की है ॥ १५ ॥

बसुभ्यस्त्वेति सर्वस्य ऋषिः स एव । पूर्वास्त्रं द्यावापृथिवी मित्रावरणी ख देवताः । निचृदार्चा पंकिञ्छन्दः । पंचमः स्वरः । व्यन्तुवय इत्यारम्या-स्यपर्च्यान्तस्याग्नितंवता । विराट् त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ उक्त यज्ञ से क्या होता है सो अगले मन्त्र में उपदेश किया है ॥

वस्भियस्त्वा क्रिम्यंस्त्वादित्येभ्यंस्त्वा संज्ञांनाथां चावापृथिकी

मिश्रावर्रणौ त्वा वृष्ट्यांवताम् । व्यन्तु वश्रोक्तः रिशंणा मक्तां
पृषंतीर्गच्छ व्या पृष्टिनभूत्वा दिवं गच्छ ततौ तो वृष्टिमावंद् ।
चक्षुक्या अंग्नेऽसि चक्ष्मं पाहि ॥ १६ ॥

पदार्थ: हम लोग ( वसुभ्यः ) अग्नि आदि आठ वसुओं से ( त्वा ) उस वह को

तथा (क्ष्रेम्यः) पूर्वोक एकादरा वहाँ से (क्षा) पूर्वोक यह को और (आदिखंम्यः) बारह महीनों से (क्षा) उस कियासमृह को नित्य उत्तम तकों से जानें और यह से ये ( बाबापृथियों ) सूर्यों का प्रकाश और भूमि ( संज्ञानाथाम् ) जो उन से शिल्प- विद्या उत्पन्न हो सके उन के सिद्ध करने व.ले हों और ( मित्रावकणी ) जो सब जीवों का बाहिर के प्राण और जीवों के शरीर में रहने वाला उदानव यह है वे ( वृष्ट्या ) शुद्ध जल की वर्षों से (त्या ) जो संसार सूर्य्य के प्रकाश और भूमि में स्थित है उस की ( अवताम् ) रहा करते हैं ( वयः ) जैसे पक्षी अपने २ ठिकानों को रखते और ( व्यन्तु ) प्राप्त होते हैं वैसे उन छन्दों से ( रिष्टाणाः ) पूजन करने वाले हम लोग (त्या ) उस बह्न का अनुष्ठान करते हैं और जो यह में हवन की आहृति ( पृश्चिः ) अन्तरिक्ष में स्थिर और ( वशा ) शोमित (भूत्वा) होकर ( मक्ताम् ) पवनों के संग से ( दिवम् ) सूर्य के प्रकाश को ( गच्छ ) प्राप्त होती है वह ( ततः ) वहां से (नः) हम लोगों के लिये ( वृष्टिम् ) वर्षों को ( आवह ) अच्छे प्रकार वर्षाती है उस वर्षों का जल ( पृथ्वीः ) नाड़ी और निदयों को प्राप्त होता है । जिस कारणयह अग्नि ( वश्चाः ) नेओं को वहां की रक्षा करने वाला ( असि ) है इस से ( मे ) हमारे ( चक्षुः ) नेओं को बाहरले मीतरले विद्वान की ( पाहि ) रक्षा करता है ॥ १६ ॥

भाषार्थ:—इस मंत्र में दुशोपमालकार है । मतुष्य छोग यहा में जो भाइति देते हैं यह बायु के साथ मेघमंडल में जाकर सूर्य से सिन्ने हुए जल को शुद्ध करती है, फिर वहां से वह जल पृथिषों में आकर ओषियों को पृष्ट करता है वह उक्त आहुति वेदमन्त्रों से ही करनी चाहिये क्योंकि उसके फलको जानने में नित्य श्रद्धा उत्पन्न होवे जो यह अग्नि सूर्या कर होकर सब को प्रकाशित करता है इसी से सब हिए व्यवहार की पालना होती है थे जो वस्तु आदि देव कहाते हैं इनसे विद्या के उपकारपूर्वक दुए गुण और दुए प्राणियों को नित्य निवारण करना चाहिये यही सब का पूजन अर्थात् पत्कार है जो पूर्व मन्त्र में कहा था उस का इस से विशेषता कर के प्रकाश किया है ॥ १६ ॥

वं परिविमित्यस्थ क्रम पिर्वेषलः । अग्निर्वेषता । जगती छन्दः । निपादः स्वरः ॥ वक्त अग्नि कैसा है सो अगले मंत्र में प्रकाश किया है ॥

यं पंतिषि प्रकाशिता भागे देवपुणि भिर्मुद्यमानः । तक्तं पुतम-भुजीयं भराक्षेत्र मेत्वदंपच्रेतयांता क्राग्नेः प्रियं पाथोऽपीतम् ॥१७॥ पदार्थः—दे (क्षो) सर्वत्र व्यापक रंभर आप ( देवपणिभिः ) दिव्य गुणवासे वि-

द्वानों की स्तुतियों से (गुहचमान: ) अच्छी प्रकार अपने गुणों के वर्णन को प्राप्त होते हुए (यम्) उन गुर्णों के अनुकूल (जोषम्) प्रीति से सेवन के योग्य (परिक्रिम्) प्रमुता को (पर्स्नेधारथा:) निरन्तर धारण करते हैं (तम्) आप की उसको (इत्) ही (एव:) मैं (अनुमरामि) अपने हुदय में धारण करता हूं। तथा मैं (तकत्) माप से ( मा ) ( अपचेतयाते ) कभी प्रतिकृत न होऊं और ( अग्ने ) हे जगदीम्बर! माप की सृष्टि में जो मैंने ( प्रियम् ) प्रीति बढ़ाने और ( पाथ: ) शरीर की रक्षा क-रने वाला अब (अपीतम्) पाया है उस से भी कभी (मा) (अपचेतयातै) प्रति-कुछ न होऊं || १ || हे जगदीश्वर (ते ) आपकी सृष्टि में (एषः ) यह ( बसे ) मी-तिक अग्नि ( देवपणिभि: ) दिव्य गुण वाले पृथिव्यादि पदार्थी के व्यवहारों से ( गु-हचमान: ) अच्छी प्रकार स्वीकार किया हुआ (यम् ) जिस (परिधिम् ) विद्यादिगुणी से धारण (जोषम् ) और प्रांति करने योग्य कर्म को (पर्ख धत्था: ) सब प्रकार से भारण करता है ( तमित् ) उसी की मैं ( अनुभरामि ) उसके पीछे स्वीकार करता हूं और उस से कभी (मा) ( अपचेतयाते ) प्रतिकृत नहीं होता हूं तथा मैंने जो (अप्ने:) इस अग्नि के सम्बन्ध से (प्रियम्) प्रीति देने और (पाध:) शरीर की रहा करने वाळा अस (अपीतम्) प्रहण किया है उस को मैं (,जोपम् ) अत्यंत प्रांति के साथ निख ( अनुभरामि ) कम से पाता हूं ॥ २॥ १७॥

भाषार्थ:—इस मंत्रमें क्लेषालक्कार है—तथा पहिले अन्वय में अग्निशब्द से जगदीव्यर का प्रहण और दूसरे में भौतिक अग्नि का है। जो प्रतिवस्तु में ज्यापक होने से
सब पदार्थों का धारण करने वाला और विद्वानों के स्तुति करने योग्य ईश्वर है उस
की सब मनुष्यों को प्रांति के साथ नित्य सेवा करनी चाहिये जो मनुष्य उस की आज्ञा
नित्य पालते हैं वे प्रिय सुद्ध को प्राप्त होते हैं। तथा जो यह ईश्वर ने प्रकाश दाह और
वेग आदि गुण वाला मूर्सिमान पदार्थों को प्राप्त होने वाला अग्नि रचा है उस से भी
मनुष्यों को किया की कुशलता के द्वारा उत्तम २ व्यवहार सिद्ध करने चाहियें जिससे
कि उत्तम २ सुद्ध सिद्ध होचें। जो पूर्व मन्त्र से दृष्टि आदि पदार्थीं का साधक कहा है।
उस की इस मन्त्र से व्यापकत्व प्रकाश किया है।। १७॥

संस्रवेत्यस्य परमेष्ठी प्रजापतिऋषिः । विश्वे देवा देवताः । स्वराट्त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

बह बहा कैसे और किस प्रयोजन के लिये करना चाहिये सो अवले मन्त्र में प्रकाशित किया है। स्य ख्रवभागा स्थेवा वृहस्तः प्रस्तरेष्ठाः परिषेषां स हेवाः । इमा वार्यम्भि विद्वे गृणस्तं आस्यास्मिन्यहिषे माद्यप्युष्टं स्वाद्या वाद् ॥ १८॥

पदार्थ:—हें (बृहन्तः) वृद्धि को प्राप्त होने (प्रस्तरेष्ठाः) उत्तम न्याय विद्यारूपी आसन में स्थित होने वाले (परिधंयाः) सब प्रकार से धारणावती बुद्धियुक्त और (इन्माम्) इस प्रत्यक्ष (वाचम्) चार वेदों की वाणी का उपदेश करने वाले (देवाः) विद्वानों तुम (इषा) अपने ज्ञानसे (संस्नवभागाः) घृतादि पदार्थों के होम में छो-इने वाले (स्था) हों तथा (स्वाहा) अच्छे २ वचनों से (वाट्) प्राप्त होने और खुक्ष बढ़ाने वाली किया को प्राप्त हो कर (अस्मिन्) प्रत्यक्ष (विर्धि) ज्ञान और कर्म-काए में (मादयस्वम्) आनन्दित हो वैसे ही औरों को भी आनन्दित करो। इस प्र-कार उक्त ज्ञान को कर्मकाण्ड में उक्त वेदवाणों की प्रशंसा करते हुए तुम लोग अपने विचार से उत्तम ज्ञान को प्राप्त होने वाली किया को प्राप्त होकर (वृहन्तः) बढ़ने और (प्रस्तरेष्ठाः) उत्तम कामों में स्थित होने वाले (विश्वे) सब देवाः) उत्तम २ पदा-र्थ (परिधेयाः) धारण करने वा औरों को धारण कराओ और उन को सहायता से उक्त ज्ञान वा कर्मकाण्ड में सदा (मादयध्वम्) हिर्पत होओ ॥ १८॥

भावार्थ:—ईश्वर आज्ञा देता है कि जो धार्मिक पुरुषार्थी वेदविद्या के प्रचार वा उत्तम व्यवहार में वर्तमान हैं उन्हों को बड़े र सुख होते हैं जो पूर्व भंत्रमें ईश्वर और भौतिक अर्थ कहे हैं उनसे एसे र उपकार लेना चाहिये सो इस मंत्र में कैहा है ॥१८॥ घृताचीस्थ इत्यस्य ऋषि: स एव। अग्नोवाय् देवते। मुरिक् पंकिश्छन्द:। पंचम:स्वर:॥

अब उक्त यज्ञ से क्या होता है सो अगले मंत्रमें प्रकाशित किया है। घृताची स्थो घुरों पातर सुझे स्थंः सुझे मांघत्तम्। युज्ञ नर्म अत् उपं च युज्ञस्यं शिवे सम्बिष्टस्य स्थिष्टेमे संतिष्ठस्य ॥ १८॥

पदार्थ:—जो अग्न और वायु ( घुग्याँ ) यज्ञ के मुख्य अंग को प्राप्त कराने वाले ( च ) और ( सुम्ने ) सुखक्ष ( स्थ ) हैं तथा ( घृताचाँ ) जल को प्राप्त करानेवाली कियाओं को करानेहारे ( स्थ: ) और सब जगत् को ( पातम् ) पालते हैं वे मुझ से अच्छी प्रकार उत्तम २ किया कुशलता में युक्त हुए ( मा ) मुझे यज्ञ करने वालों को ( सुम्ने ) सुखमें ( धत्तम् ) स्थापन करते हैं जैसे यह ( यज्ञ ) जगदीश्वर ( च ) और ( नम: ) नम्न होना ( ते ) तेरे लिये ( शिवे ) कस्याण में ( उपसंतिष्ठस्व ) समीपस्थित होते हैं वे बेसेही ( मे ) मेरे मी लिये स्थित होते हैं इस कारण जैसे मैं यज्ञ का अनु-

ष्ठान करके ( सुक्षे ) सुक्षमें स्थित होता हूं बैसे तुम भी उस में ( संतिष्ठस्व ) स्थित हो ॥ १९ ॥

भाषार्य:—इस मंत्र में लुप्तोपमालंकार है ईश्वर कहता है कि हे मनुष्यो ! रस के परमाणु करने जगत् के पालन के निमित्त सुख करने किया कांड के हेतु और ऊपर को तथा टेढ़े वा सूचे जानेवाले अग्नि वायु के गुणों से काच्यों को सिद्ध करो इस से तुमलोग सुखों में अच्छो प्रकार स्थिर हो तथा मेरी आज्ञा पालो और मुझको हो बार वमस्कार करो || १: ||

अग्ने ऽद्रब्धायो इत्यस्य ऋषि: स एव | अग्निसरस्वत्यौ देवते | भुरिज्यासी त्रिषु प् छन्दः | भैवतः स्वरः ||

उक अप्रि कैसा और क्यों प्रार्थना करने योग्य है सो अगले मंत्र में प्रकाशित किया है ॥ अग्नैं उद्वयायोऽद्यातमप्राहिमां दियोः प्राहि प्रसित्ये प्राहि दुरि-ष्टये प्राहि दुरद्यान्या संख्यिकः पितुं कृंणु सुषद्योनी स्वाहा बाह्य-ग्नयें संबेद्यापंत्र प्रसाहा सरंस्वस्ये यद्यो भागने स्वाहां ॥ २०॥

पदार्थ:—हे ( अद्देश्यायो ) निर्विन्न आयु देने दा हे ( अग्ने ) जगदी न्वर ! आप ( अशीतमम् ) चराचर संसारमें व्यापक यक्कतो ( दुरिएचे ) दुष्ट अर्थात् वेद विरुद्ध यक्कसे ( पाहि ) रक्षा की जिये ( मा ) मुझे ( दिद्यो: ) अति दुःखसे ( पाहि ) बचाइये तथा ( प्रसित्यें ) मारी २ बग्धनों से (पाहि) अलग रिवये ( दुर्श्वन्ये ) जो दुष्ट भोजन करना है उस विपत्ति से (पाहि) बचाइये और (नः) इमारे लिये (अविषम्) विष आदि दोष र हित (पितुम्) अन्नादि पदार्थ (ए.णु) उत्पन्न की जिये तथा (नः) हलोगों को (सुवदा) सुख से स्थिरताको देने वाले घरमें (स्वाहा ) ( वाद् ) बेदोक वाक्योंसे सिद्ध होने वाली उत्पन्न कियाओं में स्थिर ( इ.णु ) की जिये जिससे हम लोग ( यशोमिनन्ये ) सत्यवचन आदि उत्तम कर्मों की सेवन करनेवाली ( सरस्वत्ये ) पदार्थों के प्रकाशित कराने में उत्तम झानयुक्त वेदवाणी के लिये (स्वाहा ) धन्यवाद वा ( संवेशपतये ) अध्यो प्रकाश जिन पृथिव्यादि लोकों में प्रवेश करते हैं उनके पति अर्थात् पालन करने हारे जो ( अग्नये ) आप है उनके लिये धन्यवाद और ( नमः ) नमस्कार करते हैं ॥ १ ॥ है भगवव जगदी नवर ! आपने जो यह ( अदब्बायो ) निर्विष्ण आयुक्ता निमित्त ( अग्ने ) भौतिक अग्नि बनाया है वह भी (अशीतमम् ) सर्वत्र व्यापक यक्कतो (दुरिष्ट्ये) दुष्ट यक्कसे (पाहि) रक्षा करता है तथा (मा) मुझं (दिधाः) अति दुः कोसे (पाहि) बचाता है

(प्रसिखे) पढ़ें र दारिष्य के बन्धनों से (पाहि) बचाता है तथा (तुरद्यान्ये) तुष्ठ भोजन कराने-बाली कियाओं से (पाहि) बचाता है और (नः) हमारे (पितुम्) अस आदि पदार्थ (अविषम्) विष बादि दोष रहित(रुणु) कर देता है वह (सुषदा) सुख से स्थिति देने वाले घर अथवा दूसरे जन्मों में (स्वाहा) ( वाट् ) वेदोक वाल्यों से सिद्ध होनेवाली क्रियाओं का हेतु है हम लोग उस (संवेशपतये) पृथिव्यादि लोकों को पालनेवाले (अग्नये) भौतिक अग्नि को प्रहण करके (स्वाहा) होम तथा उसके साथ (यशोमिनिय्ये) (सरस्वत्ये) उक्त गुणवाली वेदवाणी की प्राप्ति के लिये ( स्वाहा ) परमात्मा का धन्यवाद करते हैं ॥ २०॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में श्लेषालक्कार है। मनुष्यों को जो सर्वव्यापक सब प्रकार से रक्षा करने उत्तम जन्म देने उत्तम कर्म कराने और उत्तम विद्या वा उत्तम भोग देने वाला जगदीश्वर है उसी का सेवन सदा करना योग्य है। तथा जो यह अपनी सृष्टि में परमेश्वर ने भौतिक अग्नि प्रत्यक्ष सूर्व्यलोक और विज्ञलों कर्म से प्रकाशित किया है वह भी अच्छी प्रकार विद्या से उपकार लेने में संयुक्त किया हुआ सब प्रकार से रक्षा और उत्तम भोग का हेनु होता है। जिस की कीर्ति के निमित्त सत्सलक्षणयुक्त वेदवाणी से उत्तम जन्म अथवा सब पदार्थों से अच्छी २ विद्या प्रकाशित होती है वे सब विद्वानों के स्वीकार करने योग्य तथा और्गे को भी स्वीकार कराने योग्य हैं। इस मन्त्र में (नम:) और (यहा) ये दोनों पद पूर्व मन्त्र से लिये हैं।। २०।।

वेदोऽसीत्यस्य वामदेव ऋषिः। प्रजापतिवंत्रता । भुरिन्धाझी बृहती छन्दः।
मध्यमः स्वरः ॥

सो जगदीन्वर कैसा है इस विषय का उपदेश भगले मन्त्र में किया है।

बेद्वोऽसि चेन त्वं देव चेद देवेभ्यों बेदो भंबस्तेन मह्यं वेदो
भूयाः। देवां गातुविदोगातुं वित्या गातुः मित मनंसस्पत हुमं देव

गज्ञा स्वाहा वाते थाः॥ २१॥

पदार्थ:—हे (देव) शुभगुणों के देने हारे जगनिश्वर (स्वम्) आप (वेद:) ख-राचर जगन् के जानने वाले (असि) हैं सब जगन् को (वेद ) जानते हैं तथा (येन) जिस विद्वान वा वेद से (देयेभ्यः) विद्वानों के लिये (वेद:) पदार्थों के जानने वाले (असकः) होते हैं (तेन) उस विद्वान के प्रकाश से आप (महाम्) मेरे किये जो कि मैं विशेष ज्ञान की इच्छा कर रहा हूं (वेद:) विद्वान देने वाले (भूयाः) हजिये हे (गातुविदः) स्तुति के जानने वाले (देवाः) विद्वानो ! जिस वेद से मृजुष्य सब विद्याओं को जानते हैं उस से तुम लोग (गातुम्) विशेष ज्ञान को (वित्वा) प्राप्त होकर (गातुम्) प्रशंसा करने योग्य वेद को (इत) प्राप्त हो।

है (मनसस्पते ) विज्ञान से पालन जरने हारे (देव) सर्वजगत् प्रकाशक परमेश्वर आप! (इमम्) प्रत्यक्ष बतुष्ठात जरने योग्य (यहम्) कियाकाण्ड से सिद्ध होनेवाले यहाकप संसार को (स्टाहा) किया के अनुकूल (कते ) पवन के बीच (धाः) स्थित क्रीकिथे हे विज्ञानी। उस विज्ञान से विशेव ह्यान देने वाले परमेश्वर ही की नित्य उपासना पाने !! २१ !!

भावार्थ:—हे विद्वाल मनुष्यो ! तुम लोग जिस वेद जानने वाले परमेन्वर ने वेद विद्या प्रकाशित की है उस की उपासना पारके उसी की वेद विद्या को जान कर और कियाकाण्ड का अनुष्ठान फरके सब का हित संपादन करना खाहिये क्योंकि वेदों के विज्ञान के विना तथा उस में जो २ कहे हुए काम है उन के किये विना मनुष्यों को कभी सुख नहीं हो सकता वेदविद्या से जो सब का साक्षी क्रेक्टर देव है उसको सब जगह व्यापक मान के नित्यधर्म में रही || २१ ||

संबर्हिरित्यस्य वामदेव ऋषि: । इन्द्रो देवता । विराद्त्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ यज्ञ में खढ़ा बुआ पदार्थं अन्तरिक्ष में ठहर कर किस के साथ रहता है सो अगले मन्त्र में प्रकाशित किया है ।

संब्रहिरंकाथ हविषां घृतेन समोदित्यैर्वसंभिः सम्महितः। समिन्द्रो विश्वदेवेभिरंकां दिव्यं नभी गच्छतु यसवाहां॥ २२॥

पदार्थ:—हे मनुष्य! तुम (यत्) जब हवन करने योग्य द्रव्य को (हिषया) होम करने योग्य (घृतेन) धी आदि लुगन्धियुक्त पदार्थ से संयुक्त करके हवन करोगे तब वह (आ-दिखे:) बारहमहीनों (वल्ली:) अग्नि आदि आतें निवास के स्थान और (मरुद्रि:) प्रजा के जनों के साथ मिल के स्ख को (समंक्ताम्) अच्छी प्रकार प्रकाश करेगा (वन्द्र:) सूर्व्यं लोक जो यहां में छोड़ा हुआ (खाहा) उत्तम किया से सुगन्ध्यादि पदार्थयुक्त हवि (संग्र्डछतु) पहुंचाता है उस से (सम्) अच्छी प्रकार मिश्रित हुए (विश्वदेधेमि:) अपनी किरणों से (दिव्यम्) जो उस के प्रकाश में इकट्ठा होने वाला (नभ:) जल को (समंक्ष्म) अच्छी प्रकार प्रकट करता है ॥ २२॥

भाषार्थ:—जो हिव अच्छी प्रकार शुद्ध किया हुआ बज्ज के निमित्त अग्नि में छोड़ा जाता है वह अन्तरिक्ष में वायु जल और सूर्व्य की किरणों के साथ मिल कर इधर उधर फैल कर आकाश में टहरने वाले सब पदार्थों को दिव्य करके अच्छी प्रकार प्रजा को सुकी करता है इस से मनुष्यों को उत्तम सामग्री और उत्तमर साधनों से उक्त तीन प्रकार के यह का नित्य अनुष्ठान करना चाहिये || २२ || कस्त्वेत्सस्य ऋषिः स पर । प्रजापितवेत्रता । तिचृद्बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ।।
अग्नि में किस लिये पदार्थ छोड़ा जाता है सो अगले मन्त्र में प्रकाश किया है ।।
कर्त्वाबिर्सुञ्चिति स त्वा विर्मुञ्चिति कस्मै त्वा विर्मुञ्चिति तस्मै
ह्वा बिर्मुञ्चिति । पोष्य रक्षसां आग्नोऽसि ॥ २३ ॥

पदार्थ:—(कः) कीन सुक चाहने बाला यह का अनुष्ठाता पुष्प (का) इस यह को (विमुंचित) छोड़ता है अर्थात् कोई नहीं और जो कोई यह को छोड़ता है (का) उस को (सः) यह का पालन करने हारा परमेश्वर मी (विमुंचित) छोड़ देता है जो यह का करने बाला मनुष्य पदार्थ समृद को यह में छोड़ता है (का) उस को (कस्मे) किस प्रयोजन के छिथे अग्नि के बीच में (विमुंचित) छोड़ता है (तस्मे) जिस से सब को सुक प्राप्त हो तथा (पोषाय) पृष्टि आदि गुणों के छिथे (क्वा) उस पदार्थ समृद को (विमुंचित) छोड़ता है। जो पदार्थ समृद को (विमुंचित) छोड़ता है। जो पदार्थ सब के इपकार के छिथे यह के बीच में नहीं युक्त किया जाता वह (रक्षसाम्) वुष्ट प्राणियों का (भागः) अंश (असि) होता है। २३।।

भाषार्थ:—जो मनुष्य ईश्वर के करने कराने वा नाझा देने के योग व्यवहार की छोड़ता है वह सब छुओं से हीन हो कर और दुष्ट मनुष्यों से पौड़ा पाता हुआ सब प्रकार दु:की रहता है। किसी ने किसी से पूछा कि जो यझ को छोड़ता है उस के छिये क्या होता है वह उत्तर देता है कि ईश्वर भी उस को छोड़ देता है। फिर वह पूछता है कि ईश्वर उस को किस छिथे छोड़ देता है? वह उत्तर देने वाळा कहता है कि दु:स भोगने के छिये। जो ईश्वर को आझा को पाळता है वह स्वर्धों से युक्त होने योग्य है भीर जो कि छोड़ता है वह राक्षस हो जाता है। २३।।

संवर्ष्णकेस्त्रस्य काषिः स एव । त्वद्या देवता । विराद् तिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ इक्त यह से इम छोग किस किस पदार्थं को प्राप्त होते हैं सी अगळे मंत्र में

मकाशित किया है।

संबर्धमा पर्यसा सं तृन्भिरगंनमाड्डि मनंसा सक्षश्चिनेनं । स्व-ष्टांसुद्द्रो विदेषातु रायोऽनुंमार्छ तृन्द्वो पहिल्लिस् ॥ २४॥

पदार्थः—इम छोग पुरुपाथीं हो कर ( कर्ज्यंसा ) जिस में सब पदार्थं मकाशित होते हैं इस बेद का पदना वा ( पपसा ) जिससे पदार्थों को जानते हैं उन ज्ञान (म-नसा ) जिससे सब व्यवहार विचारे जाते हैं उस अन्तः करण (शिवेन) सब सुक और (तन्भिः) जिनमें विपुछ सुक प्राप्त होते हैं। उन शरीरों के साथ ( राय: ) अष्ट ष्ट्रिया और वकवर्णिराज्य वादि धर्मा को (समगन्तिहि) अच्छी प्रकार प्राप्त हों। सो (सुद्धः) अच्छी प्रकार खुल देने और (त्यद्या) दुःखों तथा प्रलय के समय सब प-दार्थी को सूक्ष्म करने बाला ईश्वर कृपा करके हमारे लिये (राय:) उक्त बिचा आदि पदार्थी को (संविद्धातु) अच्छी प्रकार विधान करे और हमारे (तन्य:) शरीर को (यत्) जितनो (विलिष्टम्) व्यवहारों को सिद्धि करने की परिपूर्णता है उसे (स-मनुमार्ष्ट्वं) सच्छी प्रकार निरन्तर शुद्ध करें ॥ २४॥

माचार्यः मानुष्यों को सब कामना परिपूर्ण करने बाछे परमेश्वर की बाह्मा पाछन करके और अच्छी प्रकार पुरुषार्थं से विद्या का अध्ययन, शरीर का बळ, मन की शुद्धि, कल्याण की सिद्धि तथा उत्तम से उत्तम छश्मी की प्राप्त सदैन करनी चाहिए इस सं-पूर्ण यह की धारणा वा उन्ति से सब सुखों को प्राप्त होके औरों को हुल प्राप्त करना खाहिये। तथा सब व्यवहार और पदार्थी को नित्य शुद्ध करना चाहिये।) २४।) दिशीत्यस्य ऋषिः स पव। सर्वस्य विष्णुप्तेयता। दिशीत्यारमध् ग्रिष्म इत्यन्तस्य निष्कृत्वार्थीं तथाऽन्तरिक्षमित्यारमध् ग्रिष्मः पर्यन्तस्य स्वरं । प्रकार स्वरं ।

पृथिभ्यामित्यारभद्यान्तपर्व्यन्तस्य जगती छन्दो निपादः स्वरक्षः ॥

वह यद्ग तीनी लोक में पिस्तृत हो कर कीन २ हुल का साधन होता है सो

भगते मंत्र में मकाशित किया है ॥

दिवि विष्णुन्ध्रीक्रश्स्त आगंतेन छन्दंमा तन्तो निर्मेक्तो छोऽ-स्मान्द्रेष्टि यं चं व्यं द्विष्म्रोऽन्तिरिक्षं विष्णुन्ध्किश्स्त क्षेष्ट्रंभेन छ-न्दंसा तन्तो निर्मेक्तो छोऽस्मान्द्रेष्टि यं चं व्यं द्विष्मः । पृंथिन्यां विष्णुन्ध्रीक्रश्स्त गाय्वेण छन्दंमा तन्तो निर्मेक्तो छोस्मान्द्रेष्टि यं चं व्यं द्विष्म्रोऽस्माद्द्रांद्रस्य प्रतिष्ठापां अगंन्स ग्वः संज्योतिषा-भूम ॥ २५ ॥

पदार्थ:—(जागतेन) सब लोकों के लिये सुख देने व.ले (छन्दसा) आख्दाद-कारक जगतो छन्द से हमारा अनुष्ठान किया हुआ यह (विष्णु: अन्तरिक्ष में ठह-रने वाले पदार्थों में व्यापक यज्ञ (दिवि) सूर्व्यं के प्रकाश में (व्यक्तंस्त) जाता है यह फिर (तत:) वहां से (निर्धक:) विभाग अर्थात् परमाणुरूप हो के सब जगत् को दक्ष करता है (य:) जो विरोधी शत्रु (अस्मान्) यज्ञ के अनुष्ठान करने वाले हम लोगों से (देष्टि) विरोध करता है (क) तथा (यम्) दण्ड दे कर शिक्षा करने

योग्य जिस तुष्ट प्राणी से ( वयम् ) हम लोग यज्ञ के अनुष्टान करने वाले ( द्विष्म: ) समीति करते हैं उस को उसी यज्ञ से दूर करते हैं। इम छोगों ने जो यह (विष्णु:) यज्ञ ( बे प्टुभेन ) तीन प्रकार के खुख करने और ( छन्दसा ) स्वतंत्रता देने वाले जि-द्धप् छन्द से अग्नि में अच्छी प्रकार संयुक्त किया है वह (अन्तरिक्षे ) आकाश में (व्यक्तंस्त ) पहुंचता है वह फिर (तत:) उस अन्तरिश्च से (निर्भक्त;) अलग हो के बायु और वर्षी जल की शुद्धि से सब संगार को हुल पहुंचाता है (य:) जो सु: स देनेवाला प्राणी ( अस्मान् ) सब के उपकार करनेवाले इम लोगों को ( देखि ) दु:ब देता है ( च ) तथा ( यम् ) सब कं अहित करनेवाले दुए को ( वयम् ) हम लोग सब के हित करनेवाले (द्विष्प:) पीड़ा देते हैं उसे उक्त यहां से निवारण करते हैं। हम लोगों से जो ( विष्णु: ) यज्ञ ( गायत्र ण ) संसार की रक्षा सिद्ध करने और (छ-म्दसा ) अति भानम्द करनेवाले गायत्री छम्द से निरंतर किया जाता है (पृथिव्या-म् ) विस्तारयुक्त इस पृथिवी में (व्यक्तंस्त) विविध सुखीं की प्रति के हेतु से विस्तृ-त होता है (ततः) उस पृथिवी से (निर्मकः) अलग होकर अन्तरिक्ष में जाकर पृ-थिवी के पदार्थों की पृष्टि करता है (य:) जो पुरुप हमारे राज्य का विरोधी (अ-स्मान् ) हम लोग जो कि न्याय करनेवाले हैं उन से (द्वेष्टि) घैर करता है (च) तथा (यम्) जिस शत्रुजन से (वयम्) इम लोग न्यायाधीश (द्विष्मः) घैर करते हैं उसका इस उक्त यहां से मित्य निषेध करते हैं हम लोग ( अस्मात् ) यहां से शोधा हुआ प्रत्यक्ष (अकात् ) जो भोजन करने योग्य अब है उस से (स्व: ) सुब्बरूपी स्व-र्गं को ( अगन्म ) प्राप्त हों तथा ( अस्ये ) इस प्रत्यक्ष प्राप्त होने वाली ( प्रतिष्ठाये ) प्र-तिष्ठा अर्थात् जिस में सत्कार को प्राप्त होते हैं उस के लिये (ज्योतिषा ) विद्या और धर्म के प्रकाश से संयुक्त (समभूम ) अच्छो प्रकार ही ॥ २५ ॥

भावार्थ:—जो २ मनुष्य लोग सुगन्धि यादि पदार्थ अग्नि में छोड़ते हैं वे अलग २ होकर सूर्य्य के प्रकाश तथा भूमि में फेलकर सब हुओं को सिद्ध करते हैं तथा जो वायु, अग्नि, जल, और पृथिवा आदि पदार्थ शिल्पविद्या सिद्धकला यंत्रों से विमान आदि यानों में युक्त किये जाते हैं वे सब सूर्य्य प्रकाश वा अन्तरिक्ष में सुखसे विहार करते हैं। जो पदार्थ सूर्य्य की किरण वा अग्नि के द्वारा परमाणुक्षप हो के अन्तरिक्ष में जाकर फिर पृथिवो पर आते हैं फिर भूमि से अन्तरिक्ष वा वहां से भूमि को आते जानते हैं वे भी संसार को सुख देते हैं मनुष्यों को उच्चित है कि इसी प्रकार वार २ पुरुषार्थ से दोष दुःस और शत्रुओं को अच्छी प्रकार निवारण करके सुख भोगना सुग-वाद्य साहरूथे तथा यह से शुद्ध वायु जल ओषधि और अस की शुद्ध के द्वारा आरो-

ग्य बुद्धि और शरीर के बस की वृद्धि से अस्त्रन्त सुख को प्राप्त हो के विद्या के प्रकाश से नित्य प्रतिष्ठा को प्राप्त होना चाहिये || २५ ||

स्वयंभूरिसास्य ऋषिः स एव । ईश्वरो देवताः । उष्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥ अब अगले मंत्र में सूर्य शद्द से ईश्वर और विद्वान् मनुष्य का उपदेश किया है। स्वयं भूरों में श्रेष्ठों रुद्दिमर्वेच्चोंदा स्रोसि बस्रों मे देहि । सूर्ये-स्वानमन्वार्वतें ॥ २६॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर ! आप विद्वन्वा ( श्रेष्ठ: ) अत्यन्त प्रशंसनीय और (रिन्मः) प्रकाशमान वा ( स्वयंभू: ) अपने आप होनेवाले ( असि ) हैं तथा ( वच्चींदा: ) विद्वा देनेवाले ( असि ) हैं इसी से आप ( मे ) मुझे ( वच्चै: ) विद्वान और प्रकाश ( देहि ) दीजिये में ( सूर्यंस्य ) जो आप चराचर जगत् के आत्मा हैं उन के ( आवृ-तम् ) निरंतर सज्जन जन जिस में वर्तमान होते हैं उस उपवेश को (अन्वावर्षे) स्वी-कार कर के वर्तता हूं ॥ २६॥

भावार्थ:—परमेश्वर और जीव का कोई माता वा पिता नहीं है किंतु यहां सब का माता पिता है तथा जिस से बढ़ के कोई विद्वान प्रकाश की विद्या देनेवाला नहीं है। जैसे सब मनुष्यों को इस परमेश्वर ही की आज्ञा में वर्त्तमान होना चाहिए बेसे ही जो विद्वान भी प्रकाश वाले पदार्थों में अवधिकप और व्यवहार विद्या का हेतु है जिस के उपदेशकप प्रकाश को प्राप्त होकर प्रकाशित होते हैं वह क्यों न सेवना चाहिए।। २६।।

भाने गृहपत इत्यस्य ऋणि: स एव । सर्जस्यानिः वता । पूर्वार्डे निचृतः किन्छन्दः । पञ्चमः स्वरः । उत्तरार्डे गायत्रीछन्दः । पड्जः स्वरः ॥

गृहस्थ लोगों को इस के अनुष्ठान से क्या २ सिख करना चाहिये सो अगले मंत्र में प्रकाशित किया है ॥

अन्ने गृहपते सुगृहपतिस्त्वयांऽन्तेहं गृहपंतिना भूषास्थ सु-गृहपतिस्त्वं मर्पाऽन्ने गृहपंतिना भूषाः । अस्पूरि णौ गाहीपत्याः नि सन्तु शात्थ हिमाः सूर्यस्यावृत्यन्वाधंते ॥ २७॥

पदार्थ:—हे ( गृहपते ) घर के पालन करने हारे ( अग्ने ) परमेश्वर और विद्धान् (त्यम् ) आप ( ुगृहपति: ) ब्रह्मांड शंरीर और निवासार्थ घरों के उत्तमता से पालन करने वाले ( असि ) हैं उस ( गृहपतिना ) उक्त गुणवाले ( त्यया ) आप के साथ में ( सुगृहपति: ) अपने घर का उत्तमता से पालन करने हारा (भूयासम् ) हो अं हे पर-

मंश्वर विद्वान वा ( मया ) जो में श्रेष्ठ कर्म का अनुष्ठान करनेवाला ( गृहपतिना ) धर्मातमा और पृहपार्थी मनुष्य हुँ उस श्रुझ से आप उपासना को प्राप्त हुए मेरे घर के पालन करनेहारे ( भूया: ) हुजिये इसी प्रकार ( नौ ) जो हम स्त्री पृहप घर के पति हैं सो हमारे ( गाईपत्यानि ) अर्थान् जो गृहपति के संयोग से घर के काम लिख होते हैं वे ( अस्थूरि ) जैसे निरालस्थता हो जैसे लिख ( सन्तु ) हो इस प्रकार अपने वर्ममान में वर्शते हुए हम स्त्री वा पृहप ( सूर्य्यस्य ) आप और विद्वान के ( आधृतम् ) वर्तमान अर्थात् जिस में अच्छी प्रकार राजि वा दिन होते हैं उस में ( शक्तिहमा: ) सी वर्ष वा सी से अधिक भी वर्शें ॥ २० ॥

मावार्य:—इस मंत्र में ऋं वालंकार है हम दोनों खीपुरुप पुरुषार्थी होकर को इस सब पदार्थीं को स्थित के योग्य संसारक्षणी घरका निरंतर रक्षा करने वाला जगदीध्वर और विद्वान है उसका भाश्रय करके भौतिक अग्नि अदि पदार्थीं से स्थिर सुझ करनेवाले सब काम सिद्ध करते हुए सी वर्ष जीवें तथा जितेन्द्रियतासे सी वर्ष से अधिक भी सुखपूर्वक जीवन भोगें ॥ २७ ॥

भग्ने व्रतपत इसस्य ऋषिः स पव । अग्निर्वेवता । भुरिगुण्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः । भव जो सत्याचरण से सुस्र होता है सी अग्ने मंत्र में प्रकाशित किया है । अग्ने व्रतपत व्रतमंचारिष्ं तर्द्शकं तन्भेऽराधि । हृद्महं य एवा- स्मि सोऽस्मि ॥ ८२ ॥

पदार्थ:—है (ब्रापते) न्याययुक्त नियत कर्म के पालन करने हारे (अगने) सत्य-स्वकृप परमेश्वर! आपने जो हृपाकरके मेरे लिये (अतम्) सत्यलक्षणसे प्रसिद्ध निय-मींसे युक्त सत्याचरण वृत को (अराधि) अच्छो प्रकार सिद्ध किया है (तत्) उस अ-पने आचरण करने योग्य सत्य नियम को (अशक्तम्) जिस प्रकार में करने को समर्थ होऊं (अचारिषम्) अर्थात् उसका आचरण अच्छी प्रकार कर सक् वैसामुझको की-जिये जो मैंने उत्तम वा अधम कर्म किया है उसी को भोगता हूं अब भी जो मैं जैसा कर्म करनेवाला (अस्मि) हूं वैसे कर्म के फल भोगनेवाला (अस्मि) होता हूं ॥ २८ ॥

भावार्य:—मनुष्य को यहाँ निश्चय करना चाहिये कि मैं अब जैसा कर्म करता हूं वैसाही परमेश्वर की व्यवस्था से फल मोगता हूं और मोगूंगा सब प्राणी अपने कर्मसे विकद्ध फलको कभी नहीं प्राप्त होते इससे सुख मोगने के लिये धर्मयुक कर्म हो करना चाहिये कि जिससे कभी दु:ख नहीं हो ॥ २८ ॥ २ ई। कैर्रामा सिहार प्राप्त कर्म हो करना

अन्तये इत्यस्य ऋषि: स पव । अग्निर्देवता । स्वराडार्षीअतुष्टु प् छन्दः । गान्धारः स्वरः ।। अव संसारी अग्नि और चन्द्रमा कैसे गुणवाले हैं सो अगले मंत्र में प्रकाश किया है । अग्रनचे कन्यवाहंनाय स्वाहां सोमांय पितृमते स्वाहां। अपहं-ता अस्रा रक्षांरसि बेदिवदंः॥ २९॥

पदार्थ:—मनुष्यों को उचित है कि ( कव्यवाहनाय ) विद्वानों को हित देने कमों को प्राप्त कराने तथा ( अग्नये ) सब पदार्थों को अपने आप एक स्थानसे दूसरे स्थान को पहुंचानेवाले भौतिक अग्निका ग्रहण करके सुक्क लिये (स्वाहा ) बेदवाणी से (पितृमते ) जिस में वसंत आदि कतु पालन के हेतु होने से पितर वे संयुक्त होते हैं ( सोमाय ) जिससे ऐश्वयों को प्राप्त होते हैं उस सोमलताको लेके (स्वाहा ) अपने पदार्थों को धारण करनेवाले धर्म से युक्त विधान करके जो ( वेदिषद: ) इस पृश्विषी में रमण करनेवाले ( रक्षांस ) औरों को दु:खदायी स्वार्थांजन तथा (असुरा: ) दुष्ट स्वभाववाले मूर्ल हैं उनको ( अपहता: ) विनष्ट करदेना चहिये ॥ २९ ॥

भावार्ध:—विद्वानों मे युक्ति के साथ शिल्पविद्या में संयुक्त किया हुआ यह अग्नि उन-के लिये उत्तम २ कार्यों की प्राप्ति करनेवाला होता है मनुष्यों को यह यत्न नित्य क-रना चाहिये कि जिससे संसारके उपकार से सब सुख और पृथिवी के वुष्टजन वा दोषों की निवृत्ति होजाय ॥ २१॥

येकपाणीत्यस्य ऋषिः स पव । अग्निवंवता । भुरिक्पंकिन्छन्यः । पंचमः स्थरः । उक्त असुर के से छक्षणांवाले होते हैं सो अगले मंत्रमें प्रकाश किया है । ये ख्वाणि प्रतिमुञ्चमांना अस्रीराः सन्तेः स्युध्या चर्रन्ति । प्रापुरो निपुरो ये मर्रन्त्यान्निष्टाल्लोकात्मणुदात्यसमान् ॥ १०॥

पदार्थ:—(ये) जो दृष्ट मनुष्य (कपाणि) ज्ञान के अनुकूल अपने अन्त:करणों में विचारे हुए भावों को (प्रतिमंचमानाः) दूसरे के सामने छिपाकर विपरीत भावों के प्रकाश करनेहारे (असुराः) धर्मको ढांपते (सन्तः) हैं (स्वध्या) पृथिषी में जहां तहां (चरन्ति) जाते आते हैं तथा जो (परापुरः) संसार से उल्लेट अपने सुखकारी कामों को नित्य सिद्ध करने के लिये यक्ष करने (निपुरः) और दुष्ट स्वभावों को परिपूर्ण करने वाले (सन्तः) हैं अर्थात् जो अन्याय से औरों के पदार्थों को भारण करते हैं (तान्) उन दुर्धों को अग्नि जगदीन्वर (अस्मात्) इस प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष लोक से (प्रणुदाति) दूर करे॥ ३०॥

भावार्य: — जो वृष्ट मनुष्य अपने मन वजन और शरीर से झूठे आचरण करते हुए अन्याय से अन्य प्राणियों को पौड़ा देकर अपने सुख के लिये औरों के पदार्थों को प्रह-ण कर लेते हैं ईंश्वर उनको दु:खयुक्त करता और नीच योनियों में जन्म देता है कि बे अपने पापों के फल को भोगको फिर भी मनुष्य देह को थोग्य होते हैं इस से सब म-नुष्यों को योग्य है कि ऐसे दुए मनुष्य वा पापों से बजकर सर्वेष धर्म का ही सेवन किया करें ॥ ३० ॥

अत्र पितरक्त्यस्यिषः स पव । पितरो देवताः । वृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः । मजुष्य लोगों को धर्मात्मा ज्ञानी विद्वाद पुरुषों का कैसा स्वत्कार करना योग्य है सो अगले मंत्र में कहा है ॥

अर्थ पितरो माद्यध्वं यथा आगमावृंषायध्वस् । असीमद्रन्त पितरी यथा आगमावृंषायिषत ॥ ३१ ॥

पदार्थ:— हे (पितर:) उत्तम विद्या वा उत्तम शिक्षाओं और विद्यादान से पालन करनेवाले विद्वान लोगो! (अत्र) हमारे सत्कारयुक्त व्यवाहार अथवा स्थान में ( यथामागम् ) यथायोग्य पदार्थों के विभाग को (अलुपायष्वम् ) अच्छी प्रकार जैसे कि आगन्द देनेवाले बैल अपनी घास को चरते हैं देसे पाओ और (मादयष्वम्) आनन्दित भी हो तथा आप हम लोगों के जिस प्रकार (यथाभागम्) यथायोग्य अपनी २ बुद्धि के अनुकूल गुण विभाग को प्राप्त हों वैसे ( आशुपायिपत ) विद्या और धर्म की शिक्षा करने वाले हो और ( अमीमदन्त ) सब को आनन्द दो | | ३१ | |

भावार्थ:—ईश्वर आह्ना देता है कि मनुष्य लोग माता और पिता आदि धार्मिक सज्जन विद्वानों को समीप भाथे हुए देखकर उनको सेवा करें प्रार्थना पूर्वक वाक्य कहें कि हे पितरो! आप लोगों का आना हतारे उत्तम भाग्य से होता है सो आओ और जो अपने व्यवहार में यथायोग्य और भोग आसन आदि पदार्थों को हम देते हैं उन को स्वीकार करके सुख को प्राप्त हो तथा जो २ आप के प्रिय पदार्थ हमारे लाने योग्य हों उस २ की आह्ना दीजिये क्योंकि सत्कार को प्राप्त होकर आप प्रश्नोत्तर विधान से हम लोगों को स्थूल और सूक्ष्म विद्या वा धर्म के उपदेश से यथायत् बृद्धियुक्त कीजिये आप से बृद्धि को प्राप्त हुए हम लोग अच्छे २ कामों को करके सथा ओरों से अच्छे काम कराके सब प्राणियों का खुछ और विद्या को उन्नति नित्य करें ॥ ३१ ॥

नमो व इत्यस्यिः स एव । पितरो देवताः । प्रत्यंव पर्यन्तस्य ब्राह्मीबृहती । अत्रे निचृद्वृहती च छन्दः । पष्टचमः स्वरः ॥ अब पितृबङ्ग किस प्रकार से और फिस प्रयोजन के लिये किया जाता है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

नमीं व पितरो रसांच नमीं वः पितरः शोषांच नमीं वः पितरो

जीवार्ष नेमों वः पितरः स्युधायै नमों वः पितरा छोराय नमों वः पितरो मुन्यते नमों वः पितरः पितरो नमों वो गृहान्नः पितरो दक्त मुतो वेः पितरा देख्यै नर्षः पितरो वासः॥ ३२॥

पदार्थ:-ह ( पितर: ) विद्या के शानन्द को देने वाले विद्वान लोगो!( रसाय ) विज्ञान कपो भानन्द की प्राप्ति के लिये ( व: ) तुम की इमारा ( नम: ) नमस्कार हो है (पितर: ) पु:स का विनाश और रक्षा करने वाले विद्वानी ! (शोपाय) दु:स और शत्रुओं की निवृत्ति के लिये ( व: ) तुम को इमारा ( नमः ) नमस्कार हो । हे (पि-तरः ) धर्मयुक्त जीविका के विज्ञान कराने वाले विद्वानो ! ( जीवाय ) जिस से प्राण का स्थिर धारण होता है उस जीविका के लिये ( घः ) तम को हमारा (नमः ) शील धारण विदित हो। हे (पितर: ) विद्या अस आदि भोगाँ की शिक्षा करने हारे वि-द्वानी ! ( स्वधाये ) अन्न प्रथियी राज्य और न्याय के प्रकाश के छिपे ( वः ) तुम को हमारा ( नम: ) नभ्रीभाव विदित हो । हे ( पितर: ) पाए और आपत्काल के निवा-रक विद्वान लोगो ! (घोराय) दु:ख विनाशक दु:ख समृह की निवृत्ति के लिये (वः) तम की हमारा ( तम: ) कोध का छोड़ना विदिश हो । हे ( पितर: ) श्रेष्ठों के पा-छन करने हारे विद्वानो ! (सन्यवे) दुष्टाचरण करने वाले वुष्ट जीवॉ में क्रोध करने के लिथे ( यः ) तम को हमारा ( नमः ) सत्कार विदित हो । हे ( पितरः ) ज्ञानी वि-हानो । (वः ) तुम को विद्या के लिये ( नमः ) हमारी विज्ञान प्रहण फरने की इच्छा विदित हो। हं (पित्रद:) प्रीति के साध रक्षा करने लाले विद्वानी ! (व:) तुम्हारे सत्कार होने के लिये हमारा (नम्:) सत्कार करना तुम को विदित हो। आप लोग (नः) हमारे ( गृहात् ) घरों में नित्य आओ और आफो रहो । हे (पितर; ) विद्या देने वाले विद्वानो ! (न: ) हमारे लिये शिक्षा और विद्या निख (दत्त ) देते रहो । हे विता मता आदि विद्वान् पृथ्वी ! हम लोग (व:) तुम्हारे लिये जो २ ( सत: ) विद्य-मान पदार्थ हैं थे नित्य ( देष्म ) हमें देवें । हे (पितर:) संवा करने योग्य पितृ लोगो ! हमारे दिये ( वासः ) इत वस्त्रादिको प्रहण कीजिथे ॥ ३२ ॥

आवार्थ:— इस मंत्र में अने अवार (नमः) यह एवं अनेक शुभगुण और सत्कार प्रकाश करने के लिये घरा है जैसे वसन्त प्रीषा वर्षा शरद हेमन्त और शिशार ये छः ऋतु। रस शोप जीव अब कठिनता और कोध के उत्पन्न करने वाले होते हैं वैसे ही पितर भी अनेक विद्याओं के उपदेश से मतुष्यों को निरन्तर सुख देते हैं। इस से मतुष्यों को चाहिये कि उक्त पितरों को उत्तम २ पदार्थों से संनुष्ट करके उन से विद्या के उपदेश का निरन्तर प्रहण करें।। ३२।।

आधत्त इत्यस्य ऋषिः स पत्र । पितरो देवताः । गायत्री छन्दः । षड् तः स्वरः ॥
उक्त पितरों को क्या २ करना चाहिये सो अगले मन्त्र में उपदेशः किया है ॥
आर्थस पितरों गर्भे कुमारं पुष्करस्त्रजम् । यहाह पुरुषोऽसंत् ॥३३॥
पवार्थः—हे (पितरः) विद्यादान से रक्षा करने वालो विद्वान् पृष्ठ्यो। आप (वया)
जैसे यह ब्रह्मचारी (इह ) इस संसार वा हमारे कुल में अपने शरीर और आतमा के
बल को प्राप्त होके विद्या और पृष्ठपार्थयुक्त मनुष्य (असत् ) हो वैसे (गर्भम् ) गर्भ
के समान ( पुष्करस्रजम् ) विद्या प्रहण के लिये फूलों को माला घारण किये हुए
(कुमारम् ) ब्रह्मचारी को (आधत्त) अच्छी प्रकार स्वीकार कोजिये ॥ ३२ ॥

भावार्थ:—इस मंत्र में लुतोपमालक्कार है—ईश्वर आक्का देता है कि विद्वान् पुरुष और लियों को चाहिये कि विद्वार्थी कुमार वा कुमारी को विद्या देने के लिये गर्भ के समान घारण करें। जैसे कम २ से गर्भ के बीच देह बदता है बैसे अध्यापक लोगों को चाहिये कि अच्छी २ शिक्षा से ब्रह्मचारी कुमार वा कुमारी को श्रेष्ठ विद्या में वृद्धियुक्त करें तथा पालन करने योग्य हैं वे विद्या के योग से धर्मात्मा और पुरुषा-र्थ युक्त होकर सदा पुत्की ही यह अनुष्ठान सदैव करना चाहिये || ३३ ||

कर्जमित्यस्यिष्टः स एव । आपो देवता । सुरिगुण्णिक् छन्दः । ऋष्यः स्वरः ॥ उक्त पितर कौन २ पवाधी से करने योग्य हैं सी अगले मन्त्र में उपदेश किया है ॥ छन्द्रिं वहंन्ती रुमृतं घृतं पर्यः क्षीलालं परिस्तुतंम् । स्वधा स्थं न्यूपंत मे पितृन् ॥ ३४ ॥

पदार्थ:—है पुतादिको! तुम (मे) मेरे (पितृन्) पूर्वोक गुण गाले पितरों को (अ-जम्) अनेक प्रकार के उत्तम २ रस (वहन्तीः) सुल प्राप्त करने वाले स्वादिष्ठजल (अमृतम्) सब रोगों को दूर करने वाले ओषधि मिछादि पदार्थ (पपः) दूध (पृ-तम्) वो (कोलालम्) उत्तम२ रीति से पकाया हुआ अन्न तथा (परिस्तुतम्) रस से खूते हुए एके फलों को दे के (तर्थत) तृप्त करो इस प्रकार तुम उन के सेवन से विद्या को प्राप्त होकर (स्वधाः) पर धन का त्याग कर के अपने धन के सेवन करने वाले (स्थ) होओ ॥ ३४॥

भावार्थ:—ईश्वर आज्ञा देता है कि सब मतुष्यों के पुत्र और नौकर आदि को आज्ञा देके कहना चाहिये कि तुम को हमारे पितर अर्थात् पिता माता आदि वा वि-या के देने वाले प्रीति से सेवा करने योग्य हैं जैसे कि उन्हों ने बल्यावस्था वा वि-या दान के समय हम और तम पाले हैं बैसे हम लोगों को भी वे सब काल में सत्कार करने योग्य हैं जिस से हम छोगों के योच में विद्या का नाश और इतज्ञता आदि होष कभी न प्राप्त हों || ३४ ||

ईश्वर ने इस दूसरे अध्याय में जो २ वेदि आदि यहा के साधनों का बनाना, यहा का फल गमन वा साधन, सामग्री का धारण, अन्न के दूतपन का प्रकाश, आत्मा
और इन्द्रियादि एदार्थों की शुद्धि सुखों का भोग, वेद का प्रकाश, पृरुषार्थ का संधान, युद्ध में शत्रुओं का जीतना, शत्रुओं का निवारण, हेष का त्याग, अन्न आदि
पदार्थों को सवारियों में युक्त करना, पृथिवी आदि पदार्थों से उपकार छेना, ईश्वर
में ग्रीति, अच्छे २ गुणों का विस्तार और सब की उन्नति करना, वेद शब्द के अर्थ
का वर्णन, वायु और अन्नि आदि का परस्पर मिलाना, पृष्ठपार्थ का ग्रहण, उत्तम २
पदार्थों का स्वीकार करना, यज्ञ में होम किथे हुथे पदार्थों का तीनों लोक में जाना
आना, स्वयंभु शब्द का वर्णन, गृहस्थों का कर्म, सत्य का आचरण, अन्नि में होम,
दुर्शे को निवारण, और जिन जिन का सेयन करना कहा है उन २ का सेयन मनुष्यों
को ग्रीति के साथ करना अवश्य है इस प्रकार से प्रथमाध्याय को अर्थ के साथ हितीयाध्याय को अर्थ की संगति जाननी चाहिये ॥

यह दूसरा अध्याय समाप्त हुआ ॥ २ ॥



## ओ३म्

# त्र्राय तृतीयोध्यायः प्रार्भ्यते॥

-अग्नाधात वेमंत्र

विद्यानि देव स्वितर्दुरितानि परांसुव । यह्यं तक् आसुंव ॥ १ ॥ तत्र समिधेत्यस्य प्रथममन्त्रस्योगिरस ऋषिः । अग्निवेवता । गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

अब तीसरे अध्याय के पहिले मंत्र में भौतिक अग्नि का किस २ काम में उपयोग करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

स्मिधारिनन्दुंबस्पत घृतेबाँधग्तातिथिम् । आस्मिन्ह्च्या र्जु-होतन ॥ १ ॥

पदार्थ:—हे विद्वान् लोगो! तुम (सिमधा) जिन इन्धनों से अच्छे प्रकार प्रकाश हो सकता है उन लकड़ी घी आदिकों से (अग्निम्) भौतिक अग्नि को (बोधयत) उदी-पन अर्थात् प्रकाशित करो तथा जैसे (अतिथिम्) अतिथि को अर्थात् जिस के आने जाने वा निवासका कोई दिन नियत नहीं है उस संन्यासी का सेवन करते हैं बैसे अनिक का (वृवस्यत) सेवन करो और (अस्मिन्) इस अग्नि में (हच्या) मुगंध कस्त्री केसर आदि, मिष्ट गुड़ शक्कर आदि पुष्ट घी दूध आदि रोग को नाश करने वाले सोमलता अर्थात् गुड़्यों आदि ओपधी इन चार प्रकार के शाकल्य को (आजुहोतन) अच्छे प्रकार हवन करो ॥ १॥

भाषार्थ:—इस मंत्र में वाचकलुप्तोमालंकार है जैसे गृहस्थ मनुष्य आसन अब जल बस्त्र और प्रियवचन आदि से उत्तम गुण वाले संन्यासी आदि का सेवन करते हैं बैसे ही विद्वान लोगों को यज्ञ, वेदी, कलायंत्र और यानों में स्थापन कर यथायोग्य इन्धन भी, जलादि से अग्नि को प्रविलत करके वायु वर्षाजल की शुद्धि वा यानों की रचना नित्य करनी चाहिये ॥ १॥

सुसिमद्वायेत्यस्य सुश्रुत ऋषिः । अग्निदेंबता । गायत्रीछन्दः । षड्जः स्वरः ।।

फिर वह भौतिक अग्नि कैसा है किस प्रकार उपयोग करना चाहिये

इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ।।

सुर्समिद्धाय द्वोचिषे घृतन्तु। अञ्जुहोतन । अग्निये जातिबद्से ॥२॥

• पदार्थ:—हं मनुष्य लोगो ! तुम ( खुसिम्हाय ) अच्छे प्रकार प्रकाशक्तप (शोचिषे) शुद्ध किये हुप दोषों को निवारण करने वा ( जातवेदसे ) सब पदार्थों में विद्यमान ( अम्नथे ) कप, दाह, प्रकाश, छेदन, आदि गुण स्वभाव वाले अग्नि में ( तीवम् ) सब दोषों को निवारण करने में तीकण स्वभाव वाले ( घृतम् ) घी मिष्ट आदि पदार्थों को ( ग्रुहोतन ) अच्छे प्रकार गेरो ॥ २॥

भावार्थ:-- मनुष्यों को इस प्रज्वलित अग्नि में जल्दी दोषों को दूर करने वा शुद्ध किथे हुए पदार्थीं को गेर कर इष्ट सुद्धों को सिद्ध करना चाहिथे।। २॥

तंत्वेत्यस्य भारद्वाज ऋषि:। बिनिहें यता। गायत्री छन्दः। पङ्जः स्वरः॥ मनुष्यों को उक्त श्रद्धि की नित्य वृद्धि करनी चाहिये इस विषय का उपवेश अगले मन्त्र में किया है॥

तन्तवां मिमिद्धिरङ्गिरो घृतेनं वर्छपामिस । बृहच्छोचाधविष्ठच॥३॥ पदार्थः—हम छोग जो (अङ्किरः) एदार्थों को प्राप्त कराने वा (यविष्ठच) पदार्थों के भेर करने में अतिबळवान् (बृहत्) बड़े तेज से युक्त अग्नि (शोच) प्रकाश्य करता है (त्वा) उस को (सिमिद्धिः) काष्टादि वा (घृतेन) भी आदि से (व-र्द्धयामिस) बढ़ाते हैं ॥३॥

भावार्थ:—मजुष्यों की जो सब गुणों से बलवान पूर्व कहा हुआ अग्नि है वह होम मौर शिल्पविद्या की सिद्धि के लिये छकड़ी हो आदि साथनों से सेवन करके निर-म्तर दृद्धि युक्त करना चाहिये || ३ ||

हपत्वेत्यस्य प्रजापतिऋषिः । अग्निर्वेवता । गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

फिर षद अग्नि कैसा है सो अग्न मन्त्र में कहा है ॥

छपं स्वारने हिवडमंतीर्घृताचीर्यन्तु हर्यतः । जुषस्यं मुमिष्ठोः

ममं॥ ४॥

पदार्थ:—है मनुष्यो जो (अग्ने) प्रसिद्ध अग्नि (मम) यज्ञ कर्म करने हे मनुष्यो जो (इर्खेत) प्राप्ति का हेतु वा कामना के योग्य (अग्ने) प्रसिद्ध अग्नि (मम) यज्ञ करने वाले मेरे (सिम्धः) लकड़ों द्यों आदि पदार्थों को (ज्ञुषस्व) सेवन क-रता है जिस प्रकार (तम्) उस अग्नि को द्यों आदि पदार्थों (यन्तु) प्राप्त हों वैसे जुम (हिक्सती:) श्रेष्ठ हिवयुक्त (घृतःची:) घृत आदि पदार्थों से संयुक्त आहुति वा काष्ठ आदि सामग्री प्रतिदिन संचित करों || ४ ||

भाषार्थ: मनुष्य लोग जब इस अग्ति में काष्ठ वी अदि पदार्थी की आहुति छो-

इते हैं सब वह उन को अति स्क्ष्म कर के वायु के साथ देशांतर को प्राप्त कर के दु-र्गन्धादि दोषों के निवारण से सब प्राणियों को खुख देता है ऐसा सब प्रमुख्यों को आ-नना चाहिये || ४ ||

भूभुं व:स्वरित्यस्य प्रजापतिऋषि: । अधिवायु सूर्यो देवता: । देवी बृहती छन्द: । देवी बृहती छन्द: । उभयत्र मध्यमः स्वर: ॥ फिर इस अधि का किस लिये उपयोग करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

भूर्श्वेदः स्तुर्चीरिव भूम्ना पृथित्रीर्थं वश्मिणा । तस्यस्ति प्राधिवि दंवधजनि पृष्ठेऽग्निमं सादमसाद्यायाद्धे ॥ ६ ॥

पदार्थ:—में (अन्नाद्याय) मक्षण योग्य सन्न के लिये (भूना) विशु अर्थात् ऐश्वर्त्य से (दौरिव) आफाश में सूर्य के समान (विरम्णा) अच्छे र गुणों से (पृथिवीव) विस्तृत भूमि के तृत्य (ते) प्रत्यक्ष वा (तस्याः) अप्रत्यक्ष अर्थात् आकाश
युक्त लोक में रहने याली (देवयज्ञान) देव अर्थात् विद्यान् लोग जहां यज्ञ करते हैं
या (पृथियों) भूमि के (पृष्ठे) पृष्ठ के ऊपर (भूः) भूमि (भुवः) अन्तरिक्ष (स्वः)
दिव अर्थात् प्रकाशस्त्रकप सूर्यलोक उन के अम्तानित रहने तथा (अन्नादम्) यव आदि
सव अन्नां को मक्षण करने याले (अग्निम्) प्रतिद्व अग्नि को (याद्ये) स्थापन करता है ॥ ५॥

भाषार्थ:--इस अंत्र में को उपमालंकार हैं। हे बतुष्य लोगो ! तुम फेकर से तीन लोकों के उपकार करने या अपनी व्यक्ति से सूर्य प्रकाश के समान तथा उसम २ गुणों से पृथियों के समान अपने २ लोकों में निकट रहने वाले रखे हुए अग्नि को कार्य की सिद्धि के लिये यन्त के साथ उपयोग करो ॥ ५॥

आयमित्यस्य सर्प्यराज्ञी कद्र्ऋषि: । अ<u>ग्निर्देषता ।</u> गायत्रीछन्द: । पड्ज: स्वर: ॥ अव अग्नि के निमित्त से पृथिवी का भ्रमण होता है इस विषय को भगले मन्त्र में प्रकाशित किया है ॥

आयक्री: पृक्षिरक्<u>षमि। दसंदन् मातरंमपुरः। पितरंश्व प्रयन्तर्वः।।६॥</u>
पदार्थः— (अयम् ) यह प्रत्यक्ष (गी: ) गोलक्षपी पृथिवी (पितरम् ) पालन क-रनेवले (स्व: ) स्व्यंलोक के (पुर: ) आगे २ वा (मातरम् ) अपनी योनिकप जलों के साथ सहवर्तमान (प्रयन् ) अच्छी प्रकार चलती हुई (गृश्नः) अंतरिक्ष अर्थात् आकाश में (आक्रमीत् ) चारों तरफ चूमती है ॥ ६॥

भाषार्थ: — मनुष्यों को जानना चाहिये कि जिस से यह भूगोल पृथिषी जल और अग्नि के निमित्तसे उत्पक्ष हुई अंतरिक्ष वा अपनी कक्षा अर्थात् योनिक्ष जल के सिहत्त आकर्षणक्षी गुणोंसे सब की रक्षा करनेवाले सूर्य के चारों तरफ क्षण २ घूमती है इसी से दिनरात्रि शुक्ल वा कृष्ण पक्ष ऋतु और अयन आदि काल विभाग कम से संभव होते हैं ॥ ६॥

अन्तरित्यस्य सर्पराज्ञी कद्र्ऋषि: । अग्निवंश्वता । गायत्री छण्दः । पड्जः स्वरः ॥ बह अग्नि कै सा है इस विषयका उपदेश अग्ले भंत्र में किया है ॥

अन्तइचरित रोचनास्य प्राणादंपानती। व्यंख्यनमहिषो दिबंस्॥७॥ पदार्थ:—जो (अस्य ) इस अग्नि की (प्राणात् ) ब्रह्माण्ड और शरीर के बीच में ऊपर जानेवाले वायु से (अपानती ) नीचे को जानेवाले वायु को उत्पन्न करती हुई (रोचना) दीप्ति अर्थात् प्रकाशरूपी विद्धली (अन्त: ) ब्रह्माण्ड और शरीर के मध्य-में (चरति) चलती है वह (महिष: ) अपने गुणों से बड़ा अग्नि (दिवम् ) सूर्यं लोक को (व्यख्यत्) प्रगट करता है ॥ ७॥

भावार्थ: -- मनुष्यों को जाना चाहिये कि जो बिद्युत् नाम से प्रसिद्ध सब मनुष्यों के अंत:करण में रहनेवाली जो अग्निकी कांति है वह प्राण और अपान वायु के सा-थ युक्त होकर प्राण अपान अग्नि और प्रकाश आदि चेष्टाओं के व्यवहारों को प्रसिद्ध करती है। । ।।

त्रिश्रहामेत्यस्य सर्पराङ्गी कद्रुक्षिः।अग्निर्देषता।गायत्रो छन्दः।षड्जः।स्वरः॥
फिर वह अग्नि कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है॥
च्रिश्रहाडाम् विराजिति वाक्षेत्रकायं धीयते। प्रति वस्तोरह युभिः॥८॥

पदार्थ:—मनुष्यों को जो अग्नि ( घुनि: ) प्रकाश आदि गुणों से ( प्रतिवस्तो: ) प्र-तिदिन ( त्रिंशत् ) अंतिरक्ष आदित्य और अग्नि को छोड़ के पृथिवी आदि जो तीस ( धाम ) स्थान हैं उनको (विराजित) प्रकाशित फरता है उस ( प्रतेगाय ) चलने ख-लाने आदि गुणों से प्रकाशयुक्त अग्नि के लिथे (प्रतिवस्तो:) प्रतिदिन विद्वानों को (अह) अच्छे प्रकार ( वाक् ) वाणी ( धीयते ) अवश्य धारण कनरी चाहिये ॥ ८॥

भावार्थ:—जो वाणी प्राणयुक्त शरीर में रहनेवाले विजुलीहर अग्नि से प्रकाशित होती है उसके गुणों के प्रकाश के लिये विद्वानों को उपदेश वा श्रवण नित्य करना चाहिये ॥ ८॥ अग्निरित्यस्य प्रजापितऋषिः । अग्निस्यौ देवते । एकिण्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥
ज्योतिरित्यस्य पाजुपी बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥
अग्नि और सूर्यं कैसे हैं इस विषयका उपदेश अगले मंत्र में किया है॥
आग्निक्जोतिर्गिनः स्वाहा मूर्यो ज्योतिज्वयोतिः सूर्यः
स्वाहां । आग्निकंच्चें ज्योतिर्वच्चेः स्वाहा सूर्योवच्चें ज्योतिः
वैच्चेः स्वाहां । उप्रोतिः सूर्यः सूर्यो ज्योतिः स्वाहां ॥ ९ ॥

पदार्थ:-( अग्नि: ) परमेश्वर ( स्वाहा ) सत्य कथन करने वाली वाणी को (ज्यो-ति: ) जो विज्ञान प्रकाश से युक्त करके सब मनुष्यों के लिये विद्या की देता है इसी प्रकार (अग्नि:) जा प्रसिद्ध अग्नि (ज्याति:) शिल्पविद्या साधनीं के प्रकाश की देता है (स्पै:) जो चराचर सब जगत् का आतमा परमेश्वर (उयाति:) सब के आत्माओं में प्रकाश वा ज्ञान तथा सब विद्याओं का उपवेश करता है कि ( स्वाहा ) मनुष्य जैसा अपने हृद्य से जानता हो येसा ही बोले। तथा जे। (सूर्यः) अपने प्रकाश से प्रेरणा का हेतु सूर्यलोक ( ज्ये।ति: ) मृर्तिमान द्रव्यों का प्रकाश करता है (अग्नि:) जो सब विद्याओं का प्रकाश करने वाला परमेन्वर मनुष्यों के लिये (वर्ष्य:) सब विद्याओं के अधिकरण चारों वेदों को प्रकट करता है। तथा जा (ज्याति:) बिज्ञ-लीक्स से शरीर वा ब्रह्माण्ड में रहने वाला अग्नि ( वर्ष्य: ) विद्या और वृष्टि का हेतु है ( सूर्य: ) जे। सब विद्याओं का प्रकाश करने बाला जगदीम्बर सब मनुष्यों के लिये (स्व.इ।) वेदवाणी से (वर्ष्य:) सकल विद्याओं का प्रकाश और (ज्ये।ति:) बिजु-लो, सुर्यं, प्रसिद्ध और अग्नि नाम को तेज का प्रकाश करता है तथा जो ( सुर्यं: ) सु-र्यंलोक भी ( वर्ष्यं: ) शरीर और अत्माओं के बल का प्रकाश करता है तथा जो (स्-र्य: ) प्राणवायु (वर्ष्य:) सफल विद्या के प्रकाश करने वाले ज्ञान को बढ़ाता है और (ज्योति: ) प्रकाशस्वरूप जगदीश्वर अच्छे प्रकार से हवन किये हुए पदार्थी को अपने रचे हुए पहाथों' में अपनी शक्ति से सर्वत्र फैलाता है वही परमातमा सब मनुष्यों का उपास्य देव और भौतिक अग्नि कार्यीमाद्ध का साधन है ॥ १॥

भावार्थ:— स्वाहा शब्द का अर्थ निरुक्तकार की रीति से इस भंत्र में प्रहण किया है अग्नि अर्थात् ईश्वर ने सामर्थ्य करके कारण से अग्नि आदि सब जगन् को उत्पन्न करके प्रकाशित किया है उन में से अग्नि अपने प्रकाश से आप वा और सब पदार्थों का प्रकाश करता है तथा परमेश्वर बेद के द्वारा सब विद्याओं का प्रकाश करता है इसी प्रकार अग्नि और सूर्य भी शिल्पविद्याहिका प्रकाश करते हैं ॥ १॥

सज्रित्यस प्रजापितऋषि: । पूर्वीर्द्धस्य प्रिस्तरार्द्धस्य सूर्यस्य देवते । पूर्वार्द्धः स्य गायत्र्युत्तरार्द्धस्य सृथिग्गायत्री च छन्दः । षड्जः । स्वरः ॥ मौतिक अग्नि और सूर्यं च दोनी किस की सत्ता से वर्तमान हैं इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

सज्देवेनं सर्वित्रा सज्रुराज्येन्द्रंबत्या। जुषाणी अग्निचैतु स्वा-हां। सज्देवेनं सर्वित्रा सज्ज्यसेन्द्रंबत्या । जुषाणाः स्यो वेतु स्वाहो ॥ १० ॥

पदार्थ:—(अक्षि:) जो मैंतिक अक्षि (देवेन) सब जगत् को झान देने वा (स-वित्रा) सब जगत् को उत्त्र करनेवाले ईश्वर को उत्पन्न किये द्वप जगत् को साथ (सज्:) तुरुषवर्तमान (जुपाण:) सेवन करता वा (इन्द्रवयाः) बहुत बिज्ञली से युक्त (राज्या) अध्यक्षारस्य रात्रि को साथ (स्वाहा) वाणी को सेवन करता हुआ (वेतु) सब पदार्थों में व्याप्त होना है इसी प्रकार (स्वर्थ:) जो सूर्यलोक (देवेन) सब को प्रकाश करने वाले वा (सिवत्रा) सब के अंतर्योमी परमेश्वर को उत्पन्न वा धारण किये हुए जगत् को साथ (सज्:) तुरुष प्रविद्या (जुपाण:) सेवन करता वा (इन्द्रवत्या) सूर्यप्रकाशसे युक्त (उपस्थ) दिन के प्रकाश को हेतु प्रात:काल को साथ (स्वाहा) अक्षि में होम की युद्ध आहुतियों को (जुपाण:) सेवन करता हुआ व्याप्त होकर हवन किये हुए पदार्थों को (खेतु) देशांतरों में पद्ध चाता है उत्ती से सब व्यव-हार सिद्ध करें ॥ १०॥

मावार्थ:—ह मनुष्यो! तुमलोग जो भीतिक अग्नि ईश्वर ने रचा है वह इसी की सन्ता से अपने अपने कप को धारण करता हुआ दोएक आदि कपसे रात्रि के व्यवहारों को सिद्ध करता है इसी प्रकार जो प्रात:काल को प्राप्त होकर सब मृर्तिमान द्रव्यों के प्रकाश करने को समर्थ है वहीं काम रिद्धि करने हारा है इसकी जानों ॥ १९ ॥

उपैत्यस्य गोतम ऋषि: । अग्निर्देवता । निचृद्गायत्रीछन्दः । पड्जः स्वरः ॥ अब अगले मंत्र में ईश्वर ने अपने स्वरूप का प्रकाश किया है ॥

<u>ज्यम्यन्तोऽध्वरं मन्त्रं बाचेम्राग्नयं । आरं अस्मे च श्रः</u> प्यते ॥ ११ ॥

पदार्थ:—(अध्वरम्) कियामय यज्ञ को (उपप्रयन्तः ) अच्छे प्रकार जानते हुए हम छोग (अस्मे ) जो हम छोगों के (आरे) दूर वा (च) निकट में (शृष्वते ) यथार्थ स-त्यासत्य को सुननेपाले (अग्नये ) विज्ञानस्वरूप अंतर्यामी जगदीश्वर है इसी के लिये (मन्त्रम्) ज्ञान को प्राप्त कराने वाले मंत्रों को (वोचेम) नित्य उच्चारण वा विचार करें।११। भावार्थ: मनुष्यों को वेदमन्त्रों के साथ ईश्वर की स्तुति वा यद्भ के अनुष्टान को करके जो ईश्वर भीतर बाहर सब जगह व्यात होकर सब व्यवहारों को लुनता वा जानता हुआ वर्त्तमान है इस कारण उससे भय मानकर अधर्म करने की इच्छा भी न करनी वाहिये जब मनुष्य परमात्मा को जानता है तब समीपस्थ और जब नहीं जानता ता तब दूरस्थ है ऐसा निश्चय जानना चाहिये ॥ ११॥

श्रिमं ब्रेंसस्य विक्य ऋषि: । अग्निशंवता । निवृद्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ अब अगले मंत्र में अग्नि शब्द से र्श्वर और भौतिक अग्नि प्रकाश किया है ॥ अग्निमं क्वी दिवः ककुरपतिः पृथिव्याऽअप्यम् । अपार रेतां ए सि जिन्दानि ॥ १२ ॥

पदार्थ:—(अयम्) जो यह कार्यकारण से प्रत्यक्ष (ककुत्) सब से बड़ा (मूर्जा) सब के ऊपर विराजमान (अग्नि:) जगदीश्वर (दिव:) प्रकाशमान सूर्य आदि लोक और (पृथिव्या:) प्रकाशरहित पृथिवी आदि लोकों का (पित:) पालन करता हुआ (अपाम्) प्राणों के (रेतिसि) वीर्यों की (जिन्वित) रचना को जानता है उसी को पूज्य मानो ॥ १॥ (अयम्) यह अग्नि (ककुन्) सच पदार्थों से बड़ी (दिव:) प्रकाशमान पदार्थों के (मूर्जा) ऊपर विराजमान (पृथिव्या:) प्रकाशरहित पृथिवी आदि लोकों के (पित:) पालन का हेतु होकर (अपाम्) जलों के (रेतिसि) वीर्यों को (जिन्वित) प्राप्त करता है॥ २॥ १२॥

भावार्थ:— इस मन्त्र में श्लेपालंकार है—जो सनदीश्वर प्रकाश वा अप्रकाशक्ष्य दो प्रकार का जगत् अर्थात् प्रकाशक न्सूर्य आदि और प्रकाशर हित पृथिषी अदि लोकों को रचकर पालन कर के प्राणों में बल को धारण करता है तथा जो भौतिक अनिन, पृथिषी आदि जगन् के पालन का हैत होकर बिहुली अहर आदि क्रप से प्राण वा जलों के बीयों को उत्पन्न करता है। १२॥

उमा वासिन्द्राग्नी इत्यस्य भरहाज ऋषि: । इन्द्रान्ती वेषते । स्वराट् त्रिष्टु-प्छन्द: । धेवत: स्वर: ॥

अगले मंत्र में भौतिक अग्न और वायु का उपहेश किया है।।

डिमा वामिन्द्रार्गिऽआहुवध्यांऽडिमा रार्धसः सह मांद्रयद्शैं।

डिमा दातारांविषा रंग्रीणामुभा वार्जस्य सातर्थे हुवे वाम्॥१३॥

पदार्थ:—मैं जो (उभा) दो (दातारी) सुख देने के हेतु (इन्द्रामी) वायु और विग्न हैं (वाम्) उन को (भाहुवध्ये) गुण जानने के लिथे (हुवे) ग्रहण करता हैं,

(राधस:) उत्तम सुझयुक राज्यादि धनों के भोग के (सह) साथ (मादयच्ये) आन-न्द के लिये (वाम्) उन (उमा) दोनों को (दुवे) प्रहण करता हूं सथा (इषाम्) सब को इष्ट (रयीणाम्) अत्यन्त उत्तम चक्रवर्ति राज्य आदि धन वा (वाजस्य) अ-त्यन्त उत्तम अझ के (सातये) अच्छे प्रकार भोग करने के लिथे (उमी) उन दोनों को (दुवे) प्रहण करता हूं || १३ ||

भावार्थ:—जो मनुष्ये ईश्वर की सृष्टि में अग्नि और वायु के गुणों को जानकर कार्यों में संप्रशुक्त करके अपने २ कार्यों को लिख करते हैं वे सब भूगोल के राज्य-आदि धनों को प्राप्त होकर भानन्द करते हैं इन से भिक्त मनुष्य नहीं ॥ १३॥

भयन्त इत्यस्य देववातभरतावृषी । अग्निर्देवता । स्वराडनुष्टुप् छन्दः ।

गान्धार: स्वर: ]]

फिर भी भगले मंत्र में ईश्वर और भौतिक अग्नि का उपदेश किया है।। अयन्ते यो निर्मातिष्यो यत्तो जातोऽभरोचथाः। तञ्जानक्षंग्नऽ-आरोहाथां नो वर्ष्या रुपिम् ॥ १४॥

पदार्थ:—है (अग्ने) जगदीश्वर! (ते) आपकी सृष्टि में जो (ऋत्वियः) ऋतु ऋतु में प्राप्ति कराने योग्य अग्नि और जो वायु से (जातः) प्रसिद्ध हुआ (आरीच-धाः) सब प्रकार प्रकाश करता है वा जो सूर्य आदि हम सं प्रकाशवाले लोकों की (आरोह) उस्रति को सब ओर से बढ़ाता है और जो (नः) हमारे (रियम्) राज्य आदि धन को बढ़ाता है (तम्) उस अग्नि को (जानन्) जानते हुए आप उस से (नः) हमारे (रियम्) सब भूगोल के राज्यआदि से सिद्ध हुए धन को (वर्डय) बृद्धियुक्त की जिथे ॥ १४॥

भावार्थ:--मनुष्यों को जो सब काल में यथावत् उपयोग करने योग्य वा जो वायु के निमित्त से उत्पन्न हुआ तथा जो अनेक कार्यों की लिद्धिक्ष्य कारण से सब को सुख देता है उस अग्नि को यथावत् जानकर उसका उपयोग कर के सब कार्यों की सिद्धि करनी चाहिये || १४ ||

भयमिहेलस्य वामदेव ऋषिः । अग्निवेंवता । भुरिक विष्टुष्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥
फिर वह अग्नि केसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥
अयमिह प्रथमो धाषि खालुभिहांता यजिष्ठोऽअध्यरेष्विद्धाः ।
यमप्तंवातो भूगंवो विरुक्त्युर्वनेषु चित्रं बिभ्वं विद्वा विद्वो ॥१५॥
पदार्थः—(अग्नवातः) विद्या सन्तात अर्थात् विद्या पढाकर विद्वान् कर देनेवाले

(मृगवः) यज्ञविद्या के जानने वाले विद्वान् लोग (इह) इस संसार में (वनेषु) अच्छे प्रकार सेयन करने योग्य (अध्वरेषु) उपासना अग्निहोत्र से लेकर अध्वमेध पर्यन्त और शिल्पविद्यामय यहाँ में (विशेविशे) प्रजा २ के प्रति (विभ्वम्) व्या- स स्वभाव वा (चित्रम्) आध्यर्यगुणवाले (यम्) जिस ईश्वर और अग्नि को (वि- क्र्युः) विशेष कर के प्रकाशित करते हैं (अयम्) वही (धालुभिः) यज्ञक्रिया के धारण करने वाले विद्वान् लोगों को (ईड्यः) खोज करने योग्य (प्रथमः) यज्ञ- क्रिया का आदि साधन (होता) यज्ञ का ग्रहण करने वाला (यज्ञिष्ठः) उपासना और शिल्पविद्या का हेतु है। उस को (इह) इस संसार में (धायि) धारण करते हैं ॥ १५ ॥

भावार्थ:—इस मंत्र में श्लेपालक्कार है—विद्वान् लोग यज्ञ की लिख्नि के लिथे मु-स्य करके उपास्यदेव और साधन भीतिक अग्नि को ग्रहण करके इस संसार में प्रजा के सुखों को नित्य सिद्ध करें ॥ १५॥

अस्य प्रकामित्यस्य:ऽवत्सार ऋषि: । अग्निर्वेवता । गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥ फिर वह कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

अस्य प्रत्नामनुष्युतंथः शुक्रन्दुं दुहे ऽअव्हंयः । पर्यः सहस्रसामः चिम् ॥ १६॥

पदार्थ:—(अन्हय:) सब विद्याओं को त्याप्त कराने वाले विद्वान् लोग (अस्य) इस भौतिक अग्नि की (सहस्रसाम्) असंख्यात कार्यों को देने वा (ऋषिम्) कार्यसिद्धि के प्राप्ति का हेतु (प्रक्राम्) प्राचीन अनादिस्वरूप से नित्य वर्त्तमान (युत्तम्) कारण में रहने वाली दीप्ति को जान कर (शुक्रम्) शृद्ध कार्यों को सिद्ध करने व ले (पय:) जल को (अनु, दुवुन्हे) अच्छे प्रकार पूरण करते हैं अर्थीत् अग्नि में हवनादि करके वृष्टि से संसार को पूरण करते हैं ॥ १६॥

भाव थैं: — मनुष्यां को जैसे गुणसहित अग्नि का कारणरूप वा अनः दिपन से नित्यपन जानना योग्य है वैसे ही जगत् के अन्य पदार्थों का भी कारणरूप से अनादि-पन जानना चाहिथे इनको जानकर कायों में उपयुक्त करके सब व्यवहारों की सिद्धि करनी चाहिये || १६ ||

तन्पः इयस्यावत्सारऋषिः । अग्निर्देवता । त्रिप्टुत् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ अव ईश्वर और भौतिक अग्नि क्या करते हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है । त्नूपा अंग्नेऽसि त्न्व्ममे पाद्यागुर्दा अंग्नेस्यागुंमें देहि बच्ची-दा अंग्नेऽसि बच्ची से देहि । अग्ने पन्से त्नृत्वाऽक्रनन्तन्स्ऽभा-पूण ॥ १७ ॥

पदार्थं:-हे (अप्ने) जगदीश्वर ! (यत्) जिस कारण आप (तनूपा: ) सब मु-र्तिमान् पदार्थी के शरीरों को रक्षा करने वाले (असि) है इस से आप (मे) मेरे (तन्वम्) शरीर की (पाहि) रक्षा की जिये। हे (अग्ने) परमेश्वर जैसे आप (अयुदी: ) सब की आयु के देने वाले (अति ) हैं वंसे (मे ) मेरे लिये (आयु: ) पूर्व अ:यु अर्थात् सौ वर्ष तक जीवन ( देहि ) दीजिये ।हे ( अग्ने ) सर्व विद्यामय ई-श्वर ! जैसे आप ( वर्चांदा: ) सब मनुष्यों को विज्ञान देने वाले (असि) हैं दैसे ( मे ) मेरे लिये भी ठीक २ गुण ज्ञान पूर्वक ( वर्च: ) पूर्ण विद्या को (देहि) दीजिये । हे (अझे) सब कामों को पूरण करने वाले परमेश्वर ! (मे) मेरे ( तन्वा; ) शरीर में ( यत् ) जि-तना ( जनम् ) बुद्धिवल और शेर्षि आदि गुण कम है ( तत् ) उतना अङ्ग (मे ) मेरा ( आकृण ) अच्छे प्रकार पूरण की जिथे ॥ १ ॥ ( अग्रे ) यह मैं तिक अग्नि ( वत् ) जैसे (तन्पा:) पदार्थी की रक्षा का हेतु (असि) है यैसे जाउराक्षि रूप से (में) मेरं (तन्वम् ) शरीर की (पाहि) रक्षा करता है (अप्ने ) जैसे ज्ञान का निमित्त यह अग्नि ( आयुर्दा: ) सब के जीवन का हेतु ( असि ) है ऐसे ( मे ) मेरे लिये भी ( आयु: ) जीवन के हेतु क्षुधा आदि गुणां को ( देहि ) देता है ( अप्ने ) यह अग्नि जैमे ( वर्ची-दाः ) विज्ञानप्राप्ति का हेनु ( असि ) है यैसे ( मे ) मेरे लिये भी ( वर्ज्यः ) विद्याप्रा-प्ति के निमित्त बुद्धिबलादि को (देहि) देता है तथा (अप्ने) जो कामना के पूरण क-रने में हेतु भौतिक अग्नि है वह (यन्) जितना (मे) मेरे (तन्याः) शरीर में बुद्धि अःदि सामर्थ्य ( ऊनम् ) कम है ( तत् ) उतना गुण ( आपृण ) पूरण करता हो। २॥ १७॥

भावार्थ: इस मंत्र में श्लेषालङ्कार है - जिस कारण परमेश्वर ने इस संसार में सब प्राणियों के लिये शरीर के आयुनिमित्त विद्या का प्रकाश और सब अङ्कों की प्रणता रची है इसी से सब पदार्थ अपने २ स्वरूप को धारण करते हैं इसी प्रकार परमेश्वर को सृष्टि में प्रकाश आदि गुणवान् होने से यह अग्नि भी सब पदार्थों के पालन का मुख्य साधन है || १७ ||

इन्धानास्त्वेत्यस्याऽवत्सार ऋषि: । अग्निर्देवता । निचृत्वाद्यौ पङ्किशछन्दः । पञ्चम: स्वर: ।)

फिर भी अगले मन्त्र में परमेश्वर और भौतिक अग्नि का प्रकाश किया है ॥

इन्धानास्त्वा शातकं हिमां चुमन्तकं समिधीमहि वर्धस्वन्तो वयुक्तृतकं सहस्वन्तः सहस्कृतम् । अग्ने सपत्तद्रममेनमद्द्रधासो ब्राद्विभ्यम् । चित्रावसो स्वस्ति ते पारमंशीय ॥ १८ ॥

पदार्थ:--हे ( चित्रावसो ) आध्यर्यस्प धनवाले ( अग्ने ) परमेश्वर ! (अधव्यासः) दम्भ अहङ्कार और हिंसादि दोपरहित (पगस्वन्तः) प्रशंसनीय पूर्ण अवस्थायुक (स-हरुवन्तः) अत्यन्त सहन स्वभावसहित ( अदाव्भयन् ) मानने योग्य ( सपत्नद्रमानम् ) शत्रुओं के नाश करने ( वयस्वतम् ) अवस्था की पृति करने ( सहस्कृतम् ) सहन करने कराने तथा ( द्युप्रन्तम् ) अनन्त प्रकाशवः छे ( त्या ) आप का ( इन्ध.नाः ) उपदेश और श्रवण करते हुए हम छोग (शतम्) सी वर्धतक वा सौ से अधिक (हिमाः) हेमन्त बतुयुक्त (सिमधीमहि ) अच्छे प्रकार प्रकाश करें वा जीवें इस प्रकार करता हुआ मैं भो जो (ते) अ.प की कृपा से सब दु:खों से (पारम्) पार होकर (स्वस्ति) दुख को (अशोय ) प्राप्त होऊं ॥ १ ॥ (अदब्धासः ) दम्म अहङ्कार हिंसादि दोषर-हित ( वयस्वन्तः ) पूर्णं अवस्थायुक्त ( सहस्वन्तः ) अखन्त सहन करने वाछे ( त्वा ) उस ( अदास्यम् ) उपयोग करने योग्य ( सपत्नद्रमनम् ) आक्षेयादि शस्त्र अस्त्रविद्या में हेतु होने से शत्रुआं को जिताने ( वयस्कृतम् ) अवस्था को बढ़ाने ( सहस्कृतम्) सहन का हेतु ( द्युमन्तम् ) अच्छे प्रकार प्रकाश युक्त(अग्ने ) कार्यों को प्राप्त कराने वाले भौतिक अग्निको ( इन्धानाः ) प्रज्वलित करने हुए हम लोग (शतम् ) सौ वर्पर्ययन्त (हिमा:) हेमन्तऋतुयुक (सिमधीमिह) जीवें इस प्रकार करता हुआ मैं भी जो यह ( चित्रावसो ) आश्चर्यरूप धन कं प्राप्ति का हेनु अग्नि है ( ते ) उस के प्रकाश से दारिद्र आदि दु:खीं से (पारम्) पार होकर (स्वस्ति) अत्यन्त सुख को ( अशीय ) प्राप्त होऊं ॥ १८॥

भावार्थ:— इस मन्त्र में श्लेपालङ्कार है— मनुष्यों को अपने पुरुषार्थ ईश्वर की उ-पासना तथा अग्नि आदि पदार्थों से उपकार लेके दुः खों से पृथक् होकर उत्तम २ सु-खों को प्राप्त होकर सौ वर्ष जीना चाहिये अर्थात् झण भर भी आलस्य में नहीं रहना किन्तु जैसे पुरुषार्थ की वृद्धि हो येसा अनुष्ठान निरन्तर करना चाहिये ॥ १८॥

सन्विमत्यस्यावत्सार ऋषिः । अग्निर्वेषता । जगती छन्दः । निषावः स्वरः ॥

फिर भी परमेश्वर अग्नि कैसे हैं सो अगले मंत्र में प्रकाशित किया है।। सन्त्वमंग्ने सूर्यस्य वरुषेसाग्याः समृषीणा स्तुतेनं। स म्बियंण धारता सम्हमार्थुषा संवर्ष्या सम्मज्जा सथ राय-स्पोषेया रिमषीय ॥ १९॥

पदार्थः — हे (अग्ने) जगदीश्वर जो आप (सूर्यस्य) सब के अन्तर्गत प्राण वा (ऋ-पीणाम्) वेद मन्त्रों के अथों को देखने व ले विद्वानों की जिस (संस्तुतेन) स्तुति करने (सिप्रयेण) प्रसन्नता से मानने (संवर्चसा) विद्याध्ययन और प्रकाश करने (धाम्ना) स्थान (समायुपा) उत्तम जीवन (सम्प्रजया) सन्तान वा राज्य और (रा-यस्पोषेण) उत्तम धनों के भोग पृष्टि क साथ (समगथाः) प्राप्त होते हो। उसी के साथ (अहम्) मैं भी सब ुकों को (संग्मिपीय) प्राप्त होऊं ॥ १ ॥ जो (अग्ने) मैंतिम अग्नि पूर्व कहे हुए सर्वों के (समगथाः) सङ्गत होकर प्रकाश को प्राप्त होता है उस सिद्ध किथे हुए अग्नि के साथ (अहम्) मैं व्यवहार के सब सुकों को (संग्मि-पीय) प्राप्त होऊं ॥ १९ ॥

भावार्थ:--इस मंत्र में ग्लेबालङ्कार है-- मनुष्य लोग ईश्वर की आझा का पालन अपना पुरुवार्थ और अग्नि आदि पदार्थी के संप्रयोग से इन सब सुखाँ को प्राप्त होते हैं ॥ १९ ॥

अंधरथेत्यस्य याज्ञवल्क्य ऋषि: । आपो देवताः । भुरिग्बृहतीछन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ अब अगले मंत्र में यज्ञ से शुद्ध किथे औषधो आदि पदार्थी का उपदेश किया है ॥

अन्ध्रस्थान्धी वो भक्षीय महीत्य महीवो भक्षीयोज्ज्ञीस्थोज्जी-वो भक्षीय रायस्पोषस्य रायस्पाषै वो भक्षीय ॥ २० ॥

पदार्थ:—जो (अन्धः) वलवान वृक्ष वा भोषधी आदि पदार्थ (स्थः) हैं (यः) उन के प्रकाश से मैं (अन्धः) वीर्य को पृष्ट करने वाले अजों को (अक्षीय) प्रहण करू । जो (महः) बड़े २ वायु अग्नि आदि वा विद्या आदि पदार्थ (स्थ ) हैं (वः) उन से मैं (महः) बड़ी २ कियाओं को सिद्धि करने वाले कर्मों का (अक्षीय) सेवन करू जो (ऊर्जः) जल, दूध, धी, मिष्ट वा फल आदि रस वाले पदार्थ (स्थ) हैं (वः) उन से मैं (ऊर्जम्) पराक्रमयुक्त रस का (अक्षीय) भोग करू और जो (रायस्पोषः) अनेक गुणयुक्त पदार्थ (स्थ ) हैं (वः) उन चक्रवर्ति राज्य और श्री आदि पदार्थों के मैं (रायस्पोषम्) उत्तम २ धनों के भोग का (अक्षीय) सेवन करू ॥ २०॥

भावार्थः — मनुष्यों को जगत् के पदार्थं के गुण ज्ञान पूर्वंक किया की कुशलता से उपकार को प्रहण करके सब सुखों का भोग करना चाहिये || २० || रेवतीरित्यस्य याज्ञवत्स्य ऋषिः । विश्वे देवा देवताः । उप्णिक्छन्दः । कषभः स्वरः ||

अब विद्वानों के सत्कार के लिये उपदेश अर ले मंत्र में किया ॥
रेवेर्ता रमध्यम्हिमन्न्योनो व्हिमन् ग्रोहिस्मँ एले केस्मिन् खये ।
इहैव स्त मार्पगात ॥ २१॥

पदार्थ: —हे मनुष्यो ! जो (रंवर्ता:) विद्या धन इन्द्रिय पशु और पृथिषों के राज्य आदि से युक्त श्रंष्ठ नीति (स्त ) है वे (अस्तिर्) इस (योती) जनमस्थल (अस्मिन्गीष्ठें) इन्द्रिय का पशु आदि के रहने के स्थान (अस्तिल्लोके) सेतार का (अस्मिन् स्थे) अपने रचे हुए घरों में (रमध्वन् ) रमण अर्थे ऐसी इन्छा करते हुए तुम लोग ( इहैव ) इन्हीं में प्रवृत्त होओ। अर्थान् ( मापनान ) इन से दूर कभी मत जाओ। २१॥

भावार्थः—जहां विद्वार लीग निवास पारते हैं वहां प्रजाविद्या उत्तम शिक्षा और धनवाली होकर निरन्तर छुखों से युक्त होती है। इस से मगुष्यों को ऐसी इच्छा कर् रनी चाहिये कि हमारा और विद्वानों का नित्य समागम बना रहे अर्थात् कभी हम लोग विरोध से पृथक् न होयें ॥ २१॥

सः हितेत्रस्य येथ्वामित्रो मधुच्छन्दा ऋषिः। अग्निर्देषताः। पूर्वार्दस्य भुरिगासुरी गायत्री । उपत्येत्रस्य गायत्री च छन्दः। पड्जः स्वरः।।

अव अगले मन्त्र में अग्नि शब्द सं विज्ञुली के कमीं को उपदेश किया है ॥
स्थ हितासि विक्वरूप्यूजी मा विका गौपुत्येन । उप त्वारने दि-

वे दिंबे दोषांबस्तर्किया युवम् । नमोभरंन्त एमंसि ॥ २२॥

पदार्थ:—(नमः) अन्न को (भरन्तः) धारण करते हुए हम लोग (धिया) अपनी बुद्धि वा कर्म से जो (अग्ने) अग्नि विजलों क्रप से सब पदार्थों के (संहिता) साथ (ऊर्जा) बेग वा पराक्रम आदि गुण्युक (विश्वक्रपी) सन्न पदार्थों में क्रपगुण्युक (गौपत्येन) इन्द्रिय वा पशुओं के पालन करने वाले जीव के साथ वर्तमान से (मा) मुझ में (आविश) प्रवेश करता है (त्वा) उस (दोषावस्तः) रात्रि को अपने तेज से दूर करने वाले (अग्ने) विद्युद्रूप अग्नि को (दिवेदिवे) झान के प्रकाश होने के लिंधे प्रतिदिन (उपमित) समीप प्राप्त करते हैं ॥ २२॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को ऐसा जानना चाहिथे कि जिस ईश्वर ने सब जगह मूर्ति-मान् द्रव्यों में विज्ञलोरूप से परिपूर्ण सब रूपों का प्रकाश करने चेष्टा आदि व्यवहारों का हेतु विचित्र गुण वाला अग्नि रचा है उसी की उपासना नित्य करनी चाहिथे॥२२॥ राजन्तमित्यस्य पैश्वामित्रो मधुच्छन्दा ऋषि:। अग्निरंवता। गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः फिर ईश्वर और अग्नि के गुणों का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
राजैतमध्वराणों गोपामृतस्य दीदिंविम् । वर्छमान् १ स्वे दमें ॥२३॥
पदार्थः—(नमः) अन्न सं सत्कार पूर्वक (भरन्तः) धारण करते हुए इम लोग
(धिया) बुद्धि वा दमें से (अध्वराणाम्) अग्निहोत्र से लेकर अश्वमधपर्यन्त यज्ञ
वा (गोपाम्) इन्द्रिय पृथिव्यादि की रक्षा करने (राजन्तम्) प्रकाशमान (ऋतस्य)
अनादि सत्य स्वरूप काशण के (दीदिविम्) व्यवहार को करने वा (स्वे) अपने (दमे)
मोक्षक्रप स्थान में (वर्धमानम्) वृद्धि को प्राप्त होने वाले परमात्मा को (उपमित्तः)
नित्य प्राप्त होते हैं ॥ १ ॥ जिस परमात्मा ने (अध्वराणाम्) शिल्पविद्या साध्य यज्ञ
वा (गोपाम्) पश्वादि की रक्षा करने (ऋतस्य) जल के (दीदिविम्) व्यवहार
को प्रकाश करना वा (स्वे) अपने (दमे) शान्तस्वरूप में (वर्धमानम्) वृद्धि को
प्राप्त होता हुआ अग्नि प्रकाशित किया है उस को (नमः) सिक्कया से (भरन्तः) धारणकरते हुए हम लोग (धिया) बुद्धि और कमें से (उपमित्त) नित्य प्राप्त होते हैं।। स्वा

भाषार्थः-इस मन्त्र में श्लेषालङ्कार है और नमः, भरन्तः, धिया, उप, आ, इमिस, इन छः पदों की अनुवृत्ति पूर्व मन्त्र से जाननी चाहिये। परमेश्वर आदि रहित सत्य कारणहर से सम्पूर्ण कार्यों को रचता और भौतिक अग्नि जल की प्राप्ति के द्वारा सब व्यवहारों को सिद्ध करता है ऐसा मनुष्यों को जानना चाहिये॥ २३॥

स न इत्यस्य मैश्वामित्रो मधुच्छन्दा ऋषिः । अग्निर्वेवता । विराड्गायत्रो छन्दः ।

#### षड्जः स्वरः ॥

अब अगले मन्त्र से ईश्वर ही का उपदेश किया है।

सने: पितेषं सूनबेडग्नें सूपायनो भंव। सर्चस्वा न:स्वस्तये ॥२४॥ पदार्थः—हे (अग्न) जगर्वाश्वर! जो आप हपा करके जैसे (सूनवे) अपने पुत्र के लिये (पितेष) पिता अच्छे २ गुणों को सिखलाता है वैसे (नः) हमारे लिये (सूपायनः) श्रेष्ट ज्ञान के देने वाले (भष) हैं वैसे (सः) सो आप (नः) हम लोगों को (स्वस्तये) सुख के लियं निरन्तर (सचस्व) संयुक्त कीजिये ॥ २४॥

भावार्थ: इस मन्त्र में उपमालङ्कार है। हे सब के पालन करने वाले परमेश्वर! जैसे रूपा करने वाला कोई विद्वान मजुष्य अपने पुत्रों की रक्षा कर भेष्ठ २ शिक्षा दे- कर विद्या धर्म अच्छे २ स्वभाव और सत्य विद्या आदि गुणों में संयुक्त करता है बैसे ही आप हम लोगों की निरन्तर रक्षा करके श्रेष्ठ २ व्यवहारों में संयुक्त की जिये ||२४||

अग्ने त्विमत्यस्य सुबन्धुऋषिः । अग्निर्देवतः । सुरिन्बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ फिर वह कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥ अरने स्वक्नोऽअन्तमऽज्ञत आता शिको भंवा बर्ध्यः। बसुर्गिनर्वसुत्रवाऽअच्छां निश्च चुमत्तमछ र्यिन्दाः ॥ २५॥ पदार्थः—हं (अग्ने) सब की रक्षा करने वाले जगदीश्वर! जो (न्वम्) आप (व-सुश्रवः) सब को सुनने के लिये श्रेष्ठ कानों को देने (वसुः) सब प्राणी जिस में वास करते हैं वा सब प्राणियों के बीच में वसने हारे और (अग्नः) विज्ञान प्रकाशयुक्त (निश्च) सब जगह व्याप्त अर्थात् रहने वाले हैं सो आप (नः) हम लोगों के (अन्त-मः) अन्तर्यामो वा जीवन के हेतु (जाता) रक्षा करने वाले (वक्ष्यः) श्रेष्ठ गुण कर्म और स्वभाव में होने (शिवः) तथा मङ्गलमय मङ्गल करने वाले (भव) हजिये और

विद्या चक्रवर्ति आदि धर्नो को (अञ्छ दाः) अञ्छ प्रकार दीजिये ॥ २५ ॥
भावार्थः -मनुष्यों को ऐसा जानना चाहिये कि परमेश्वर को छोड़कर और हमारी
रक्षा करने वा सब सुर्खों के साधनों का देने वाला कोई नहीं है क्योंकि वही अपने
सामर्थ्य से सब जगह परिपूर्ण हो रहा है ॥ २५ ॥

( उत ) भी ( न: ) इम लोगों के लिये ( द्युमत्तमम् ) उत्तम प्रकाशों से युक्त ( रियम् )

तन्त्वेत्यस्य सुबन्धुऋषिः। अधिर्वेवता। स्वराड् ष्टती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥
फिर वह कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है॥
तन्त्वां शोचिष्ठ दीदिवः सुम्नायं नूनमीमहे सिंबभ्यः।
स नों बोधि श्रुधी हर्षसुरुष्णाणोंऽघायतः संमस्मात्॥ २६॥

पदार्थ:—हैं (शोचिष्ठ) अत्यन्त शुद्धस्वरूप (दीदिवः) स्वयं प्रकाशमान आनन्द के देने व ले जगदीश्वर ! हम लोग वा (नः) अपने (सिख्य्यः) मित्रों के (शुद्धाय) सुख के लिये (तन्वा) आप से (ईमहे) याचना करते हैं तथा जो आप (नः) हम को (बोधि) अच्छे प्रकार विज्ञान को देते हैं (सः) सो आप (नः) हमारे (हवम्) सुनने सुनाने योग्य स्तुतिसमृह यज्ञ को (शुधि) दृपा करके श्रवण की जिथे और (नः) हम को (समस्मात्) सब प्रकार (अधायतः) पापाचरणों से अर्थात् दृसरं को पीड़ा करने रूप पापों से (उद्दथ्य) अलग रखिये ॥ २६॥

भावार्थ:—सब मनुष्यों को अपने मित्र और सब प्राणियों के हुन के लिये परमे-श्वर की प्रार्थना करना और बैसा ही अ.चरण भी करना कि जिस से प्राधित किया हुआ परमेन्वर अधर्म से अलग होने की इच्छा करने वाले मनुष्यों को अपनी सचा से पापों से पृथक् कर देता है वैसे ही उन मनुष्यों को भी पापों से वच कर धर्म कं करने में निरन्तर प्रवृत्त होना चाहिये || २६ || इड पहादित इत्यस्य श्रुतबन्धुऋषिः । अग्निवंवता । विराड् गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

फिर उस की प्रार्थना किस लिये करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

इड एखदिन ऽएहिं काम्या ऽएतं। मचिं वः कामधरंणम्भ्यात्॥२७॥

पदार्थ:—हं परमेश्वर ! आपकी कृपा से (इडे) यह पृथिवी मुझ की राज्य करने के लिये ( एहि ) अवश्य प्राप्त हा । तथा अदिते सब सुखों की प्राप्त कराने वाली ना-शरहित राजनीति ( एहि ) प्राप्त हो इसी प्रकार हे भगवन् ! अपनी पृथिवी और राजनीति के द्वारा ( काम्या: ) इष्ट २ पदार्थ ( एत ) प्राप्त हों तथा ( प्राय ) मेरे बीच में ( व: ) उन पदार्थों की ( कामधरणम् ) स्थिरता यथावत् हो ॥ २७ ॥

मावार्थ: — मनुष्यों को उत्तम २ पदार्थी की कामना निरन्तर करनी तथा उन की प्राप्ति के लिये परमेश्वर की प्रार्थना और सदा पुरुषार्थ करना चाहिये कोई मनुष्य अञ्चली वावुरी कामना के विना क्षणभरभी स्थित होने को समर्थ नहीं हो सकता इस से सब मनुष्यों को अधर्मयुक्त व्यवहारों की कामना को छोड़ कर धर्मयुक्त व्यवहारों की जितनी इच्छा बद सके उत्तनी बढ़ानी चाहिये ॥ २७॥

सोमानमित्यस्य प्रबन्धुऋंषिः । वृहस्पतिदंवता । विराड् गायत्री छन्दः ।पड्जः स्वरः। फिर उस जगदीश्वर की किमलिये प्रार्थना करनी चाहिये इस विषय का उपवेश अगले सन्त्र में किया है ॥

सोमान् स्वरंगङ्क्षणुहि बंह्मणस्पते । क्रचीवंन्तं प श्रीशि-जः ॥ २८ ॥

पदार्थ:—हे (ब्रह्मणस्पने) सनातन बंदशास्त्र के पालन करने वाले जगदीश्वर आप (य:) जो में (ब्राह्मित) सब विद्याओं के प्रकाश करने वाले विद्यान के पुत्र के तुल्य हूं उस मुझ को (कक्षीवन्तम्) विद्या पट्ने में उत्तम नीतियों से युक्त (स्वरणम्) सब विद्याओं का कहने और (सोमानम्) ओषधियों के रसों का निकालने तथा विद्या की सिद्धि करने वाला (इणुहि) कीजिये। ऐसा ही व्याख्यान इस मन्त्र का निक्ककार यास्क मुनि जी ने भी किया है सो पूर्व लिखे हुए संस्कृत में देख लेना || २८ ||

भावार्थ:-इस गन्त्र में हुतोपगार्लकार है-पुत्र दो प्रकार के होते हैं एक तो भी-रस अर्थात् जो अपने वीर्थ से उत्पन्न होता और दूसरा जो विद्या पढ़ाने के लिये वि-द्वान किया जाता है। हम सब मनुष्यों को इसिल्थे ईश्वर की प्रार्थना करनी चाहिये कि जिस से हम लोग विद्या से प्रकाशित सब कियाओं में कुशल और प्रीति से विद्या के पढ़ाने वाले पुत्रों से युक्त हों ॥ २८ ॥

यो रेवानित्यस्य मेघातिथिऋषि: । वृहस्पितिदेवता । गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥
फिर वह देश्वर कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मनत्र में किया है ॥

यो रेवान्योऽग्रंमी<u>व</u>हा वंसुवित्पुंष्टिक दीनः। स नंः सिष्कु य

स्तुरः ॥ २९ ॥

पदार्थ:- (य:) जो वेदशास्त्र का पालन करने (रेवान्) विद्या आदि अनन्त धनवान् (समीवहा) अविद्या आदि रोगों को दूर करने वा कराने (वञ्चित्) सब वस्तुओं को यथावत् जानने (पृष्टिवर्द्धन:) पृष्टि अर्थात् शरीर वा आत्मा के बल को बढ़ाने और (तुर:) अच्छे कामों में जल्दी प्रवेश करने वा कराने वाला जगदीश्वर है (स:) वह (न:) हम लोगों की उत्तम २ कमें वा गुणों के साथ (सिपन्तु:) सं- युक्त करे ॥ २९ ॥

भावार्थ:—जो इस संसार में धन है सं सब जगदे श्वर का ही है महुप्य लोग जेसी परमेश्वर की प्रार्थना करें वेसा ही उन को पृष्ठपार्थ भी करना जैसे विद्या आदि धनवाला परमेश्वर है ऐसा विशेषण ईश्वर ता कह वा कुनकर कोई महुप्य इतहत्य अर्थात् विद्या आदि धनवाला नहीं होसका किन्तु अपने पृष्ठपार्थ से विद्या आदि रोगों को धन की वृद्धि वा रक्षा निरन्तर करनी चाहिए जैसे परमेश्वर अविद्या आदि रोगों को दूर करने वाला है पैसे महुप्यों को भी उचित है कि आप भी अविद्या आदि रोगों को निरन्तर दूर करें जैसे वह वस्तुओं को यथावन् जानता है पैसे महुप्यों को भी उनित्तर है कि अपने सामर्थ्य के अनुसार सब पदार्थ विद्याओं को बयावन् जाने जैसे वह सब को पृष्टि को बदाता है पैसे महुप्य भी सब के पृष्टि आदि गुणों को निरन्तर बदाबें जैसे वह अच्छे २ कार्यों को बनाने में शीघता करता है पैसे महुप्य भी उनम्म २ कार्यों को त्वरा से करें और जैसे हम लोग उस परमेश्वर की उत्तम कर्यों के लिंध प्रार्थना निरन्तर करते हैं पैसे परमेश्वर भी हम सब महुप्यों को उत्तम पृष्ठपार्थ से उनसम २ गुण वा कर्मों के आदरण के साथ निरन्तर संयुक्त करे ॥ २१ ॥

मान इत्यस्य स्त्रधृतिचीरुणि ऋषिः । इद्याणस्पतिदेवता । निचुद्गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

फिर भी उस परमेश्वर की प्रार्थना किसिलिये करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है || मा नः रार सोऽअरंक्षो धूर्तिः प्रणुङ्मत्वस्य। रक्षां णो ब्रह्मण-स्पते ॥ ३०॥

पदार्थ:—हे (ब्रह्मणस्पते ) जगदीश्वर ! आप की रूपा से (न:) हमारी चेदवि-द्या (मा) (प्रणक्) कभी नष्ट मत हो और जो (अररुप:) दान आदि धर्मरहित प-रधन ग्रहण करने वाले (मर्लस्य) मनुष्य की (धूर्ति:) हिंसा अर्थात् द्रोह है उस से (न:) हम लोगों की निरन्तर (रक्ष) रक्षा कीजिये || ३० ||

भावार्थ:—मनुष्यों को सदा उत्तम २ काम करना और युरे २ काम छोड़ना तथा किसी के साथ द्रोह वा दुष्टों का संग भी न करना और धर्म को रक्षा वा परमेश्वर की उपासना स्तुति और प्रार्थना निरन्तर करनी चाहिये || ३० ||

महित्रीणामित्यस्य सप्तधृतिर्वारुणिऋिषः । आदित्यो देवता । विराड्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

फिर भी उस को प्रार्थना किस लिये करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

महिं श्रीणामवों ऽस्तु चुक्षिम् श्रस्यां ग्रम्णः । दुराधर्षे वर्सणस्य ॥३१॥ पदार्थः — हे (ब्रह्मणस्पते ) जगदीश्वर ! आप की रूपा से (मित्रस्य ) बाहिर वा भीतर रहने वाला जो प्राणवायु तथा (अर्थभणः ) जो आकर्षण सं पृथिवी आदि पदा-थां को धारण करने वाला सूर्यलोक और (वहणस्य ) जल (त्रीणाम् ) इन तीनों के प्रकाश से (नः ) हम लोगों के (द्युक्षम् ) जिस में नोति का प्रकाश निवास करता है वा (दुराधर्षम् ) अति कष्ट से प्रहण करने याग्य दृद्ध (मिह् ) वद्धे वेद विद्या की (अवः ) रक्षा (अस्तु ) हो ॥ ३१॥

भावार्थ: -- इस मन्त्र में पूर्व मन्त्र सं (ब्रह्मणस्पते) (नः) इन दो पदां की अनु-वृत्ति ज्ञाननी चाहिये। मनुष्यों को सब पदार्थों से अपनी वा औरों की न्यायपूर्वक रक्षा कर के यथावत् राज्य का पाळन करना चाहिये॥ ३१॥

निह तेवामित्यस्य सप्तधृतिर्वारुणिऋषः । आदित्यो देवता । निनृद्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

फिर वह कै सा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

नाहि तेषां मुमा जान नाध्यं मु वार्णेषुं । ईशें रिपुर्घशंध सः ॥३२॥

पदार्थ: —जो ईश्वर की उपासना करने वाले मनुष्य हैं (तेषाम्) उनके (अमा) गृह
(अध्वयु ) मार्ग और (वार्णेषु) चोर, शत्रु, डांक्, व्याध् आदिके निवारण करनेवाले

संग्रामों में (चन) भी (अघशंस:) पापरूप कमों का कथन करने वाला (रिपु:) शत्रु ( नहि ) नहीं स्थित होता और ( न ) न उन को क्लेश देने को समर्थ हो सकता उस ईश्वर और उन धार्मि ह विद्वानों के प्राप्त होने हो में (ईशे) समर्थ होता हूं [,३२]]

भावार्थ:—जो धर्मात्मा वा सब को उपकार करने वाले मनुष्य हैं उन को भय कहो नहीं होता और शत्रुओं से रहित मनुष्य का कोई शत्रुभी नहीं होता ॥ ३२॥ ते हीत्यस्य वारुणि: सप्तधृतिऋषि:। आदित्यो देवता । विराड्णायत्री

छन्दः। पड्जः स्वरः॥

आदित्यों का क्या २ जर्म है इन विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है। ते हि पुत्रासो अदिनः म जीवसे मत्यीय । ज्योतिर्यच्छन्त्य-जीसम् ॥ ३३ ॥

पदार्थ:—जो (अदिते:) नाशरिहत कारणरूपी शक्ति के (पुत्रास:) बाहिर भीतर रहने वाले प्राण सूर्यलोक पवन और जल आदि पुत्र हैं (ते) वे (हि) हो (मर्त्याय) मनुष्यों के मरने वा (जीवसे) जीने के लिये (अजस्त्रम्) निरंतर (ज्योति:) तेज वा प्रकाश को (यच्छन्ति) देते हैं ॥ ३३॥

भावार्थ:—जो यं कारण रूपी समर्थ पदार्थों से उत्पन्न हुए प्राण सूर्यलोक वायुवा जल आदि पदार्थ हैं वे ज्योति अर्थात् तेज को देते हुए सब प्राणियों के जीवन वा मरने को लिये निमित्त होते हैं ॥ ३३॥

कदा चनेत्यस्य मधुच्छन्द। ऋषि: । इन्द्रो देवता । पथ्या वृहती छन्द: । स्थ्यम: स्वर: ||

वह इन्द्र केंसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।।

कदा चन स्तरीरंसि नेन्द्रं सक्षासि टाशुषे। उपोपेन्नु मंघवन्भूग्रुड्सु ते दाने देवस्यं देवस्यं पृच्यते ॥ ३४॥

पदार्थ:—हे (इन्द्र) सुख देनेवाले ईश्वर! जो आप (स्तरी:) सुखों से आच्छादन करने वाले (असि) हैं और (दाशुषे) विद्या आदि दान करने वाले मनुष्यके लिये (कदाचन) कभी (इत्) ज्ञान को (नु) शीध (सक्ष्यसि) प्राप्त (न) नहीं करते तो उस कालमें हे (मधवन्) विद्यादि धनवाले जगदीश्वर! (देवस्य) कभी फल के देने वाले (ते) आपके (दानम्) दिये हुए (इत्) ही ज्ञान को (दाशुषे) विद्यादि देने वाले के लिये (भूय:) फिर (नु) शीध (उपोपपृच्यते) प्राप्त (कदाचन) कभी (न) नहीं होता ॥ ३४॥

भाषार्थं: जो जगदीश्वर कर्म के फल को देनेवाला नहीं होता तो कोई भी प्राणी व्यवस्था के साथ किसी कर्म के फल को प्राप्त नहीं हो सकता ॥ ३४ ॥ तत्सिव तुरित्यस्य विश्वाभित्र ऋषि: । सिवता देवता । निचृद्गायत्री छन्दः । पड ज: स्वर: ॥

उस जगदीश्वर को कैंसी स्तुति प्रार्थना और उपासना करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

तत्सं <u>वितुर्वरेण प्रम्भगी देवस्यं धीमहि । धियों</u> यो नेः प्रची-द्यांत् ॥ ३५ ॥

पदार्थ:—हम लोग (सिवतु:) सब जगत् के उत्पन्न करने वा (देवस्य) प्रकाश-मय शुद्ध वा खुल देने वाले परमेश्वर का जो (वरेण्यम्) अतिश्रेष्ठ (भर्गः) पापक्षप दु:खों के मूल को नष्ट करनेवाला (तेजः) स्वरूप है (तत्) उसको (धीमहि) धार-ण करें और (य:) जो अन्तर्थामी सब खुलों का देनेवाला है वह अपनी करणा करके (न:) हमलोगों की (धिय:) बुद्धियों को उत्तम २ गुणकर्मस्वभावों में (प्रचोदयात्) भेरणा करें ॥ ३५॥

भावार्थ:—मनुष्यों को अत्यन्त उचित है कि इस सब जगत् के उत्पन्न करने वा सब से उत्तम सब दोषों के नाश करने तथा अयंत शुद्ध परमेश्वर हो की स्तुति प्रार्थना और उपासना करें किए प्रयोजन के लिखे जिनसे वह धारण वा प्रार्थना किया हुआ हम लोगों को छोटे २ गुण और कमों से अलग करका अब्हे २ गुण कमें और स्वभावों में प्रवृत्त करे इस लिखे और प्रार्थना का मुख्य निद्धांत यहाँ है कि जैसी प्रार्थना करनी बैसा ही पुन्पार्थ से कमी का अच्छण भी करना चाहिये ॥ ३५ ॥

परित इत्यस्य वामदेव ऋषि: । अग्निदंवता । निचृद्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ वह परमेश्वर को सा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है । पिर्त ते दूडमो राधेऽस्माँ २ ॥ त्रांशोनु विद्वतः । येन रचंसि हाशूषंः ॥ ३६ ॥

पदार्थ:—हें जगदोश्वर! आप (थेन) जिस ज्ञान से (दाशुव:) विद्यादि दान क-रनेवाले विद्यानों को (विश्वत:) सब ओर से (रक्षसि) रक्षा करते और जो (ते) आपका (ढूडभ:) दु:खसे भी नहीं नष्ट होने योग्य (रथ:) सब को जानने योग्य वि-ज्ञान सब ओर से रक्षा करने के लिथे हैं वह ( अस्मान् ) आपकी आज्ञा के सेवन करने व.ले हम लोगों को (परि) सब प्रकार (अश्नोतु) प्राप्त हो ॥ ३६ ॥ भावार्थ: मनुष्यों को सब की रक्षा करने वाले परमेश्वर वा विद्वान की प्राप्ति के लिये प्रार्थना और अपना पुरुपार्थ नित्य करना चिहरे किया से हम लोग अविद्या अधर्म आदि दोषों को लाग करके उत्तम २ विद्या धर्म आदि शुक्रगुणों को प्राप्त होके सदा सुषी होतें ॥ ३६ ॥

भूभु विरित्यस्य वामदेव ऋषि: । प्रजापतिदेवता । ब्राह्मचु प्लिक् छन्दः । ऋषभ: स्वरः ॥

फिर उस जगदीस्वर की प्रार्थना किस छिथे करनी चाहिये इस विवय का उपदेश

अगले सन्त्र में किया है ॥

भ्रेंबः स्वः सुप्रजाः प्रजािनः स्पार मुवीरी बीरैः सुपाष्ः पाषैः। नधे प्रजाम्भे पाहि दारस्यं पुरुष्ट्रमे पाद्यर्थपे प्रितृम्मे पाहि॥३०॥ पदार्थः —हे (नर्य) नोतियुक्त मनुष्यों पर रूपा करने वाले परमेश्वर आप रूपा कर-

पदाय:—ह (नय) नात्युक्त मनुष्या पर हुपा करन वाल परमश्वर आप हुपा करके (मे) मेरी (प्रजाम्) पुत्र आदि प्रजा की (पाहि) रक्षा की जिथे वा (मे) मेरे (पशून्) मी घोड़े हाथी आदि पशुओं की (पाहि) रक्षा की जिथे हे (अथर्य) सन्देह रहित जगदीश्वर ! आप (मे) मेरे (पिनुम्) अन्न की (पाहि) रक्षा की जिथे । हे (शैस्य)
स्तुति करने योग्य ईश्वर ! आप की हुपा से में (भूमु व: स्व:) जो प्रिय स्वरूप प्राण,
बल का हेतु उदान तथा सब चेष्टा आदि व्यवहारों का हेतु व्यान वायु है उन के साथ
युक्त हो के (प्रजामि:) अपने अनुकुल स्त्रो, पुत्र, विद्या, धर्म, मित्र, मृत्य, पशु आदि
पदार्थों के साथ (सुप्रजा:) उत्तम विद्या धर्म युक्त प्रजा सहित वा (वीरें:) शीर्य
भेर्य विद्या शत्रु में के निवारण प्रजा के पालन में कुशलों के साथ (सुपोर:) उत्तम
शूर वीरयुक्त और (पोषे:) पृष्टिकारक पूर्ण विद्या से उत्पन्न हुए व्यवहारों के साथ
(प्रपोत्र:) उत्तम पृष्टि उत्पादन करने वाला (स्थाम्) नित्य होऊं।। ३७।।

भाषार्थ:-मनुष्यों को ईश्वर को उपासना वा उस की आज्ञा से पालन का आश्वयं लेकर उत्तम २ नियमों से वा उत्तम प्रजा श्र्रता पृष्टि आदि कारणों से प्रजा का पाल-न करक निरन्तर सुखों को सिद्ध करना चाहिये॥ ३७॥

आगन्मेत्यसासुरिऋषिः । अग्निर्देवता । अनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ अब अग्नि शब्द से ईश्वर और मौतिक अग्नि का उपदेश किया है ॥ आगेरम विद्ववर्षेदसमूरमभ्यं वसुवित्तंमम् । अग्ने सम्नाद्धिमसुम्नम्भि सष्ट आ पंच्छस्य ॥ ३८॥

पदार्थः—है (सम्राट् ) प्रकाशस्त्ररूप (अग्ने ) जगदीश्वर ! आप (असम्यम् ) उ-पासमा करने वाले हम लोगों के लिये ( सुम्नम् ) प्रकाशस्त्ररूप उत्तम यश वा (सह) उत्तम बल को ( अभ्यायच्छस्त ) सब ओर से विस्तारयुक्त करते हो इसलिये हम लोग (वधुवित्तमम्) पृथिवी आदि लोकों के जानने वा (विश्ववेदसम्) सब खुलां के जानने वाले आप को (अभ्यागन्म) सब प्रकार प्राप्त होवे ॥ १॥ जो यह (स-म्न.ट्) प्रकाश होने वाला (असे) अतिक अग्नि (असम्यम्) यज्ञ के अनुष्टान करने वाले हम लोगों के लिखे (युम्नम्) उत्तम २ यश वा (सहः) उत्तम २ वल को (अभ्यायच्छस्व) सब प्रकार विस्ततार युक्त करता है उस (वधुवित्तमम्) पृथिवी आदि लोकों को सूर्य रूप से प्रकाश कर के प्राप्त कराने वा (विश्ववेदसम्) सब दुलां को जानने वाले अग्नि को हम लोग (अभ्यागन्म) सब प्रकार प्राप्त होवे ॥ २ ॥ २ ॥

भावार्थः—इस मन्त्र में श्लेपालङ्कार हे—शतुष्यां को परमेश्वर वा भौतिक अग्नि के गुणों को जानने वा उस के अनुसार अनुष्ठान करने से कीर्ति यश और बल का विस्तार करना चाहिये ॥ ३८॥

अयमग्निरित्यस्य। छुरिऋषि:। अग्निर्देवता । सुरिग्वृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ अव अगले सन्त्र में ईश्वर और भौतिक अग्निका उपदेश किया है॥

अवम्गिर्गृह्दि<u>तिर्गा</u>ह्दैपत्यः प्रजायां वसुवित्तेमः । अग्ने गृहपः तेऽभिद्युग्नम्भि सह आर्थच्छस्य ॥ ३९ ॥

पदार्थ:—हैं (गृहपते ) घर के पालन करने वाले (अग्ने) परमेश्वर जो ! (अयम्) यह (गृहपितः ) स्थानविशेषों के पालन हेतु (गाईपत्यः) घर के पालन करने वालों के साथ संयुक्त (प्रजाया युविक्तः) प्रजा के लिथे सब प्रकार घन प्राप्त कराने वाले हैं सो आप जिस कारण (युझर) हुन्य और प्रकाश से युक्त घन को (अभ्यायच्छस्व) अच्छी प्रकार दीजिये तथा (सहः ) उत्तम चल पराक्रम (अभ्यायच्छस्व) अच्छी प्रकार दीजिये तथा (सहः ) उत्तम चल पराक्रम (अभ्यायच्छस्व) अच्छी प्रकार दीजिये ॥ १ ॥ जिस कारण जो (गृहपितः ) उत्तम स्थानों के पालन का हेतु (प्रजायाः) पुत्र मित्र स्त्री और मृत्य आदि प्रजा को (वसुविक्तमः) द्रव्यादि को प्राप्त कराने वा (गाईपत्यः ) गृहों के पालन करने वालों के साथ संयुक्त (अयम्) यह (अग्ने) बिज्ञली सूर्य वा प्रत्यक्षरूप से अग्नि है इस से वह (गृहपते ) घरों का पालन करने वाला (अग्ने) अग्नि हम लोगों के लिये (अभिचुस्नम् ) सब ओर से उत्तम २ धन वा (सहः ) उत्तम २ वलों को (अभ्यायच्छस्व ) सब प्रकार से विस्तारयुक्त करता है ॥ ३९ ॥

भाषार्थ: --इस मन्त्र में श्लेषालङ्कार है-गृहस्थ लोग जब ईश्वर की उपासना और उस की आज्ञा में प्रवृत्त होके कार्च्य की सिद्धि के लिये इस अग्नि को संयुक्त करते हैं तब वह अग्नि अनेक प्रकार के धन और वहाँ को विस्तार युक्त करता है | क्योंकि यह प्रजा में पदार्थों की प्राप्ति के लिये अत्यन्त खिद्धि करने हारा है || ३१ || अयमित्र: षुरीष्य इत्यस्या दुरिक्र थि:। अग्निवंवता | निवृद्युष्टुष् छन्दः। गान्धारः स्वरः।

किर मौतिक भग्नि केसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥ अयम्पिनः पुरीष्यो रियमान् पुष्टिवर्द्धनः। अग्ने पुरीष्याभि-

चुन्नम्भि सहुऽभा यंच्छस्व ॥ ४० ॥

पदार्थ:—हे (पुरीष्य) कर्मों के पूरण करने में अति कुशल (अग्ने) उत्तम से उत्तम पदार्थों के प्राप्त कराने वाले विद्वान आप जो (अयम्) यह (पुरीष्य:) सब खु- खों के पूर्ण करने में अलुत्तम (रियमान्) उत्तम र धनयुक्त (पुष्टिवर्धन:) पुष्टि को बढ़ाने वाला (अग्नि:) भौतिक अग्नि है उससे हम लोगों के लिथे (अभियुक्तम्) उत्तम र ज्ञान को सिद्ध करने वाले धन वा (अभिसह:) उत्तम र शरीर और आत्मा के वलों को (आयच्छस्व) सब प्रकार से विस्तोरयुक्त को जिथे।। ४०।।

भावार्थ:-- मनुष्यों को परमेश्वर की हुपा वा अपने पुरुषार्थ से अग्निविद्या को सं-पादन करके अनेक प्रकार के धन और वलों को विस्तार्युक्त करना चाहिये॥ ४०॥

गृहः मेत्यस्यासुरिक्ष्टेषिः । यास्तुरिक्षदेवता । आर्था पङ्किश्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

अव अगले मन्त्र में गृहस्थाश्रम के अनुष्टान का उपदेश किया है।। गृहा मा विभीत मा वैपध्वमूर्जी विश्वंत एमंसि। ऊर्जी विश्वं-

द्यः सुनर्नाः सुमेषा गृहानैम्मिननंसा मोदंमानः ॥ ४१ ॥

पदार्थ:—हे ब्रह्मचर्याश्रम से स्व विद्याओं को ब्रहण किये गृहाश्रमी तथा (ऊर्जम्) शौर्यादि पराक्रमों को (बिस्तः) धारण किथे और (गृहाः) ब्रह्मचर्याश्रम के अनन्तर अर्थात् गृहस्थाश्रम को प्राप्त होने को इच्छा करते हुए मगुष्यो! तुम गृहस्थाश्रम को यथावत् प्राप्त होओ उस गृहस्थाश्रम के अनुष्ठान से (मा विभोत) मत दशे तथा (मा वेपध्वम् ) मत कंपो तथा पराक्रमों को धारण किथे हुए हम छोग (गृहान् )गृहस्थान्त्रम को प्राप्त हुए तुम छोगों को (पमितः) नित्य प्राप्त होते रहें और (वः) तुम छोगों में स्थित होकर इस प्रकार गृहस्थाश्रम में वस्तेमान (सुमनाः) उसम ज्ञान (सुमेधाः) उसम बुद्धियुक्त (मनसा) विज्ञान से (मोधमानः) हुष उत्स्वह्युक्त (ऊर्जम्) अनेक प्रकार के बर्लो को (विभ्रत्) धारण करता हुआ में अत्यंत सुद्धों को (पिम) निरन्तर प्राप्त होऊं ॥ ४१ ॥

भावार्य:--मनुष्यों को पूर्ण ब्रह्मचर्याश्रम को सेवन कर के युवावस्था में स्वथंवर के विधान की रीति से दोनों के तुल्य स्वभाव विद्यारूप बुद्धि और यल आदि गुणों को देख कर विवाह कर तथा शरीर आत्मा के यल को सिद्ध कर और पुत्रों को उत्पन्न कर के सब साधनों से अच्छे २ व्यवहारों में स्थित रहना चाहिथे तथा किसी मनुष्य को गृहस्थाश्रम के अनुष्ठान से भय नहीं करना चाहिथे क्योंकि सब अच्छेव्यवहार वा सब आश्रमों का यह गृहस्थाश्रम मूल है इससे इस गृहस्थाश्रम का अनुष्ठान अच्छे प्रकार से करना चाहिथे और इस गृहस्थाश्रम के विना मनुष्यों की वा राज्यादि व्यव-हारों की सिद्धि कभी नहीं होती ॥ ४१ ॥

वेषामित्यस्य शंगुक्रीषः । वास्तुपतिरमिर्वेवता । अनुप्तुन् छन्दः । गाधारः स्वरः ॥
फिर वह गृहरुथः श्रम कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥
चेषां मुख्येति प्रवस्तान्येषु सीमनुस्ती बहुः । गृहानुपं ह्वयामह ते
नी जानन्तु जाननः ॥ ४२॥

पदार्थ:—(प्रसवत्) प्रवास करता हुआ अतिथि (धेनाम्) जिन गृहस्थां का (अध्येति) स्मरण करता वा (धेषु) जिन गृहस्थां में (बहु:) अधिक (सोमनसः) प्रीतिभाव है उन (गृहाम्) गृहस्थां का हम अतिथि छोन (उपह्रयामहे) नित्य प्रति प्रश्ता करते हैं जो प्रीति रखने वाले गृहस्थ छोग हैं (तं) थे (जानतः) जानते हुए खार्मिक (नः) हम अतिथि छोगों को (जानंतु) यथावत् जानें ॥ ४२॥

भावार्थ: --- शहरधां को सब धार्मिक अतिथि लोगों के वा अतिथि लोगों को गृहस्थों के साथ अलान्त प्रांति रखनी चाहिये और दुष्टों के साथ नहीं तथा उन विद्वानों के सङ्ग से परस्पर वार्चालाप कर विधा की उन्नति करनी चाहिये और जो परोपकार करने वाले विद्वान् अतिथि लोग हैं उन को संवा गृहस्थों के निरन्तर करनी
चाहिये औरों की नहीं ॥ धर ॥

उपद्वता इत्यस्य शंयुर्वोर्हस्यस्य ऋषिः । व.स्तुवतिर्देवता । श्रुरिग्जगती छन्दः । दियादः स्वरः ॥

फिर उस गृहस्थाश्रम को कैसे सिद्ध करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

उपंद्वताऽद्वह गाब्र्डचपंद्वताऽअज्ञावर्यः । अश्वोअत्तंस्य क्रीलालुऽ उपंद्वतो गृहेषुं नः । क्षेत्राय बः शांत्ये प्रपंचे श्वावक्ष श्वामक श्वां योः श्वंगोः ॥ ४३ ॥ पदार्थ:—(इह) इस गृहस्थाश्रम वा संसार में (व:) तुम लोगों के (शान्त्ये) हुल (व:) हम लोगों की क्षे माय रक्षा के (गृहेबु) निवास करने योग्य स्थानों में जो (गाव:) हुल देने वाली गी आदि पशु (उपहृता:) समीप प्राप्त किये वा (अ-जावय:) भेड़ बकरी आदि पशु (उपहृता:) समीप प्राप्त हुए (अथो) इस के अनन्तर (अक्रस्य) प्राण धारण करने वाले (कीलाल:) अज आदि पदार्थों का समृह (उपहृता:) अच्छे प्रकार प्राप्त हुआ हो इन सब की रक्षा करता हुआ जो में गृहस्थ हूं सो (शंयो:) सब खुलों के साधनों से (शिवम्) कल्याण वा (शम्मम्) उत्तम हुलों को (प्रपद्ये) प्राप्त होऊं || ४३ ||

भाषार्थ: गृहस्थों को योग्य है कि ईश्वर की उपासना वा उस की आज्ञा के पालने से गी हाथी बोड़े आदि पशु तथा भोजन पीने योग्य स्वादु पदार्थी का संब्रह कर
अपनी वा औरों की रक्षा कर के ज्ञान धर्म विद्या और पुरुष से इस लोक वा परलोक
के खुखों को सिद्ध करना चाहिये किन्तु किसी पुरुष थीं को आलस्य में नहीं रहना
चाहिये किन्तु सब मनुष्य पुरुपार्थ वाले होकर धर्म से चक्रवर्ति राज्य आदि धनों को
संब्रह कर उन की अच्छे प्रकार रक्षा कर के उत्तम र खुखों को प्राप्त हीं इस से अन्यथा
मनुष्यों को वर्तना न चाहिये क्योंकि अन्यथा वर्तने वालों को दुख कभी नहीं होता ४३
प्रधासिन इत्यस्य प्रजापितऋषि: । मरुतो देवता । गावजी छन्दः । पड़जः स्वरः ॥

गृहस्थ मनुष्यों को क्या २ करना चाहिये इस विषय का उपदेश अनले मंत्र में कियाहै। प्रवासिनों हवामहं मुरुनेश्च रिजार्यसः। क्रंभणं सुजीर्षसः। ४४।

पदार्थ:—हम लोग (करंभेण) अविद्याहर्षी दु!ख होने से अलग हो के (सजोप-सः) बराबर प्रांति के संवन करने (रिशादसः) दोष वा शत्रुओं को नष्ट करने और (प्रधासिनः) पके हुए पदार्थों के भोजन करने वाले अतिथि लोग और (मस्तः) यह करने वाले विद्वान लोगों को (हवामहै) सत्कारपूर्वक नित्य प्रति बुलाते रहें 1881

भावार्थ: - गृहस्थों को उचित है कि यैद्यक श्रूरवीरता और यह की सिद्ध करने वाले मनुष्यों को बुलाकर उनकी यथावत् सत्कारपूर्वक सेवा कर के उन से उत्तम २ विद्या वा शिक्षाओं को निरन्तर ग्रहण करें ॥ ४४॥

यद्प्राम इत्यस्य प्रजापतिऋपि: । महती देवता । स्वराडनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ।।

फिर अगले मन्त्र में गृहस्थों के कर्मी का उपदेश किया है ॥ यह्मामे यहरं जे यहम्भागां यदिनिह्ये । यहने अकृमा वयिन इन्तद्वं यजामहे स्वाहां ॥ ४५ ॥ पदार्थ:—(वयम्) कर्म के अनुष्ठान करने वाले हम लोग (यत्) (प्रामे) जो गृहस्थों से सेवित ग्राम (यत्) (अरण्ये) वानप्रस्यों ने जिस वन की सेवा की हो (यत्सभायाम्) विद्वान लोग जिस सभा की सेवा करते हों और (यत्) (इन्द्रिये) योगी लोग जिस मन वा श्रोत्रादिकों की सेवा करते हों उस में स्थित होके जो (एनः) पाप वा अधर्म (चर्म) करा वा करेंगे सो सब (अवयजामहे) दूर करते रहें तथा जो २ उन २ उक्त स्थानों में (स्वाहा) सत्य वाणी से पुण्य वा धर्माचरण (चन्क्रम) करना योग्य है (तत्) उस २ को (यजामहे ) प्राप्त होते रहें ।। ४५।।

भावार्थ: चारों आश्रमों में रहने वाले मनुष्यों को मन वाणी और कमीं से सत्य कमीं का आचरण कर पाप वा अधमीं का त्याग कर के विद्वानों की सभा विद्या तथा उत्तम २ शिक्षा के प्रचार कर के प्रजा के खुखों की उन्नति करनो चाहिये ॥ ४५ ॥ मोपूण इसस्यागस्त्य ऋषि: । इन्द्रमास्त्यों देवते । भुरिक् एकिंग्छन्द: । एचम: स्वर: ॥

ईश्वर और शूरवीर के सहाय से युद्ध में विजय होता है इस विषय का उप-

देश अगले मन्त्र में किया है।

मो ष्यांऽह्नद्वात्रं पृत्सु हेन्रेरस्ति हिष्माते श्राष्ट्रमञ्ज्याः। मह हिच्चार्त्तं मीदुषी युव्या हृतिष्तंतो मुक्तो वन्दंते गीः॥ ४६॥

पदार्थ:—है (इन्द्र) शूरविर! आप (अत्र) इस लोक में (इस्तु) युद्धों में (दे वें:) विद्वानों के साथ (न:) हम लोगों की (स्तु) अच्छे प्रकार रक्षा काजिये तथा (मो) मत हनन क.जिये। है (शुप्मन्) पूर्ण बलयुक शूरवीर! (हि) निश्चय कर के (चित्) जैसे (ते) आप की (मह:) वर्ड़ी (गो:) वेद प्रमाण्युक वाणी (मीढ्यः) विद्या आदि उत्तम गुणों के सी चने वा (हविष्मत:) उत्तम २ हिव अर्थात् पदार्थ युक्त (महत:) ऋतु २ में यज्ञ करने वाले विद्वानों के (यन्दते) गुणों का प्रकाश करती है जैसे विद्वान् लोग आप के गुणों का हम लोगों के अर्थ निरन्तर प्रकाश कर के आनन्दित होते हैं येसे जो (अवया:) यज्ञ करने वाला यज्ञमान है वह आप की आक्रा से जिन (यव्या) उत्तम २ यव आदि सन्नों को अग्नि में होम करता है वे पदार्थ सब प्राणियों को सुख देने वाले होते हैं ॥ ४६॥

भावार्थ: - इस मन्त्र में उपमालंकार है। जब मनुष्य लोग परमेश्वर की आराधना कर अच्छे प्रकार सब सामग्री को संग्रह करके युद्ध में शत्रुओं को जाँतकर चक्रवर्ति राज्य को प्राप्त कर प्रजा का अच्छे प्रकार पालन करके बड़े आनन्द को सेवन करते हैं तब उत्तम राज्य होता है।। ४६॥

अक्रकित्यस्थागस्य ऋषि: । अग्निरंवता । विराडनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ कौन २ मनुष्य यज्ञ युद्ध आदि कर्मों के करने की योग्य होते हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

भक्तन् कमें कर्मकृतः सह बाचा मंग्रोभुवां । देवेभ्गः कमें कृहवास्तं प्रेतं सचाभुवः ॥ ४७॥

पदार्थ:—जो मनुष्य लोग ( मयोभुवा ) सत्यप्रिय मंगल के कराने वाली (वाचा) वेदवाणी वा अपनी वाणी के ( सह ) साथ ( सचाभुव: ) परस्पर संगी होकर ( क- मंद्यत: ) कर्मों को करते हुए ( कर्म ) अपने अभीष्ट कर्म को ( अक्रन् ) करते हैं वे (दे- वेभय: विद्वान वा उत्तम २ गुण सुखाँ के लिये ( कर्म ) करने योग्य कर्म का (इत्वा) अनुष्ठान करके ( अस्तम् ) पूर्णसुख्युक्त घर को ( प्रेत ) प्राप्त होते हैं ॥ ४७॥

भावार्थ: मनुष्यों को योग्य है कि सर्त्रथा आलस्य को छोड़कर पुरुपार्थ ही में निरंतर रह को मूर्त्रपन को छोड़कर वेद विद्या से शुद्ध किई हुई वाणी को साथ सदा वतें और परस्पर प्रीति करके एक दूसरे का सहाय करें जो इस प्रकार के मनुष्य हैं वेही अच्छे र सुख युक्त मोक्ष वा इस लोक को सुखों को प्राप्त हो कर आनिन्दत होते हैं अन्य अर्थान् आलसी पुरुष आनन्द को कभी नहीं प्राप्त होते ॥ ४७ ॥

अवसृथेत्यस्यौर्णवाभ ऋषि:। यज्ञो देवतः। ब्राह्मचानुप्दुण् छन्दः। गान्धारः स्वरः ॥ अव अगले मंत्र में यज्ञ को अनुष्ठान करने व.ले यजमान को कर्मों का उपदेश किया है॥

अर्थभृथिनचुम्पुण निचंहरसि निचुम्पुणः। अर्व हेवैदेवक्कंत्रमेन् नीयासिष्यस्य मर्त्येर्मर्थकृतम्पुह्रराज्णी देव रिषस्पाहि॥ ४८॥

पदार्थ: —हे (अवभृथ) विद्या वा धर्म के अनुष्ठान से शुद्ध (निचुम्पुण) धेर्य से शब्दविद्या को पढ़ाने वाला विद्वान मनुष्य जैसे मैं (निचुम्पुण;) ज्ञान को प्राप्त कराने वा (निचेह:) निरंतर विद्याका संग्रह करने वाला (देवै:) प्रकाश स्वरूप मन आदि इन्द्रियों से (देवहतम्) किया वा (मर्ल्यै:) मरणधर्मवाले (मर्ल्येहतम्) शरीरों से किथे हुये (पन:) पापों को (अवायालियम्) दूर कर शुद्ध होता हूं बैसे तू मी (असि) हो हे। (देव) जगदीश्वर! आप हम लोगों को (पुरुराल्यः) बहुत दु:ख देने वा (रिच:) मारने योग्य शत्रु वा पाप से (पाहि) रक्षा की जिये अर्थात् दूर की जिये ॥ ४८ ॥

भावार्थ:--इस मंत्र में वाचकलुत्तोपमालंकार है-- मनुष्यों को उचित है कि पापकी

निवृत्ति धर्म की वृद्धि के लिये परमेश्वर को प्रार्थना निरन्तर कर के जो मन व णी वा शरीर से पाप होते हैं उन से दूर रह के जो कुछ अज्ञान से पाप हुआ हो उसके दु:ख कप फल को जान कर फिर दूसरी वार उस को कमीन करें किन्तु सब काल में शुद्ध कमीं के अनुष्ठान ही की वृद्धि करें 11 ४८ 11

पूर्णादर्विरित्यस्पें जीवाभ ऋषि:।यहा देवता। अनुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥ यहा में हवत किया हुआ पदार्थं केसा होता है इत वि गय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है॥

पूर्वा देवि पर्रा प्रम सुर्पृणी पुन्रापंत । बस्नेव विक्रीणावहाऽ-इष्मुर्जि ७ दानकतो ॥ ४९ ॥

पदाथ:—जो (दिर्षि) पके हुए होम करने योग्य पदाधों को प्रहण करने वाली (पूर्णा) द्रव्यों से पूर्ण हुई आहुता (परापत) होम हुए पदाधों के अंशों को ऊपर प्राप्त सकरतो वा जो आहुति आकाश में जाकर वृष्टि से (सुपूर्णा) पूर्ण हुई (पुनरापत) फिर अच्छे प्रकार पृथिवी में उत्तम जल रस को प्राप्त करतो है उस से हे (शतकतो) असंख्यात कर्म या प्रज्ञा वाले जगदीश्वर! आपकी छ्या से हम यज्ञ कराने और करने वाले विद्वान होता और यजमान दोनों (इपम्) उत्तम २ अन्नादि पदार्थ (ऊर्जम्) पराक्रस्युक्त वस्तुओं को (वस्नेव) बैश्यों को व्यवहारों को समान (विक्रीणावहें) दें वा प्रहण करें ॥ ४३ ॥

भावार्थ:—इस मंत्र में उपमालंकार है। जय मनुष्य लोग सुगन्ध्यादि पदार्थ अग्नि में हवन करते हैं तब वे ऊपर जाकर वायु वृष्टि जल को शुद्ध करते हुए पृथिषों को आते हैं जिस से यब आदि ओपधो शुद्ध हो कर दुख और पराक्रम के देने वाली हो-तौ हैं जैसे कोई वेश्यलोग रूपया आदि को दे ले कर अनेक प्रकार के अवादि पदार्था को ख्रांदिते बावेंचते हैं चेसे सबहम लोग मो अग्नि में शुद्ध द्वर्जा को छोड़ कर वर्षा वा अनेक सुखां को खरीदते हैं खरीद कर फिर वृष्टि और सुखां के लिये अग्नि में हवन करते हैं ॥४९॥

देहि म इत्यस्यौर्णवाम ऋषि:। इन्द्रो देवता। सुरिगनुष्टुप् छन्द:।
गान्धार: स्वर:॥

अव सगले मंत्र में सब आश्रमां में रहने वाले मनुष्यों के व्यवहारों का उपवेश किया है॥

देहि में दर्शमि ते नि में थेहि नि ते द्थे। निहार च हरांसि में निहार्शिहराणि ते स्वाहां॥ ५०॥ पदार्थ:—हे मित्र ! तुम (खाहा) जैसे सत्यवाणी हृदय में कहे बैसे (मे) मुझको यह वस्तु (देहि) दे वा मैं (ते) तुझ को यह वस्तु (दरामि) देऊं वा चेऊंगा तथा तू (मे) मेरा यह वस्तु (निधंहि) धारण कर मैं (ते) तुःहारा यह वस्तु (निद्धं) धारण करता हूं और तू (मे) मुझ को (निहारम्) मोल से खरीदने योग्य वस्तु को (हरासि) ले मैं (ते) तुझ को (निहारम्) पदार्थों का मोल (निहराणि) निश्चय करके देऊं (स्वाहा) ये सब व्यवहार सत्यवाणी से करें अन्यथा ये व्यवहार सिद्ध नहीं होते हैं ॥ ५०॥

भावार्थं:—सब मनुष्यों को देना लेना पदार्थों को रखना रखवाना वा धारण करना आदि व्यवहार सत्यप्रतिक्का से ही करने चाहिथे जैसे किसी मनुष्य ने कहा कि यह वस्तु तुम हम को देना में यह नहीं देता तथा देऊंगा ऐसा कहे तो वहां वैसा ही करना तथा किसी ने कहा कि मेरा यह वस्तु तुम अपने पास रख लेओ जब में इच्छा करूं तब तुम दे देना इसी प्रकार में तुम्हारा यह वस्तु रख लेता हूं जब तुम इच्छा करोंगे तब देऊंगा वा उसी समय में तुम्हारा यह वस्तु रख लेता हूं जब तुम इच्छा करोंगे तब देऊंगा वा उसी समय में तुम्हारे पास आऊंगा वा तुम आकर ले लेना इत्यादि ये सब व्यवहार सत्यवाणी ही से करने चाहिथे और ऐसे व्यवहारों के विना किसी मनुष्य की प्रतिष्ठा वा कार्यों की सिद्धि नहीं हो सकता ॥ ५०॥

अक्षित्रित्यस्य गोतम ऋषि: । इन्द्रो देवता । विराट् पंक्तिश्छन्दः । पंचम: स्वर: ॥ उस यज्ञादि व्यवहार से क्या२ होता है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

ग्रक्षत्रमी मदन्त्रधर्व प्रियाऽअध्वत । अस्तीवत् स्वभानवा

विषा नविष्ठया सुनी योजान्यिन्द्र ते हरी : ५१॥

पदार्थ: —हे (इन्द्र) सभा के स्वामी जो (ते) आप के सम्बन्धी मनुष्य (स्व-भानवः) अपनी ही दीप्ति से प्रकाश होने वा (अविध्याः) अंशों को प्रमन्न कराने वाले (विधाः) विद्वान् लोग (निवष्टया) अत्यन्त नवीन (मती) बुद्धि से (हि) निश्चय करके परमातमा की (अस्तोपत) स्तुति अंशे (अल्लेन) उत्तम २ अकादि प्रवाधों को भक्षण करते हुए (अमीमदन्त) अनन्द को प्राप्त होने और उसीसे वे शबु वा दुःखीं को (न्वयूषत) शीध कीपत करते हैं जैसे ही इस यज्ञ में (इन्द्र) हे सभापते! (ते) आप के सहाय से इस यज्ञ में निपुण हों और दू (हरी) अपने वल और पराक्रम को हम लोगों के साथ (योज) संयुक्त कर ॥ ५१॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में उपमालक्कार है-मनुष्यों को उचित है कि प्रतिदिन नदीन २ ज्ञान वा किया की वृद्धि करते रहें जैसे मनुष्य विद्वानों के सत्सक्क वा शास्त्रों के प- द्ने से नदीन २ बुद्धि नदीन २ किया को उत्पन्न करते हैं बैसे ही सब मनुष्यों को अ-नुष्टान करें ॥ ५१ ॥

सुसंदर्शमित्यस्य गोतम ऋषिः । इन्द्रो देवता | विराद् पङ्किश्छन्दः । पंचमः स्वरः || वह इन्द्र कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है || मु<u>मं</u>दद्यीत्वा <u>व</u>यं मर्घवन्वन्दिष्यिमिहिं । प्र नूनं पूर्णवन्धुर स्तुतो यासि व<u>ञाँ</u>र॥ ग्रमु योजान्दिन्द्र ते हरीं ॥ ५२ ॥

पदार्थ:—है (मधवन्) उत्तम २ विद्यादि धनपुक (इन्द्र) विद्वान तू (वयम्) हम लोग ( झुसंदशम् ) अच्छे प्रकार व्यवहारों के देखने वाले ( ते ) आप की (नूनम्) निश्चय कर के (वंदिशोमिह ) स्तुति करें तथा हम लोगों से (स्तुतः ) स्तुति किये हुए आप (वशान् ) इच्छा किये हुए पदार्थों को (यासि ) प्राप्त करते हो और (ते) अपने (हरी) वल पराक्रमों को अप (अनुप्रयोज) हम लोगों के सहाय के अर्थ युक्त कीजिये ॥ १॥ (वयम् ) हम लोग ( सुसंदशम् ) अच्छे प्रकार पदार्थों को दिखाने वा ( मधवन् ) धन को प्राप्त कराने तथा ( पूर्णवन्धुरः ) सब जगत् के बन्धन के हेतु (त्वा ) उस सूर्यलोक की ( नूनम् ) निश्चय करके ( वन्दिपीमिह ) स्तुति अर्थात् इस के गुण प्रकाश करके (स्तुतः ) स्तुति किया हुआ यह हम लोगों को (वशान् ) उत्तम २ व्यवहारों की सिद्धि कराने वालो कामनाओं को ( यासि ) प्राप्त कराता है ( तु ) जैसे ( ते ) इस सूर्य के (हरी) धारण आकर्षण गुण जगत् में युक्त होते हैं वैसे आप हम लोगों को विद्या को सिद्धि करने वाले गुणों को (अनुप्रयोज ) अच्छे प्रकार प्राप्त कीजिये ॥ ५२ ॥

भावार्थ: इस मन्त्र में श्लेष और उपमालक्कार है - मजुष्यों को सब जगत् के हित करने वाले जगदीश्वर ही की स्तृति करनी और कीसी की न करनी चाहिये। क्योंकि जैसे सूर्यलोक सब मृतिमान द्रव्यों का प्रकाश करता है बेसे उपासना किया हुआ ईश्वर भी भक्त जनों के आत्माओं में विज्ञान को उत्पन्न करने से सब सत्यव्यवहारों को प्रकाशित करता है इस में ईश्वर को छोड़ कर और किसी की उपासना कभी नहीं करनी चाहिये॥ ५२॥

मनोन्वित्यस्य बन्धुर्ऋषः । मनो देवता । अतिपादनिचृदगायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥
इस के आगे मन के लक्षण का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
मनो न्वाह्वांमहे नारा<u>ञा</u> छं सेन स्तो भेन पितृषां च मन्मि भः॥५३॥
पदार्थः - हम लोग ( नाराशंसेन ) पुरुषा के अत्यन्त प्रशंसनीय ( स्तोमेन ) स्तु-

तियुक्तं व्यवहार और (पितृणाम्) पालना करने वाले ऋ तु वा ज्ञानवान् मनुष्यों के ( ग्रन्मिम: ) जिन से सब गुण जाने जाते हैं उन गुणों के से ( ग्रनः ) संकल्पविक्रहपा- त्मक चित्त को ( अन्वाह्नामहें ) सब ओर से हटा के हद करते हैं ॥ ५३॥

भावार्थ:—मनुष्यों को मनुष्य जन्म की सफलता के लिये विद्या आदि गुणों से युक्त मन को करना चाहिये जैसे ऋतु अपने २ गुणों को क्रम २ से प्रकाशित करते हैं तथा जैसे विद्वान लोग कम २ से अनेक प्रकार की अन्य २ विद्याओं को साक्षात्कार करते हैं वैसा हाँ पुरुषार्थ करके सब मनुष्यों को निरन्तर विद्या प्राप्ति करनी खा-हिये ॥ ५३ ॥

आनपत्वित्यस्य बन्धुऋषिः । मनो देवता । विराड् गायत्री छन्दः । वड्जः स्वरः ॥

फिर वह मन फैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

था नंऽएतु मनः पुनः ऋरवे दक्षांय जीवसे ज्योक् च म्पे दृशे॥५४॥

पदार्थ:—(म न:) जो स्मरण कराने वाला चित्त (ज्योक्) निरंतर (सूर्यम्) परमेश्वर सूर्यलोक वा प्राण को (हशे) देखने वा (कत्वे) उत्तम विद्या वा उत्तम क-में। को स्मृति वा (जीवसे) सो वर्ष से अधिक जीने (च) और अन्य शुभ कर्मों के अनुष्ठान के लिये हैं वह (न:) हम लोगों को (पुनः) वारम्वार जम्म २ में (आ) सब प्रकार से (पतु) प्राप्त हो ॥ ५४॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को उत्तम कमी के अनुष्ठान के लिये चित्त की शुद्धि वा जन्मर में उत्तम चित्त की प्राप्ति ही की इच्छा करें जिस से मनुष्यजन्म को प्राप्त होकर ईश्वर की उपासना का साधन करके उत्तम २ धर्मों का सेवन कर सके ॥ ५४॥

पुनर्न इत्यस्य बन्धुऋषि:। मनो देवता । निचृद्गायश्री छन्दः। षड्जः स्वरः ॥

फिर मन शब्द से बुद्धि का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

पुनर्नः पितरो मनो ददांतु दैव्यो जनः। जीवं वातं ध सचे-महि॥ ५५॥

पदार्थ:—है (पितर:) उत्पादक वा अस्र शिक्षा वा विद्या को देकर रक्षा कर-ने व.ले पिता आदि लोग आप की शिक्षा से यह (वैद्य:) विद्वानों के बीच में उ-त्यस हुआ (जन:) विद्या वा धर्म से दूसरे के लिये उपकारों को प्रकट करने वाला विद्वान पुरुष (न:) हम लोगों के लिये (पुन:) इस जन्म वा दूसरे जन्म में (मन:) धारणा करने वाली बुद्धि को (दवातु) देवे जिससे (जीवम्) ज्ञानसाधन युक्त जी-वन वा (बातम्) सत्य बोलने बादि गुण समुदाय को (सच्चेमहि) अच्छे प्रकार प्रा-स करें ॥ ५५॥ भाषार्थ:—विद्वान् माता पिता आचार्व्यों की शिक्षा के विना मनुष्यों का जम्म सफल नहीं होता और मनुष्य भी उस शिक्षा के विना पूर्ण जीवन वा कर्म के संयुक्त क-रने का समर्थ नदीं हो सकते इस से सब काल में विद्वान् माता पिता और आचार्यों को उचित है कि अपने पुत्र आदि को अब्हे प्रकार उपदेश से शरीर और आत्मा के ब-लवाले करें ॥ ५५ ॥

वयमित्यस्य बन्धुऋषः । सोमो देवता । गायत्री छन्दः । पर्जः स्वरः ॥ अय सोम शब्द से ईश्वर और ओषधियों के रहीं का उपदेश अगले मन्त्र में किया है॥ व्यक्षसीम ज्ञने तव मनंस्तुनुषु विभ्रंतः । प्रजार्वन्तः सचेमहि॥५६॥

पदार्थ:—हं (सोम) सब जगत् को उत्पन्न दारने व.ळे जगदीश्वर (तव) आपको (जूते) सत्यभाषण आदि धर्मों को अनुष्ठान में वर्त्तमान हो के (तन्षु) बढ़े र सुक्ष-युक शरीरों में (मन:) अन्तः करण की अहङ्कारादि वृत्ति को (विभ्रत:) धारण करते हुए और (प्रजावन्त:) बहुत पुत्र आदि राष्ट्र आदि धन व.ळे हो के हम छोग (सचेमहि) सब सुखों को प्राप्त होवें ॥ १॥ (तव) इस (सोम) सोमलता आदि ओषधियों के (दने) सत्य २ गुण ज्ञान से सेवन में (तन्षु) सुखयुक शरीरों में (मन:) चित्त की दृत्ति को (विभ्रत:) धारण करते हुए (प्रजावन्तः) पुत्रराज्य आदि धन व.ळे होकर (वयम्) इम छोग (सचेमहि) सब रुखों को प्राप्त होवें ॥२॥५६॥

भावार्थ: --इस मन्त्र में श्लेपाल द्वार है -- ईश्वर की आज्ञा में वर्षमान हुए महुष्य लोग शरीर आत्मा के रुखों को निरन्तर प्राप्त होते हैं। इसी प्रकार युक्ति से सोम आदि ओपधियों के सेवन से उन रुखों को प्राप्त होते हैं परन्तु आलसी महुष्य नहीं।। ५६।।

पच त इत्यस्य बन्धुऋषिः । सद्दो देवता । निचृदतुप्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ मन के लक्षण कहने के अनन्तर प्राण के लक्षण का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

एव ते रह आगः सह स्वस्नाम्बिक्या तं जुंबस्य स्वाहां। एव ते रह आग आखुस्ते एशः॥ ५७॥

पदार्थ:—हे ( रुद्र ) अन्यायकारी मनुष्यों को रुलाने वाले विद्वान् जो ( ते ) तेरा ( एष: ) यह ( भागः ) सेवन करने योग्य पदार्थं समूह है उसको तू ( अभ्विकया ) वेदवाणां वा ( स्वल्ला ) उत्तम विद्या वा क्रिया के ( सह ) साथ (ज्ञुषस्व) सेवन कर तथा हे ( रुद्र ) विद्वान् ! जो ( ते ) तेरा (एष:) यह ( भागः ) धर्मं से सिद्ध बंधा वा ( स्वल्ला ) वेदवाणां है उसका सेवन कर और हे (रुद्र) विद्वान् ! जो (ते) तेरा (एष:)

### यजुर्वेदभाष्ये —

शह (आखु:) स्रोदने योग्य शस्त्र वा (पशु:) भोग्यपदार्थ है (तम्) उस को (ज्ञ-श्रह्म ) सेवन कर || १ || जो (एष:) यह (रुद्र ) प्राण है (ते ) जिसका (एष:) यह (भाग:) भाग है जिस को (अग्विकया) वाणी वा (स्वज्ञा) विद्या क्रिया के (सह ) साथ (ज्ञुषस्व ) सेवन करता वा जो (ते ) जिस का (स्वाहा) सत्य वा-णीरूप (भाग:) भाग है और जो इसके (आखु:) स्रोदने वाले पदार्थ वा (पशु:) दर्शनीय भोग्य पदार्थ हैं। जिसका यह (ज्ञुषस्व ) सेवन करता है उसका सेवन स्व मतुष्य सदा करें || ५७ ||

भावार्थ:—इस मन्त्र में श्लेपालक्कार है—जैसे भाई पूर्ण विद्यायुक्त अपनी बहिन के साथ वेदादि शब्द विद्या की पढ़ कर आनन्द को भोगता है जैसे विद्वान भी वि-द्या की प्राप्त हो कर सुखी होता है। जैसे यह प्राण श्रेष्ठ शब्द विद्या से प्रिय आनन्द दायक होता है यैसे सुशिक्षित विद्वान भी सब को सुख करने वाला होता है इन दो-नों के विना कोई भी मनुष्य सत्यज्ञान वा सुख भोगों को प्राप्त होने को समर्थ नहीं हो सकता ॥ ५७॥

भव रुद्रमित्यस्य बन्धुऋषि: । रुद्रो देवता । विराट् पंक्तिश्छन्द: । पंचम: स्वर: ॥ भव अगले मन्त्र में रुद्रशब्द से ईश्वर का उपदेश किया है ॥

भवं रुद्रमंदीमुह्यवं देवन्त्रवंस्वकम् । यथां नो वस्वंसुस्करस्ययां नः । श्रेवंसुस्करुस्थां नो व्यवसाययांत् ॥ ५८ ॥

पदार्थ:—हम लोग ( ज्यम्बकम् ) तीनों काल में एक रस झानयुक ( देवम् ) देने वा ( छद्रम् ) दुर्धों को कलाने वाले जगदीश्वर् की उपासना कर के सब दुःखों को ( शवादीमिष्ट ) अच्छे प्रकार नष्ट करे ( यथा ) जैसे परमेश्वर ( नः ) हम लोगों को ( वस्यसः ) उत्तम २ वास करने व.ले ( अव करत् ) अच्छे प्रकार करे ( यथा ) जैसे ( नः ) हम लोगों को ( श्रेयसः ) अत्यन्त श्रेष्ठ ( करत् ) करे ( यथा ) जैसे ( नः ) हम लोगों को ( व्यवसायवात् ) निश्चय वाले करे यैसे सुखपूर्वक निवास कराने वा वस्तम गुणयुक्त तथा सल्यपन से निश्चय देने वाले परमेश्वर हो को प्रार्थना करें ॥ ५॥।

भाषार्थ:—कोई भी मनुष्य ईश्वर की उपासना वा प्रार्थना के विना सब दु:कों के अन्त को नहीं प्राप्त हो सकता। क्योंकि वहीं परमेश्वर सब सुख पूर्वक निवास वा उ-त्तम २ सत्य निश्चयों को कराता है इस से जैसी उस की आहा है उसका पालन वैसा ही सब मनुष्यों को करना योग्व है ॥ ५८॥

भेवजमसोत्यस्य बन्धुऋषिः । कट्टो देवता । स्वराङ् गायत्री छन्दः । पङ्जः स्वरः ॥ फिर वह परमेश्वर कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

# भेषु जर्मास भेषु जङ्गबे ऽइवां य पुरुषाय भेषु जम् । मुखम्मेषायं मेडवै ॥ ५९ ॥

पदार्थ:—है जगदीश्वर! जो अप (भेयजम्) शरीर अन्त:करण इन्द्रिय और गाय आदि पशुओं के रोग नाश करने वाले (असि) हैं (भेयजम्) अविद्यादि होशों को करने वाले (असि) हैं सो आप (न!) हम लोगों के (गवे) गौ आदि (अश्वा-य) घोड़ा आदि (पुरुषाय) सब मनुष्य (मेपाय) मेदा और (मेष्ये) मेड़ आदि की स्त्रियों के लिये (सुख्य) उत्तम र सुखों को अच्छी प्रकार दीजिये ॥ ५१॥

भावार्थ: किसी मनुष्य का परमेश्वर की उपासना के विना शरोर आत्मा और प्रजा का दु:ख दूर हो कर सुख नहीं हो सकता इस से उस की स्तुति प्रार्थना और उपासना अदि के करने और ओपधियों के सेवन से शरीर आत्मा पुत्र मित्र और पशु आदि के दु:खों को यक्ष से निवृत्त कर के सुखों को सिद्ध करना उचित है ॥ ५९ ॥

ज्यम्बकमित्यस्य वसिष्ठ ऋषिः। रहो देवता । विराड् ब्रह्मी विष्टुप् छन्दः।

#### धेवतः खरः॥

फिर वह कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

रुपंस्वकं यजामहे सुग्रुनिंघ पुष्टिवधीनम् । उर्वाष्ठकिनेव बन्धनानमृत्योमीचीयमाऽस्तांत् । रुपंस्वकं यजामहे सुग्रुनिंघ पंतिवेदनम् ।

उर्वाष्ठकिनेव बन्धनादिनो सुक्षीय मासूतः ॥ ६० ॥

पदार्थ:—हम लोग जो (सुगन्धिम्) शुद्ध गन्धयुक्त (पृष्टिवर्धनम्) शरीर आत्मा और समाज के बल को बढ़ाने वाला (ज्यम्बक्तम्) कद्गरूप जगदोश्वर है उस की (य-जामहे) निरन्तर स्तुति करें इस की हपा से (उर्वाक्तमिव) जैसे खर्ब जा फल पक कर (बन्धनात्) लता के सम्बन्ध से छूठकर अमृत के तुल्य होता है वैसे हम लोग भी (मृत्यो:) प्राण वा शरीर के वियोग से (मुक्षीय) छूट जावें (अमृतात्) और मोझक्तप सुक्ष से (मा) श्रद्धारहित कभी न होवें तथा हम लोग (सुगन्धिम्) उत्त-म गन्धयुक्त (पतिवेदनम्) रक्षा करने हारे स्वामी को देने वाले (ज्यम्बक्तम्) सब के अध्यक्ष जगदीश्वर का (यजामहे) निरन्तर सत्कार पूर्वक ध्यान करें और इस के अध्यक्ष जगदीश्वर का (यजामहे) निरन्तर सत्कार पूर्वक ध्यान करें और इस के अध्यक्ष जगदीश्वर का (यजामहे) विरन्तर सत्कार पूर्वक ध्यान करें और इस के अध्यक्ष जगदीश्वर को समान प्रिष्ट होता है। यैसे हम लोग भी (इत:) इस शरीर से (मु-क्षीय) छूट जावें (अमुत:) मोझ और अन्य जन्म के सुख और सत्यधर्म फल से (मा) पृथक् न होतें || ६० ||

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमालङ्कार है— मनुष्य लोग ईश्वर को छोड़ कर किसी का पूजन न करें क्योंकि वेद से अविहित और दु:खका फल होने से परमातमा से भिन्न दूसरे किसी की उपासना न करनी चाहिये जैसे खर्ब जा फल लता में लगा हु-(आ अपने आप पकर कर समय के अनुसार लता से छूट कर सुन्दर स्वादिष्ट हो जाता है वैसे ही हम लोग पूर्ण आयु को भोग कर शरीर को छोड़ के मुक्ति को प्राप्त होयें कभी मोल्ल की प्राप्त के लिये अनुष्ठान वा परलोक की इच्छा से अलग न होयें और न कभी नास्तिक पक्ष को लेकर ईश्वर का अनादर भी करें जैसे व्यवहार के सुखा के लिये अन्न जल आदि की इच्छा करते हैं वैसे ही हम लोग ईश्वर, वेद, वेदोक्तधर्म, और मुक्ति होने के लिये निरन्तर श्रद्धा करें || ६० ||

पतत्त रत्यस्य विसष्ठ ऋषिः में सुरिगास्तारपंक्ति श्लन्दः । पंचमः स्वरः ॥ अव अगले मन्त्र में रुद्रशब्द से श्र्वोर के कमों का उपदेश किया है ॥ प्रतत्ते रुद्राव्यसं तेने परो मूर्जवतीतीहि। अर्व ततधन्वा पिनां-कावमः कृत्तिवामा अहिं असन्नः किवोऽतीहि ॥ ६१ ॥

पदार्थ:—हे ( रुद्र ) शत्रुओं को रुलाने व ले युद्ध विद्या में कुशल सेनाध्यक्ष विद्वान्! (अवततधन्त्रा) युद्ध के लिये विस्तार पूर्वक धतुको धारण करने (पिनाकाषसः)
पिनाक अर्थात् जिस शस्त्र से शत्रुओं के बल को पीस के अपनी रक्षा करने ( रृत्तिवासाः ) चमड़े और कवचों के समान दृद्ध वलों के धारण करने (शिवः) सब सुखाँ
के देने और ( परः ) उत्तम सामर्थ्य व ले शूरबोर पुन्य ( मूजवतः ) मूंज धास आदि
युक्त पर्वंत से दूसरे देश में शत्रुओं को ( अतोहि ) प्राप्त काजिये ( एतत् ) जो यह
( ते ) आपका ( अवसम् ) रक्षण करना है ( तेन ) उस से ( नः ) हम लोगों को ( अहिंसन् ) हिंसा को छोड़ कर रक्षा करते हुए आप ( अतोहि ) सब प्रकार से हम लोगों
का सत्कार कीजिये ॥ ६१ ॥

भावार्थ:—हे मनुष्यो तुम को धत्रुओं से रहित हो कर राज्य को निष्कंटक करके सब अस्त्र शस्त्रों का संपादन कर के दुष्टों का नाश और श्रेष्टों की रक्षा करो कि जिस से दुष्ट शत्रु सुखी और सज्जन लोग दु:खी कदापि न होवें || ६१ ||

ज्यायुषित्यस्य नारायण ऋषिः। रुद्रो देवता । उप्णिक्छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥ मनुष्य को कैसी आयु भोगने के लिये ईश्वर की प्रार्थना करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है। रुग्रागुषं ज्ञमद्ंग्नेः क्र्रयर्पस्य स्यागुषम् । यहेवेषुं स्यागुषं तस्रो अ-स्तु स्यागुषम् ॥ ६२ ॥

पदार्थं:—हे जगदीश्वर आप (यत्) जो (देवेषु) विद्वानों के वर्तमान में (ज्यायुषम्) ब्रह्मचारी गृहस्थ वानप्रस्थ और सन्यास आश्रमों का परोपकार से युक्त आयु
वर्त्तत जो (जमदमे:) चक्षु आदि इद्रियों का (ज्यायुषम्) शुद्धि बल और पराक्रम
युक्त तीन गुण आयु और जो (कश्यपस्य) ईश्वर प्रेरित (ज्यायुषम्) तिगुणी अर्थीत् तीन सी वर्ष से अधिक भी आयु विद्यमान है (तत्) उस इस शरीर आत्मा और
समाज को आनन्द देने वाले (ज्यायुषम्) तीनसी वर्ष से अधिक आयु को (न:) हम
लोगों को प्राप्ति कीजिये ॥ ६२ ॥

भाषार्थ:—इस मंत्र में चक्षु सब इन्द्रियों का और परमेश्वर सब रचना करने हारों में उत्तम है ऐसा सब मनुष्यों को समझना चाहिये और (ज्यायुषम्) इस पदवी की चारवार आवृत्ति होने से तीनसी वर्ष से अधिक चारसी वर्ष पर्यन्त भी आयु का प्रहण किया है इसकी प्राप्ति के लिये परमेश्वर की प्रार्थना कर के और अपना पृष्ठपार्थ करना उचित है। प्रार्थना इस प्रकार करनी चाहिये हे जगदीश्वर! आपकी हुए। से जैसे विद्वान् लोग विद्या धर्म और परोपकार के अनुष्ठान से आनन्द पूर्वक तोनसी वर्ष पर्यन्त अनु को भोगते हैं वसे ही तीन प्रकार के ताय से शरीर, मन, बुद्धि, चित्त, अहंकारक्षप अन्तः करण इन्द्रिय और प्राण अन्ति को रहित सुख करने व ले विद्या विद्वान सहित आयु को हम लोग प्राप्त हो कर तीनसी वा चारसी वर्ष पर्यन्त सुक पूर्वक भागें। इर ।।

शिवोनामसीख्य नारायण ऋषि:। रुद्रो देवता । सुरिग्जगती छन्द: । निपाद: स्वरें: ॥

अव अगले मंत्र में रुद्र शब्द से उपदेश करने हारे के गुणों का उपदेश किया है।।

श्चितों नामां सि स्वधितिस्ते पिता नर्मस्ते अस्तु मामां हिथसीः।

निवंत्ति ग्राम्यार्युषेऽन्नाचांय प्रजनंनाय रायस्पोषांय सुप्रजास्त्वार्य
सुवी स्पर्धि ।। ६३॥

पदार्थ: —हे जगदीभ्वर ! और उपदेश करने हतरे विद्वान् जो आप (स्वधितिः) अ-विनाशी होने से वज्रमय (अति ) हैं जिस (ते ) अत्यक्ता (शिवः ) सुख स्वरूप वि-ज्ञान का देने वाला (नाम ) नाम (असि ) है सो आप मेरे (पिता) पालन करने वाले (असि ) हैं (ते ) आप के लिये मेरा (नमः ) सत्कार पूर्वक नमस्कार (अस्तु ) वि- विदित हो तथा आप ( मा ) मुझे ( मा ) मत (हि॰ सी: ) अल्पमृत्यु से युक्त की जिये और मैं आप को ( आयुषे ) आयु के भोगने ( अक्षाद्याय ) अक्ष आदि के भोगने (सु-प्रजास्तवाय) उत्तम २ पुत्र आदि वा चक्रवर्ति राज्य आदि की प्राप्ति होने (सुवीर्य्याय) उत्तम शरीर आत्मा को बल पराक्रम होने और (रायस्पोषाय) विद्या वा ुवर्ण आदि धन की पृष्टि के लिपे (वर्त्तयामि) वर्त्ताता और वर्त्तता हूं इन प्रकार वर्त्तने से सब दु: सों को छुड़ा के अपने आत्मा में उपास्प्रकृप से निश्चय कर के अन्तर्यामीक्षप आप का आश्रय कर के सभी में वर्त्तता हूं ॥ ६३ ॥

भाषार्थ:—कोई भी मनुष्य भंगलमय सबर्की पालना करने वाले परमेश्वर की आ-हा पालन के विना संसार वा परलोक को लुखों को प्राप्त होने को समर्थ नहीं होता न कदापि किसी मनुष्य को नास्तिक पक्ष को लेकर ईश्वर का अनादर करना चाहिये जो नास्तिक होकर ईश्वर का अनादर करना है उस का सर्वत्र अनादर होता है इस से सब मनुष्यों को आस्तिक बुद्धि से ईश्वर की उपासना करनी योग्य है ॥ ६३॥

इस तीसरे अध्याय में अग्निहोत्र आदि यहाँ का वर्णन, अग्नि के स्वभाव वा अर्थ का प्रतिपादन, पृथिवो के भ्रमण का लक्षण, अग्नि शब्द से ईम्बर वा भंतिक अर्थ का प्रतिपादन,
अग्निहोत्र के भंत्रों का प्रकाश, ईम्बर का उपस्थान, अग्नि का स्वरूप कथन, ईम्बर की
प्रार्थना, उपासना वा इन दोनों का फल, ईम्बर के स्वभाव का प्रतिपादन, सूर्व्य के किरणों के कार्य का वर्णन, निरन्तर उपासना, गायको भंत्र के अर्थ का प्रतिपादन यहा
के फल का प्रकाश, भौतिक अग्नि के अर्थ का प्रतिपादक, गृहस्थाश्रम के आवश्यक
कार्यों के अनुष्ठान और लक्षण, इन्द्र और पवनों के कार्य का वर्णन, पृहपार्थ का आवश्यक फरना, पापों से निश्च होना, यहा की समानि आवश्यक करनी। सत्य से
लेने देने आदि व्यवहार करना, विद्वाद वा कृतुओं के स्वयन का वर्णन चार, प्रकार
के अन्त: करण का लक्षण, स्ट्र शब्द के अर्थ का प्रतिपादन, जिन्हों वर्ध अवश्य अग्रु
का संपादन करना और धर्म से अग्रु आदि पदार्थों का प्रहण का वर्णन किया है इस
से दूसरे अध्याय के अर्थ के साथ इन तीसने अध्याय के अर्थ को सङ्गति जाननी
चाहिने ॥

यह तीसरा अध्याय समाप्त हुन्ना ॥

### ओ३म्

# ऋष चतुर्थाऽध्यायः प्रार्भ्यते॥

विद्यांनि देव स्वितदुरितानि परांसुय । यह्न ते तथा स्वास्ति ॥ १॥ तत्र देमगन्मेत्यत्य प्रजापितऋष्टिः । अवोषध्यौ देवते । विराह् माह्मोजगती छन्दः । निषदः स्वरः ॥

अब चौथे अध्याय का प्रारम्भ किया जाता है इस के प्रथम मन्त्र में जल के गुण, स्वभाव और दृख का उपदेश किया है।

एरमंगनम दंख्यजंनम्मृश्वित्या यत्रं देशामो अर्जुषन्त विद्वे । श्वन्यामाभ्यां स्मन्तंरन्तो यर्जुर्भी ट्रायर्पविण साम्रिषा मंदेम । हुमा आपुः श्रामं मे सन्तु देशी । श्रीषंत्रे आर्यस्य स्वधिते मैनंश्रे हिश्रे सीः ॥ १ ॥

पदार्थः—है विद्वन् ! जैसे (पृथिव्याः ) सूमि पर मनुष्य जन्म को प्राप्त होके जो (इदम्) यह (देवयजनम् ) विद्वानों का यजन पूजन वा उन के लिये दान हैं उस को प्राप्त होके (यश्र) जिस देश में (क्रवसामान्याम्) ऋग्वेद, सामवेद, तथा (यज्जिमें:) यज्जुवंद के मन्त्रों में कहं कर्स (रायस्पोषण) धन की पृष्टि (सिम्पा) उत्तम २ विद्या आदिकी इच्छा वा अन्न आदि से दुःखां के (सन्तरन्तः) अन्त को प्राप्त होते हुए (विश्वे) सब (देवासः) विद्वान् हम लोग हुलों को (अगन्म) प्राप्त हों (अज्जुपन्त) सब प्रकार से सेवन करें (अदेग ) खुलो रहें (उ) और भी (मे) मेरे छुनियम विद्या उत्तम शिक्षा से सेवन किये हुए (इसः ) थे (देवीः) शुद्ध (आपः) जल हुल देने वाले होते हैं जैसे वहां तू मो उन को प्राप्त हो (जुलस्त ) सेवन और आनव्य कर वे जल आदि पदार्थ भी तुझ को (शम्) सुल कराने वाले (सन्तु ) होवें जैसे (ओपधे) सोमलना आदि ओपधिगण सब रोगों से रक्षा करता है यसे तू भी हम लोगों को (जायस्व) रक्षा कर (स्वधिते) रोग नाश करने में वज्र के समान होकर (पनम्) इत यज्ञमन वा प्राणी मात्र को (मा हिक्सीः) कभी मत मार शिशा भावार्थः—इस मन्त्र में छुनोपमालङ्कार है—जैसे मनुष्य छोग ब्रह्मचर्य पूर्वक अन्न और उपनिषद सहित चारों वेदों को पढ़ कर औरों को पढ़ा कर विद्या को प्रकाशित

कर और विद्यान होके उत्तम कमीं के अनुष्टान से सब प्राणियों को सुक्षी करें मैसे हीं इन विद्यानों का सत्कार कर इन से बैदिक विद्या को प्राप्त हो कर शरीर वा आतमा की पृष्टि से धन का अस्पन्त संचय करके सब मनुष्यों को आवित्वत होना चाहिये॥१॥ आयो अस्मानित्यस्य प्रजापितऋषि:। आयो देवताः। स्वराष्ट्र ब्राह्मी विष्टुप् छन्दः। धैवत: स्वरः॥

फिर उन जलों से क्या २ करना च हिये इव विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

श्रापों अस्मान्मातरंः शुन्धवन्तु धूननं नो धृनुष्तुः पुनन्तु ।

विश्व श्र हि रिप्रम्प्रवहंन्ति देवीः । उदिदंश्यः शुन्ति एंमि ।

देशिन्यस्मेरत्नूरंसि तान्त्वां शिवार श्रामाम्परि द्धे भूतं वर्षी
पुष्पंनु ॥ २ ॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो ! जैसे (भद्रम्) अति सुन्दर (वर्णम्) प्राप्त होने पोग्य रूप को (पुष्यम्) पुष्ट करता हुआ में जो (पृतष्व:) धृत को पवित्र करने ! (देवा:) दिव्यगुणयुक्त (मातर:) माता के समान पालन करने व.ले (आप:) जल (रिप्रम्) व्यक्तवाणी को प्राप्त करने वा जानने योग्य (विश्वम्) सब को (प्रवहन्ति) प्राप्त करते हैं
जिन से विद्वान् लोग (अस्मान्) हम मनुष्य लोगों को (शुन्धुयन्तु)व हा देश को पवित्र
करें और जो (धृतेन) धृत से पुट करने योग्य जल हैं जिन से (नः) हम लोगों को
कर सकें उन से (पुनन्तु) पवित्र करें। जसे में (ल्ज् ) अच्छे प्रकार (इत्) भी
(आभ्यः) इन जलों से (शुचिः) पवित्र तथा (अपूतः) शुद्ध होकर (दोक्षातपसोः) ब्रह्मचर्य्य आदि उत्तम २ नियम सेवन से जो धर्मानुष्ठान के लिये (तन्ः) शरौर (असि) है जिस (शिवाम्) कल्याणकारी (शम्माम्) सुल स्वरूप शरीर को
(पित्र) प्राप्त होता और (परिवधे) सब प्रकार धारण करता हुं यसे तुम लोग भी
उन जल और (ताम्) जस (त्वाम्) अयुक्तम शरीर को धारण करो ॥ २ ॥

मानार्थ:—इस मंत्र में वाचकलुप्तोपमालक्षर है—प्रतुष्यों को उचित है कि जो सब सुझों को प्राप्त करने प्राणों को घारण कराने तथा माता के स्प्रान पालन को हेतु जब हैं उन से सब प्रकार पवित्र होके इनको शोध कर उनुष्यों को नित्य सेवन करने चाहिये जिससे सुन्दरवर्ण रोगरहित शर्गर को संपादन कर निरन्तर प्रयत्न के साथ धर्म का अनुष्ठान कर पुरुषार्थ से आनन्द मोगना चाहिये। २ ॥

महोनामित्यस्य प्रजापतिक्रंषिः । मेघो देवता । भुरिक् त्रिष्टुर् छन्दः । भैवतः स्वरः ॥ फिर इस जल समूह से उत्पन्न तुप भेघ का क्या निमित्त है इस विषय का उपदेश अगले भेत्र में किया है।

महीनाम्पयोऽसि वर्चोदा असि वर्ची से देहि। वृत्रस्यांसि क-नीनंकअध्युदी असि वर्धोर्मे देहि॥ १॥

पदार्थ:—जो यह (महीनाम्) पृथिषी आदि के (पयः) जल रस का निमित्त (असि) है (वन्नोंदाः) दीप्ति का देने बाठा (असि) है जो (मे) मेरे लिये (वर्चः) प्रकाश को (देहि) देता है जो (चूजस्म) मेघ का (कनीनकः) प्रकाश करने वाला (असि) है वा (चक्षुदाः) नेज के व्यवहार का सिद्ध करने वाला (असि) है वह सूर्व्य (मे) मेरे लिये (चक्षुः) नेजों के व्यवहार को (देहि) देता है।। ३।।

भाषार्थ:—मनुष्यों को जानना उचित है जिस सूर्व्य प्रकाश के विना वर्षा की उ-त्पत्ति वा नेत्रों का व्यवहार सिद्ध कभी नहीं होता। जिसने इस सूर्व्य छोक को रचा है उस परमेश्वर को कोटि असंख्यात धन्यवाद देते रहें ॥ ३॥

चित्पतिमेंत्यस्य प्रजापतिऋषिः । परमात्मा देवता । निचृद्बाह्या पङ्किश्छन्दः । पत्रवमः स्वरः ॥

जिस ने सूर्य्य अदि सब जगत् को बनाया है वह परमात्मा हमारे लिये क्या २ करे इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

श्चित्पतिमा पुनातु बाक्यतिमा पुतातु देवो मा सिविता पुनाः स्विचित्रकेष पुवित्रेण मुद्रीस्य गुह्मिनः । तस्यं ते पवित्रपते पुः वित्रपतिस्य पत्कामः पुनेतन्त्रकंत्रस्य ॥ ४॥

पदार्थः-हे (पवित्रपते) पवित्रता के पालन करने हारे परमेश्वर! (चित्पत्तिः) विज्ञान के स्वामी (वावपतिः) पाणी को निमेल के और (सिवता) सब जगत् को
उत्पन्न करने वाले (देवः) दिव्यस्वरूप आप (पित्रतं ण) शुद्ध करने वाले (अच्छिदेण) अविनाशी विज्ञान वा (सूर्यस्य) सूर्य और प्रमाण के (रिक्रिमिः) प्रकाश और गमनागमनों से (मा) मुझ और मेरे चित्त को (पुनातु) पित्रत्र कीजिये (मा)
मुझ और मेरी वाणी को (पुनातु) पित्रत्र कीजिये (मा) मुझे तथा मेरी प्रजा को (पुनातु) पित्रत्र कीजिये जिस (पित्रत्वपूतस्य) शुद्ध स्वाभाविक विज्ञान अदि गुणों से
पित्र (ते) आप की छपा से (यत्कामः) जिस उत्तम कामलधुक्त में (पुने) पित्रत्र होता हु'। जिस (ते) आपकी उपासना से (तत्) उस अशुक्तम कर्म के करने को
(शक्यम्) समर्थ होऊं उस आपकी सेवा मुझ को क्यों न करनी चाहिये ॥ ॥ भाषार्थ:—मनुष्यों को उचित है कि जिस वेद के जानने वा पालन करने वाले परमेश्वर ने वेदिवचा, पृथिवी, जल, वायु और सूर्य्य अदि शुद्धि करने वाले पदार्थ प्रकाशित किये हैं उसकी उपासना तथा पिषत्र कमीं के अनुष्टान से मनुष्यों को पूर्ण कामना और पिषत्रता को संपादन अवश्य करना चाहिये || ४ ||

भा वो देवास इत्यस्य प्रजापतिऋषिः । नित्तृदार्ष्यं हुण्टुग् छन्दः । गत्धारः स्वरः ॥
मनुष्यों को किस २ प्रकार का पुरुषार्थ करना चाहिने इस विषय का उपदेश
थगले मन्त्र में किया है ॥

भा वो देवास ईमहे बामम्बंगुत्युष्युरे। या वो देवास आधि-वो यक्षियांसी हवामह ॥ ५ ॥

पदार्थ:—हे (देवासः) विद्यादि गुणों से प्रकाशित होने व.हे विद्वान् होगी! जैसे हम होग (व:) तुम को (प्रयति) एख युक्त (अध्वरे) हिंसा करने अयोग्य यज्ञ के अनुष्ठान में (व:) तुद्धारं (वामम्) प्रशंसनीय गुण समृह की (ईमहें) अ- च्छे प्रकार याचना करते हैं। हे (देवास:) यिद्धान् होगी! जैसे हम होग इल संलार में आप होगों से (यज्ञिया:) यज्ञ को सिद्ध करने योग्य (आशिप:) इच्छाओं को (आ हवामहें) अच्छे प्रकार स्वीकार कर सकें वैसे ही हम होगों के हिये अत्य होग सदा प्रयत्न किया कीजिये॥ ५॥

भावार्थ:—मनुष्यों को योग्य है कि उत्तम विद्वानों के प्रसङ्ग से उत्तम २ विद्यानों का संपादन कर अपनी इच्छ.ओं को पूर्ण कर के इन विद्वानों का संग और सेवा सदा करना चाहिथे ॥ ५॥

स्वाहःयज्ञमित्यस्य प्रजाँपतिऋष्टिः । यज्ञो देवता । निचृदार्ष्यंनुष्टुण् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

किस २ प्रयोजन के लिये इस यज्ञ का अनुग्रान करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

स्वाहां ग्रज्ञम्मनं <u>सः</u> स्वाहोरोर्न्ति श्<u>ष्</u>रित्त स्वाहा चार्वाष्ट्रियीः भ्गारस्वाहा बानादारं भे स्वाहां ॥ ६ ॥

पदार्थ:—हे मनुष्य लोगो !जैसे मैं (स्व.हा) वेदोक्त (स्व.हा) उत्तम शिक्षा स-हित (स्वाहा) विद्याओं का प्रकाश (स्वाहा) सत्य और सब जीवों के कल्याण क-रने हारी वाणी और (स्वाहा) अच्छे प्रकार प्रयोग की हुई उत्तम किया से (उरो:) बहुत (अन्तरिक्षात्) आकाश और (वातात्) वायु की शुद्धि कर के (द्यावाष्ट्रिय- वीभ्याम् ) शुद्ध प्रकाश और भूमिस्थ पदार्थ (मनसः ) विज्ञान और ठीक २ किया से (यज्ञम् ) यज्ञ को पूर्ण करने के लिये पृष्टपार्थ का (आरभे ) नित्य आरम्भ करता हूं वैसे तुम लोग भी करो ॥ ६॥

भावार्थ:—मनुष्यां ने जो वेद की रीति और मन वचन कर्म से अनुष्टान किया हुआ यज्ञ है वह आकाश में रहने वाले वायु आदि पदार्थों की शुद्ध कर के सब को हुआं करता है || ६ ||

आकृत्यै प्रयुजद्यस्य प्रजापितऋषिः । अग्न्यशृहस्पतयो देवताः । पूर्वार्धस्य पंकिम्छ-न्दः । पंचमः स्वरः । आपो देवारित्युत्तरस्याच्चं। बृहतो छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

किस लिये उस यज्ञ का अनुष्ठान करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

आर्क्त्ये प्रयुक्तेऽरन्ये स्वाहां मेघाये मनंसेऽरन्ये स्वाहां दीक्षाः ये तर्पसंऽरन्ये स्वाहां सरंस्वत्ये पूर्वोऽरन्ये स्वाहां । आपों देवी- र्युह्तीर्विद्यक्षंश्चवो चार्वापृथिवी उरों अन्तरिक्ष बृहस्पतंये हृवि- षां विधेम स्वाहां ॥ ७ ॥

पदार्थ:—है मनुप्यो! जैसे हम लोग (अक्त्ये) उत्साह (प्रयुजे) उत्तम २ धर्मयुक्त कियाओं (अग्नये) अग्नि के प्रदीपन (स्वाहा) वेदवाणों के प्रचार (सरस्वये) विकास वाणों (पूर्णे) पृष्टि करने (षृहस्पत्ये) बड़े २ अधिपतियों के होने (अग्नये) बिज्ञलों को विद्या के प्रहण (स्वाहा) पढ़ने पढ़ानं से विद्या (मेधाये) वृद्धि की उन्नति (मनसे) विज्ञान की वृद्धि (दोक्षाये) धर्म नियम और आचरण की रीति (तपसे) प्रताप (अग्नये) जाठराग्नि के शोधन (स्वाहा) उत्तम स्तुतियुक्त वाणीं (षृ-हती:) महागुण सहित (विश्वशंभुव:) सब के लिये सुख उत्पन्न कराने कले (देवी:) विद्यगुण सम्पन्न (आप:) प्राण वा जल से (स्वाहा) सत्य भापण (धावागु-धिको) भूमि और प्रकाश की शुद्धि के अर्थ (उरो) बहुत सुख सम्पादक (अन्तरिक्ष) अन्तरिक्ष में रहने वाले पदार्थों को शुद्ध और जिस (स्वाहा) उत्तम किया वा वेद वाणी से यह सिद्ध होता है उन सर्थों को (हिवचा) सत्य और प्रमभाव से (विधेमा) सिद्ध करें बेसे तुम भी किया करो॥ ॥

भावार्य: -- यह के अनुष्ठान से विना उत्साह बुद्धि सत्यवाणी धर्माचरण की रीति तप धर्म का अनुष्ठान और विद्या की पुष्टि का सम्भव नहीं होता और इन के विना कोई भी मनुष्य परमेश्वर को आराधना करने को समर्थ नहीं हो सकता इस से सब मनुष्यों को इस यज्ञ का अनुष्ठान कर के सब के लिये सब आनन्द करने चहिये ||अ|| विश्वोदेवस्थेत्यस्यात्रेय ऋषि: । ईश्वरो देवता । आर्थनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः || मनुष्यों को परमेश्वर के आश्रय से क्या २ करना चाहिथे इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ।|

विद्वों देवस्यं नेतुर्मत्तौं वुरीत स्हयम् । विद्वों राय हंषुध्यः ति सुम्नं रृंगीत पुष्यमे स्वाहां ॥ ८ ॥

पदार्थ:—जेसे (विश्व:) सब (मर्च:) मनुष्य (नेतु:) सब को प्राप्त वा (दे-वस्य) सब का प्रकाश करने व ले परमेश्वर के साथ (सख्यम्) मित्रता और गुण कर्म समृद्द को (बुरीत) स्वीकार और (राथे) धन को प्राप्ति के लिये (इबुध्य-ति) ब णों को धारण करे वह (द्युम्नम्) धन को (वृणीत) स्वीकार करे वसे हे मनुष्य। इस सब का अनुष्ठान करके (स्वाहा) सत्किया से तू भी (पुष्यसे) पृष्ट हो।।८।।

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुत्तोपमालंकार है-सव मनुष्यों को परमेश्वर की उ-पासना कर के परस्पर मित्रपन को सम्पादन कर युद्ध में दुष्टों को जीत के राज्यल-क्ष्मी को प्राप्त होकर सुद्धां रहना चाहिये।। ८।।

ऋक्सामयोरित्यस्यांगिरस ऋषि: । विद्वान् देवता । अत्यां पंकिश्छन्द: । पंचम: स्वर:।। मनुष्यों को शिल्पविद्या को सिद्धि कै से करनी च हिये इस विषय का उपदेश अगले भंत्र में किया है ।।

श्वक्तामणोः शिल्पें स्थस्ते वामारं भे ते मां पात मास्य ग्रज्ञस्योः ह्यंः श्वम्मीं से श्वच्छ नमस्तेऽस्तु मा मां हि छसीः ॥ ९॥ प्रार्थः — हे विद्वत् । आप जो में (ऋक्सामणोः) ऋण्वेर और सामवेर के पढ़ने के पीछे (उद्दवः) जिस में अच्छे प्रकार ऋचा प्रत्यक्ष की जाती है (अस्य) इस (यज्ञ्रस्थ) शिल्पिच्या से सिद्ध हुए यज्ञ के संवच्यो (च.म्) थे (शिल्प) मन वा प्रक्षिद्ध कियासे सिद्ध की हुई कारीगरी विद्याओं को (अरभे) आरम्भ करता हुं तथा जो (मा) मेरी (पातम्) रक्षा करते हैं (ते) वे (स्थः हैं उनको विद्वानों के सकाश से प्रहण करता हूं। हे विद्वन् ! मतुष्य (ते) उस तेरे लिये (मे) मेरा (नमः) अक्षादि सत्कार पूर्वक नमस्कार (अस्तु) विदित्त हो तथा तुम (मा) मुझ को चलायमान मत करो और (यत्) जो (शर्म) सुख (असि) है उस (शर्म) सुख को (मे) मेरे लिये (यच्छ) देओ ॥ १॥

भावार्थ:--मनुष्यों को चाहिये कि विद्वानों के सकाश से वेदों को पद्कर शिल्प विद्या वा हस्तिकया को साक्षात्कार कर विमान आदि यानों की सिद्धिरूप कार्यों को सिद्ध करके सुखों को उस्रति करें ॥ १ ॥

ऊर्वसीत्यस्यांनिरस् ऋषि: । यज्ञो देवता । कृथीत्यन्तस्य निचुदार्या जगती छन्दः । नियादः स्वरः । उच्छ्रयस्वे यस साम्ती त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ वह शिल्पविद्या यहा कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।। कर्गस्याङ्गिरस्पूर्णस्त्रद्वा कड्डी मधि धेहि। सोमंस्य नीविरंसि विष्णोः शम्मीसि शर्म यर्जनान्स्येन्डंस्य वीनिरसि सुसुस्याः

कृषीस्क्रीधि । उच्छ्रेयस्य वनस्पत क्रध्वीं मां पुष्टा छ हंस आस्य युज्ञः

स्पोद्यः॥ १०॥

पदार्थ: -हे (वनस्पते) प्रकाशनीय विद्याओं का प्रचार करने वाले विद्वान् मनु-ध्य तू जो (अाङ्किरित) अति आदि पदार्थों से तिद्ध की हुई (ऊर्णम्प्रदाः) आच्छादन का प्रकाश वा ( ऊक् ) पराक्रम तथा अमादि को करने वालो शिल्पविद्या (असि) है अथवा जो ( ऊर्जम् ) पराक्रम वा अन्नादि को धारण करती (अति) है जो (सोमस्य) उत्पन्न पदार्थं समृह का ( नीवि ) संवरण करने वाली (असि ) है जो (विष्णी ) शिल्यविद्या में व्यापक बुद्धि ( यज्ञतान स ) शिल्यक्ति मा को जानने बालो ( इन्द्रक्ष ) परमैश्वर्यं युक्त मनुष्य का ( योनि: ) निमित्त ( अनि ) है जो ( अस ) इन (उह-च: ) ऋचाओं के प्रत्यक्ष करने वाले (यज्ञास्य ) शिल्मिकया साध्य यज्ञ का (शर्म ) सुख कराने वाली ( असि ) है उस को ( मींय ) शिल्पविद्या को जानने की इच्छा क-रने वाले मुत्र में ( आ घोह ) अच्छे प्रकार घारण कर ( सुसर्याः ) उत्तम २ घान्य उ-राम करने या ( कृषी: ) खेती वा रोंचने वाली कियाओं को ( कृषि ) लिख कर (ऊर्घ:) ऊपरस्थित होने वाला ( मा ) मुझको ( उच्ययस्व ) उत्तम धान्य वाली खेती का सेवन करावो और (अंहस: ) पाप वा दु:खाँ से (पाहि ) रक्षा कर जो वि-मान आदि यानों और यज्ञ में ( वनस्पते ) वृक्षकी शाखा ऊंची स्थापन की जाती है उस को भो ( उच्छवस्व ) उपयोग में लावो ॥ १०॥

भावार्थ:--मनुष्यों को विद्वानों के सकाश से साक्षात्कार और प्रचार करके सव मतुष्यों को समृद्धि युक्त करना चाहिये ॥ १० ॥

वृतं कृणुतेत्यस्याङ्किरस ऋषयः । अग्निवंवता । पूर्वस्य स्वराड् ब्राह्मचनुष्टुप् छन्दः ।

गान्धार: स्वर: । ये देवा इत्युत्तरस्यार्ष्युं ध्लिक् छन्द: । ऋषभ: स्वरं । ॥

अब अनेक अर्थवाले अग्नि को जान कर उस से क्या २ उपकार लेना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।

त्रतं कृष्णुतारिनर्ज्ञशारिनर्श्वशो वत्तस्पतिर्श्वशिष्यः । देखीन्धयंम्मन्त्रामहे सुमृद्धीकाम् मिं छेपे वद्धांधां ग्रज्ञवांहस्थ सुतिर्धा नो अस्-द्रशे पे देवा मनीजाता मनोगुजो दर्च ऋत्वस्तेनोऽवन्तु ते नेः पान्तु तेभ्यः स्वाहां ॥ ११ ॥

पदार्थ:—हम लोग जो ( बहा ) ब्रह्मपद्याच्य (अग्निः) अग्नि नाम से प्रसिद्ध ( असत् ) है जो ( यहाः ) अग्निसंज्ञक और जो ( वनस्पितः ) बनों का पालन करनेवाला यहा ( अग्निः ) अग्निनामक है उस की उपासना कर वा उस से उपकार लेकर ( अभिष्ये ) इष्ट सिद्धि के लिये जो ( सुतीर्था ) जिस से अत्युक्तम दुःखों से तारने वाले वेदाध्ययनादि तीर्थ प्राप्त होते हैं उस (सुमुडीकाम्) उत्तम सुख युक्त (वर्चोधाम्) विद्या या वीप्ति को धारण करने तथा ( देवीम् ) दिव्यगुणसंपन्न ( धियम् ) बुद्धि वा किया को ( मनामहै ) जानें ( ये ) जो ( दक्षकतवः ) शरीर आत्मा के वल प्रजा वा कर्म से युक्त ( मनोजाताः ) विद्यान से उत्पन्न हुए ( मनोयुजः ) सत् असत् के ज्ञान से युक्त ( देवाः ) विद्यान लोग ( वशे ) प्रकाशयुक्त कर्म में वर्त्तमान हैं वा जिन से (स्वाहा) विद्यायुक्त वाणी प्राप्त होती हैं ( तेभ्यः ) उन से पूर्वीक्त प्रज्ञा को ( मनामहे ) याचना करते हैं ( ते ) वे ( नः ) हम लोगों को ( अवन्तु ) विद्या उत्तम किया तथा शिक्षा आदिकों में प्रवेश और ( नः ) हम लोगों की निरन्तर ( पान्तु ) रक्षा करें ॥ ११ ॥

भाषार्थं:—मनुष्यों को जिस की शक्ति संज्ञा है उस ब्रह्म को जान और उस की उपारना करके उसम बुद्धि को प्राप्त करना चाहिये। विद्वान लोग जिस बुद्धि से यज्ञ को सिद्ध करते हैं उस से शिल्प विद्या कारक यज्ञों को सिद्ध करके विद्वानों के सक्क से विद्या को प्राप्त हो के स्वतन्त्र च्यवहार में सदा रहना चाहिये। क्योंकि बुद्धि के विना कोई भी मनुष्य सुख की नहीं बढ़ा सकता। इस से विद्वान मनुष्यों को उचित है कि सब मनुष्यों के लिये ब्रह्मविद्या और पदार्थविद्या की बुद्धि की शिक्षा करके निरन्तर रक्षा करें। और वे रक्षा को प्राप्त हुए मनुष्य परमेश्वर वा विद्वानों के उसम २ प्रियकर्मों का आचरण किया करें। ११ ।।

श्वात्रा इत्यस्याङ्गिरस अस्पयः । आपी देवताः । ब्राह्मचतुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ।। इस का अनुष्टान करके आगे मनुष्यों को क्या २ करना साहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ।। र्वात्राः पीता भवत यूपमांपी अस्माकंमन्तरुद्रे सुशेवाः। ता अस्मभ्यंमयुक्षमा अनमीवा अनांगमः स्वदंन्तु देवीगुसृतां ऋ-नावृष्यः॥ १२॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो ! जो हम ने (पीताः) पिये ( अस्माकम् ) मनुष्यों के (अन्तः) मध्य वा ( उदरे ) शरीर के भीतर स्थित हुए ( अस्मम्यम् ) मनुष्यादिकों के लिये ( सुशेषाः ) उत्तम सुख युक्त ( अनमीवाः ) ज्वरादि रोग समृह से रहित नाश ( अय-स्माः ) क्षयी आदि रोगकारक दोषों से रहित ( अनागसः ) पाप दोष निमित्तों से पृथ्यक् ( ऋतावृधः ) सत्य को यदानं वा (अमृताः) नाश रहित अमृत रस युक्त (देषीः) दिव्यगुण संपन्न ( आपः ) प्राण वा जल हैं ( ताः ) उन को आप लोग ( स्वदन्तु ) अच्छे प्रकार सेवन किया करो । इस का अनुष्टान करकें ( यूया ) तुम सब मनुष्य सुखाँ को भोगने वाले ( भवत ) नित्य हो ॥ १२ ॥

भावार्थ:-मनुष्यों को विद्वानों के सङ्ग वा उत्तम शिक्षा से विद्या को प्राप्त होकर अच्छे प्रकार परीक्षित शुद्ध किये हुए शरीर आत्मा के बल को बढ़ाने और रोगों को दूर करने वाले जल आदि पदार्थों का सेवन करना चाहिये क्योंकि विद्या वा आरोग्यता के विना कोई भी मनुष्य निरन्तर कर्म करने को समर्थ नहीं हो सकता। इस से इस का कार्य्य का सर्वदा अनुष्ठान करना चाहिये ॥ १२ ॥

इयन्त इत्यस्याङ्किंग्स ऋषयः । आपो देवताः । भुरिगार्पः पंक्तिश्छन्दः पञ्चमः स्वरः ॥

किर वे जल कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। इपं तें यक्कियां तुनूरुपो मुंज्जामि न प्रजाम । अर्थ होमुचः स्वा-

हांकृताः पृथ्वि माविंदात पृथ्विया सम्भव ॥ १३॥

पदार्थ:—हे विद्वान् मनुष्य ! जैसे (ते) तेरा जो (इयम्) यह (याज्ञया) यज्ञ के योग्य (तनूः) शरीर (अपः) जल प्राण वा (प्रजाम्) प्रजा की रक्षा करता है जिस को तू नहीं छोड़ता में भी अपने उस शरीर को विना पूर्ण आयु भोगे प्रमाद से वीच में (न मुझ्चामि) नहीं छोड़ता हूं। हे मनुष्यो ! जैसे तुम (पृथिच्या) भूमि के साथ विभवयुक्त होते (अश्होमुचः) दुःखों को छुड़ाने वा (स्याहास्ताः) वाणी से सिद्ध किये हुए (अपः) जल और (पृथिवीम्) भृमि को (आविशत) अच्छेप्रकार विज्ञान से प्रवेश करते में इन से ऐश्वर्यासहित और इन में प्रविष्ट होता हूं बेसे तू भी (सम्भव) हो और प्रवेश कर ॥ १३॥

भावार्थ: मनुष्यों को चाहिये कि विद्या से परस्पर पदार्थी का मेल और सेवन कर रोगरहित शरीर तथा आत्माकी रक्षा करके सुखी रहना चाहिये ॥ १३॥ अम्तेत्विमित्यस्याद्विरस ऋष्यः । अग्तिर्देवता । स्वराडाण्युं ण्णिक् छन्रः । ऋष्यभः स्वरः । फिर अग्ति के गुणीं का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

अरने त्वथ सु जांगृहि व्वयथ मु मंन्दिषीमहि । रक्षांणो अप्रेयु-च्छन् प्रबुधें द्वः पुर्नस्कृषि ॥ १४ ॥

पदार्थ:—(अग्ने) जो अग्नि (प्रबुधं) जगने के समय (खुजागृहि) अब्छे प्रकार जगाता वा जिस सं (वयम्) जग के कर्मानुष्टान करने वाले हम लोग (सुमिन्दिषी-मिहि) आनन्द पूर्वक सोते हैं जो (अप्रयुच्छन्) प्रमादरहित हो के (न:) प्रमादरहित हम लोगों की (रक्ष) गक्षा तथा प्रमाद सिहतों को नष्ट करता और जो (न:) हम लोगों के साथ (पुन:) वार २ इसी प्रकार (हिध) व्यवहार करता है उस को युक्ति के साथ सब मनुष्यों को सेवन करना चाहिये ॥ १४॥

भावार्थ:—मनुष्यों को जो अग्नि सोन, जागने, जीने, तथा भरने का हेतु है उस का युक्ति से सेवन करना चाहिये॥ १४॥ पुनर्मन इत्यस्याङ्किरस ऋष्यः अग्निर्देवता। भुरिग्त्राङ्की वृहर्नाछन्दः। मध्यमः स्वरः॥

जीव अग्नि वायु आदि पदार्थों के निमित्त से जगने के समय वा दूसरे जन्म में प्रसिद्ध मन आदि इन्द्रियों को प्राप्त होते हैं इम विषय का उपदेश

अगले मन्त्र में किया है ॥

पुनर्भनः पुनरायुंर्मे आग्नन् पुनः प्राणः पुनरात्मा स्थाग्नन् पुनः इचक्षुः पुनः श्रोत्रंम्म आगंन् । वेदवान्ररोऽदंब्धस्तन्तुपा अग्निनेः पातु दुरितादंबद्यात् ॥ १५॥

पदार्थ:—जिस के सम्बन्ध वा रूपा से (में) मुझ को जो (मन:) विज्ञानसाध-क मन (आयु:) उमर (पुन:) फिर २ (आगन्) प्राप्त होता (में) मुझ को (प्रापा:) शरीर का आधार प्राण (पुन:) फिर (आगन्) प्राप्त होता (आगन्) प्राप्त हो-क सब के भीतर की सब बातों को जानने वाले परमानमा विज्ञान (आगन्) प्राप्त होन ता (में) मुझ को (चक्षु:) देखने के लिये नेत्र (पुन:) फिर (आगन्) प्राप्त होते और (श्रोत्रम्) शब्द को प्रहण करने वाले कान (आगन्) प्राप्त होते हैं वह (अद्य-ध:) हिंसा करने अयोग्य (तन्पा:) शरीर वा आगम् की रक्षा करने और (बैन्या-नर:) शरीर को प्राप्त होने वाला (अग्नि:) अग्नि वा विश्व को प्राप्त होने वाला पर-मेश्वर (न:) हम लोगों की (अवद्यात्) निन्दित (दुरितात्) पाप से उत्पन्न हुए दु:ख वा दुष्ट कर्मों से (पातु) पालन करता है ॥ १५॥ भाषार्थ:—इस मन्त्र में श्लेषालक्कार है। जब जीब सोने वा मरण आदि व्यब-हारांकी प्राप्त होते हैं तब जो २ मन आदि इन्द्रिय नाश हुए के समान हो कर फिर जगने वा जन्मान्तर में जिन कार्च्य करने के साधनों को प्राप्त होते हैं वे इन्द्रिय जिस विद्युत् अग्नि आदि के सम्बन्ध परमेश्वर की सत्ता वा व्यवस्था से शरीर वाले हो कर कार्च्य करने को समर्थ होते हैं। मनुष्यों को योग्य है कि जो अच्छे प्रकार सेवन किया हुआ जाठराग्नि सब की रक्षा करता और जो उपासना किया हुआ जगदीश्वर पापक्रप कर्मों से अलग कर धर्म में प्रवृत्त कर वार्यवार मनुष्य जन्म को प्राप्त कराकर बुष्टाचार वा दु:खों से पृथक् कर के इस लोक वा परलोक के सुखों को प्राप्त कराता है वह क्यों न उपयुक्त और उपास्य होना चाहिये || १५ ||

त्वमग्ने व्रतपा इत्यस्य वत्स ऋषि: । अग्निवंवता । भुरिगार्षा पंकिरछन्द: । पंचम: स्वर: ॥

फिर वे कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
त्वसंग्ने बतापा असि देव आमर्त्येष्वा। स्वं युक्तेष्वी आं रास्वेयंत्सोमा भूगों भर देवो नंः सिब्ता वसीदीता वस्वंदात् ॥१६॥

पदार्थ:—हे (सोम) ऐश्वर्यं के देने वाछे (अग्ने) जगदीश्वर! जो (त्वम्) आप (मत्यंषु) मनुष्यों में (बृत्पाः) सत्य धर्माचरण की रक्षा (सिवता) सब जगत् को उत्पन्न करने (यज्ञेषु) सत्कार वा उपासना आदि में (ईड्यः) स्तुति के योग्य (नः) इम लोगों के लिये (वसोः) धन के (दाता) दान करने वाले (वसु) धन को (अदात्) देते हैं सो (इयत्) प्राप्त करते हुए अप (भूयः) वारंवार अत्यन्त धन (आरास्व) दीजिये (आभर) सब सुखों से पोषण कीजिये ॥ १॥ (त्वम्) जो (अग्ने) अग्नि (मत्यंषु) मरण धर्म वाले मनुष्यों के कार्यों में (बृत्पाः) नियम्माखरण का पालन (देवः) प्रकाश करने (यज्ञेषु) अग्निहोत्रादि यज्ञों में (ईड्यः) खोजने योग्य (सोम) ऐश्वर्यं को देने (सिवता) जगत् को प्रेरणा करने (देवः) प्रकाशमान अग्नि है वह (नः) हम लोगों के लिये (वसोः) धन को (दाता) प्राप्त (इयत्) कराता हुआ (भूयः) अत्यन्त (वसु) धन को (अदात्) देता और (आरास्व) धन को देने का निमित्त हो के (आभर) सब प्रकार के सुखों को धारण करता है ॥ २॥ १६॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में श्लेषालङ्कार है। सब मनुष्यों को उचित है कि जैसे स-त्यस्वरूप सब जगत् को उत्पन्न करने और सकल सुर्खों के देने वाले जगदीश्वर ही की उपासना को कर के सुखा रहें इसी प्रकार कार्व्य सिद्धि के लिये श्राप्त को संप्र-युक्त कर के सब सुखा को प्राप्त करें || १६ ||

एषा त.इत्यस्य वत्स ऋषि: । अग्निरंवता । आर्चीत्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ इन को सेवन कर के मनुष्यों को कैसे.वर्तना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

प्रवा ते शुक्र तुन्रेनदर्भस्तम् सम्भंतु भ्राजंङ्गच्छ। ज्रांसि धृता मनंसा जुष्टा विष्णंवे॥ १७॥

पदार्थ:—हे (शुक्र) बीर्य्य पराक्रम वाले विद्वान् मनुष्य! (ते) तेरा जो (वि-णावे) परमेश्वर वा यज्ञ के लिये तैनें जिस को (धृता) धारण किया है (तया) उस से तू (जू:) ज्ञानी वा वेग वाला होकें (एतत्) इस (वर्च:) विज्ञान और ते-जयुक्त (सम्भव) संपन्न हो अच्छे प्रकार विज्ञान करने के लिये (तन्:) शरीर (असि) है उस से तू (भ्राज्ञम्) प्रकाश को (गच्छ) प्राप्त और (धृता) धारण किये (मनसा) विज्ञान से पुरुषार्थं को प्राप्त हो ॥ १७॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को चाहिये कि परमेश्वर की आज्ञा का पालन कर के विज्ञान युक्त मन से शरीर वा आत्मा के आरोग्य पन को बढ़ाकर यज्ञ का अनुष्टान करके सुखी रहें || १७ ||

तस्यास्त इत्यस्य बत्स ऋषि:। वाग्विधुद्देवते | स्वराडार्पा बृहती छन्दः | मध्यमः स्वरः । वह वाणी और विज्ञुली कैसी है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ||

तस्यास्ते सत्यसंबसः प्रस वे तन्त्रो युन्त्रमंद्रीय स्वाहां । शुक्रमंसि चन्द्रमंस्युमृतंमसि वैद्देवमासि ॥ १८॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर! (सत्यसवस: ) सत्यऐश्वर्य्य युक्त वा जगत् के निमित्त कारण रूप (ते) आपके (प्रसवे) उत्पन्न किये हुए संसार में आपकी हुपा से जो (स्वाहा) वाणी वा विज्ञली है (तस्या:) उन दोनों के सकाश से विद्या कर के युक्त में जो (शुक्रम्) शुद्ध (असि) है (चन्द्रम्) आल्हाद कारक (असि) है (अमृतम्) अमृतात्मा के व्यवहार वा परमार्थ से सुक्त को सिद्ध करने वाला (असि) है और (वैश्वदेवम्) सब देव अर्थात् विद्वानों को सुक्त देने वाला (असि) है (तत्) उस (यंत्रम्) संकोचन विकाशन वालन भीवण करने वाले यंत्र को (अशीय) प्राप्त होऊं ॥ १८ ॥

भावार्थ:—इस मंत्र में को पालक्कार है। मनुष्यों को चाहिये कि ईश्वर की उत्पन्न की हुई इस छछि में विद्या से कला यंत्रों को सिद्ध करके अग्नि आदि पदार्थों से अच्छे प्रकार पदार्थों का प्रहण कर सब सुखों को प्राप्त करें || १८ ||

चिद्भीत्यस्य वत्स ऋषि:। वाग्वियुतौ देवते। भुरिग्ब्रह्मो पंकिश्छन्द:। पंचम: स्वर: ॥

फिर वे वाणी और बिजुळी किस प्रकार की हैं इस विषय का उपदेश अले मंत्र में किया है।

चिद्ंसि मनासि धीरंसिद्धिणासिक्षित्रियासि याज्ञियास्यदि-तिरस्युभयतः श्रीव्णी । सा नः सुप्रांची सुप्रंतीव्येधि मित्रस्त्वां पदि बंधनीतां पूषाऽध्वंनस्यात्विन्द्वापाध्यांक्षाय ॥ १९ ॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर! (सत्यसवस:) सत्य ऐश्वर्य्य युक्त (ते) आप के (प्रस्तवे ) उत्पन्न किये हुए संसार में जो (चित् ) विद्या व्यवहार को चिताने वाली (अित) है जो (मनः) ज्ञान साधन कराने हारी (अित) है जो (धोः) प्रज्ञा और कर्म को प्राप्त करने वाली (अित) है (दिक्षणा) विज्ञान विजय को प्राप्त करने (क्षत्रिया) राज्य के पुत्र के समान वर्ताने हारी (अित) है जो (यित्रिया) यज्ञ को कराने योग्य (अित) है जो (उभयतःशीष्णी ) दोनों प्रकार से शिर के समान उत्तम गुण युक्त और (अित्तिः) नाश रहित वाणी वाविज्ञली (अित) है वह (नः) हमलोगों के लिये (सुप्राची) पूर्व काल और (सुप्रतीची) पिक्षम काल में सुख देने हारी (पिष्ठ) हो जो (पूपा) पुष्टि करने हारा (मित्रः) सब का मित्र हो कर मनुष्यपन के लिये उस वाणी और विज्ञली को (पित्र) प्राप्ति योग्य उत्तम व्यवहार में (अध्यक्षाय) अच्छे प्रकार व्यवहार को देखने (इन्द्राय) परमेश्वर्य्य वाले परमातमा अध्यक्ष और श्रेष्ठव्यवहार के लिये (बर्ध्नाताम्) बन्धन युक्त करे सो आप (अध्यक्तः) व्यवहार और परमार्थ की सिद्धि करने वाले मार्ग के मध्य में (नः) हम लोगों की निरन्तर (पातु) रक्षा कीजिये ॥ १९ ॥

भावार्थ: —इस मंत्र में श्लेपालङ्कार है। और पूर्व मन्त्र से (ते) (सत्यसवसः) (प्रसवे) इन तीन पर्दो की अनुवृत्ति भी आती है मनुष्यों को जो वाह्य अभ्यन्तर की रक्षा करके सब से उत्तम वाणी वा विज्ञली वर्त्ती है वही भूत, भविष्यत् और वर्त्ती मान काल में सुखों की कराने वाली है ऐसा जानना चाहिये जो कोई मनुष्य प्रीति से परमेश्वर सभाष्यक्ष और उत्तम कामों में आज्ञा के पालन के लिये सत्य वाणी और उत्तम विद्या को ग्रहण करता है वही सब की रक्षा कर सकता है ॥ १९॥

अमुत्वेत्यस्य बत्स ऋषि:। वाग्विद्युतौ देवते। पूर्वाईस्य साम्री जगती छन्दः। निषादः स्वरः। उत्तराईस्य भुरिगाप्यु प्लिक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ फिर वे वाणी और बिज्जुली कैसी हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है॥

अर्नु स्वा माता मन्यतामनुं पिताऽनु भ्राता सग्रभ्योऽनु सखा सर्यूथ्यः। सा देवि देवमच्छेहीन्द्रांच सोमंथ ग्रहस्त्वा वंत्तेयतु स्वस्ति सोमसखा पुनरेहिं॥ २०॥

पदार्थ:—हे मनुष्य! जैसे ( हद्रः ) परमेश्वर वा ४४ चवालीस वर्ष पर्यान्त अखण्ड ब्रह्मचर्याश्रम सेवन से पूर्ण विद्या युक्त विद्वान ( त्वा ) तुझ को जिस वाणी वा बिज्जलो तथा ( सोमम् ) उत्तम पदार्थ समृह और ( स्वस्ति ) सुख को ( इन्द्राय ) परमंश्वर्य की प्राप्ति के लिये (आवर्त्तपतु) प्रवृत्त करें और जो ( देवि ) विद्या प्रकाश युक्त वाणी और दिव्यगुणयुक्त विज्ञली ( देवम् ) उत्तम धर्मात्मा विद्वान् को प्राप्त होतो है वैसे उस को त् ( पुनः ) वार २ ( अच्छ ) अच्छे प्रकार ( इहि ) प्राप्त हो और इस को यहण करने के लिये (त्वा) तुझ को (माता) उत्पन्न करने वाली जननी (अनुमन्यताम्) अनुमति अर्थात् आज्ञा देवे इसी प्रकार (पिता) उत्पन्न करने वाली जनक (सगमर्थः) तुल्य गर्भ में होने वाला ( ध्राता ) भाई और (सय्थ्यः) समृह में रहने वाला (सका) प्रित्र थे सब प्रसन्नता पूर्वक आज्ञा देवें उसको त् ( पुनरेहि ) अत्यन्त पृहपार्थ कर के वारंवार प्राप्त हो ॥ २० ॥

भाषार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालङ्कार है-प्रश्न-मनुष्यों को परस्पर किस प्रकार वर्त्तना चाहिथे ? (उत्तर ) जैसे धर्मात्मा विद्वान् माता पिता माई मित्र आदि सत्यव्यवहार में प्रवृत्त हों | वैसे पुत्रादि और जैसे विद्वान् धार्मिक पुत्रादि धर्मयुक्त व्यवहार में वर्त्त वैसे माता पिता आदि को भी वर्त्तना चाहिथे ॥ २०॥

वस्वीत्यस्य वत्स ऋषि: । वाग्विद्युतौ देवते । विराडार्पा बृहती छन्द: । मध्यमः स्वरः ॥

फिर वह बाणी या बिजुर्छी किस प्रकार की है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है !!

बस्च्<u>य</u>स्वदितिरस्याद्वित्यासि <u>क</u>ृद्धासि <u>च</u>न्द्रासि । बृह्यतिष्ट्वा सुम्ने रम्णातु <u>क</u>ृद्वो वसुंभिरार्चके ॥ २१ ॥ पदार्थ:—है विद्वान मनुष्य ! जैसे जो ( वस्वी ) अग्नि आदि विद्या सम्बन्धी जिस को संवा २४ जीवीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्य करने वालों ने की हुई ( असि ) है जो (अ-दिति: ) प्रकाश कारक ( असि ) है जो ( रुद्रा ) प्राण बायु संबन्धवाली और जिस को ४४ चवालीस वर्ष ब्रह्मचर्य करने हारे प्राप्त हुए हों बैसी ( असि ) है जो (आदि-त्या ) सूर्व्यवत् सब विद्याओं की प्रकाश करने वाली जिस का गृहण ४८ अब्तालीस वर्ष पर्यान्त ब्रह्मचर्या सेवी मनुष्यों ने किया हो वैसी ( असि ) है जो !( चन्द्रा ) आ-हाद करने वाली ( असि ) है जिसको ( वृहस्पिति: ) सर्वोत्तम ( रुद्राः) दृष्टों को द-लाने बाला परमेश्वर वा विद्वान् ( सुद्धे ) सुख में ( रम्णानुः) रमण युक्त करता और जिस ( वसुभि: ) पूर्ण विद्यायुक्त मनुष्यों के साथ वर्षमान हुई वाणी वा विज्ञली की ( आसके ) निर्माण वा इच्छा करता अथवा जिस की में इच्छा करता हूं बैसे त् भी ( त्वा ) उस को ( रम्णानु ) रमणयुक्त वा इस को सिद्ध करने की इच्छा कर।। २१ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में श्लेप और वाचक लुतोपमालक्कार है—जैसे वाणी विज्ञली भीर प्राण पृथिवी आदि और विद्वानों के साथ वर्समान हुए अनेक व्यवहार की सिद्धि के हेतु है और जिनकी सेवा जितेन्द्रियादि धर्म सेवन पूर्वक होके विद्वानों ने की हो बैसी वाणी और बिज्जली मनुष्यों को विद्वान पूर्वक कियाओं से संप्रयोगकी हुई बहुत सुखों के करने वाली होती है || २१ ||

अदित्यास्त्वेत्यस्य वत्स ऋषिः । वाग्वियुतौ देवते । ब्राह्मी पङ्किम्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर वे वाणी और विज्ञली कैसी हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
आदित्यास्त्वा मूर्जना जिंचिनि देश्वपजंने पृथिक्या इडांचास्पदमंसि घृतवृत् स्वाहां। अस्मे रंमस्वास्मे ते बन्धुस्त्वे राष्ट्रो मे राष्ट्रो
मा व्यक्ष रायस्पोवेषा वि यौष्म तोता राष्ट्राः॥ २२॥

पदार्थ:—हे विद्वान मनुष्य! तू जैसे (देवयजने) विद्वानों के मजन वा दान में इस (अदित्या:) अन्तरिक्ष (पृथिव्या:) भूमि और (इड़ाया:) वाणी को (स्वाहा) अच्छे प्रकार यह करने वाली किया के मध्य जो (मूर्क्षन्) सब के ऊपर वर्समान (घृतवत्) पृष्टि करने वाले भृत के तुख्य (पदम्) जानने, वा प्राप्त होने योग्य पदवी (असि) है वा जिस को में (जिधिम) प्रदीत करता हूं बैसे (वा) उस को प्रदीत कर और जो (अस्मे) हम लोगों में विभूति रमण करती है वह तुम लोगों में भी (रमस्व) रमण करे जिसको में रमण करता हूं उस को तू भी (रमस्व) रमण करा जो (अस्मे) हम लोगों का (बन्धु:) भाई है वह (ते) तेरा भी हो जो (राय:) विद्यादि भन

समृह (त्वे ) तुझ में है वह (मे ) मुझ में भी हो, जो (तोतः) जानने प्राप्त करने योग्य (रायः) विद्या धन मुझ में है सो तुझ में भी हो (रायः) तुझारी और हमारी समृद्धि हैं वे सब के सुख के लिये हों इस प्रकार जानते निश्चय करते वा अनुष्ठान करते हुए तुम हम और सब लोग (रायस्पोपेण) धन की पुष्टि से कभी (मावियीध्म) अलग न हो वें || २२ ||

भाषार्थ: इस मन्त्र में वाचक लुतोपमालकार है मनुष्यों को सत्य विद्या धर्म से संस्कार की हुई वाणी वा शिल्पविद्या से संप्रयोग को हुई विज्ञली आदि विद्या को सब मनुष्यों के लिये उपदेश वा प्रहण और लुख दुःख की व्यवस्था को भी तुल्य ही जान के सब पेश्वर्य को परोपकार में संयुक्त करना चाहिये और किसी मनुष्य को इस प्रकार का व्यवहार कभी न करना चाहिये कि जिस से किसी की विद्या धन आदि पेश्वर्य की हानि होवे ॥ २२ ॥

समक्य इत्यस्य वत्स ऋषि:। वाग्विद्युतौ देवते। आस्तारपंकिश्छन्दः। पंचमः स्वरः।।
इत दोनों का किस प्रकार उपयोग करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले
मन्त्र में किया है।।

समंख्ये देव्या धिया सन्दक्षिणयोध्यक्षसा मा म आयुः प्र-मोषुमि अहन्तर्थ शीरं विदेय तथं देवि संदक्षि ॥ २१ ॥

पदार्थ:-है विद्वान् मनुष्य! जैसे (अहम्) में (दक्षिणया) ज्ञान साधक अज्ञान नाश-क (उरुचक्षसा) बहुत प्रकट बचन वा दर्शन युक्त (देव्या) देदीप्यमान (धिया) प्रज्ञा वा कर्म से (तव) उस (देवि) सर्घोत्हृष्ट गुणां से युक्त, वाणी वा बिजुली के (सं-हृशि) अच्छे प्रकार देखने योग्य व्यवहार में जीवन को (सम्ख्ये) कथन से प्रकट करता हूं वह (मे) मेरे (आयु:) जीवन को (मा प्रमोपी:) नाश न करे उस को में अविचा से (मो) नष्ट न कर्क (तव) हे सब के मित्र! अन्याय से आप के (बीरम्) श्रूरवीर को (मासंविदेय) प्राप्त न हो जे बेसे हो तू भी पूर्वोक्त सब कर के अन्याय से मेरे श्रूरवीरों को प्राप्त मत हो ॥ २३॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वासकलुतोपमालङ्कार है—मनुष्यां को योग्य है कि शुद्ध कम वा प्रज्ञा से वाणी वा बिज्जलों की विद्या को प्रहण, उमर को बढ़ा और विद्यादि उत्तम २ गुणों में अपने सन्तान और वीरों को सम्पादन करके सदा सुखी रहें ॥२३॥ एषत इत्यस्य वत्स ऋषि। यज्ञो देवता। पूर्यस्य प्राष्ट्री जगती छन्तः। निपाद: स्वरः॥

अस्यस्य दशाक्षरस्य याज्ञुषौ पङ्क्तिश्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

किस के प्रतिपादन के लिये ज्ञान की इच्छा करने हारा विद्वानों को पूछे इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। एवं ते गाण्त्रों भाग इति से सोमांच खूतादेव ते कैंद्रेभों भाग इति से सोमांच खूतादेव ते जागंतों भाग इति से सोमांच खूता-च्छन्दोनामाना साम्रोज्यङ्ग्चछिति से सोमांच खूतात्। आस्मा-क्रोंडिस शुक्रस्ते गृह्यों विचित्तस्या वि चिन्वन्तु ॥ २४॥

पदार्थः - हे विद्वान् मनुष्य ! तू कौन इस यज्ञ का (गायत्र:) घेद्रस्थ गायत्री छन्द युक्त मन्त्रों के समृहों से प्रतिपादन ( भाग: ) सेवने योग्य भाग है ( इति ) इस प्रकार विद्वान् से पूछ जैसे वह विद्वान् (ते) तुझ को उस यज्ञ का यह प्रत्यक्ष भाग है ( इति ) इसी प्रकार से ( सोमाय ) पदार्थ विद्या सम्पादन करने वाले ( में ) मेरे लिये ( ब्रुतान् ) कहे तु कौन इस यज्ञ का ( अ प्टुभः ) त्रिप्टुप्छन्द से प्रतिपादित (भाग: ) भाग है (इति ) इसी प्रकार विद्वान से पूछ जैसे वह (ते ) तुझ को उस यज्ञ का ( एप: ) यह भाग है ( इति ) इसी प्रकार प्रत्यक्षता से समाधान ( सोमाय ) उत्तम रस के सम्पादन करने।वाले (में) मेरे लिये (ब्रृतात्) कहें । तू कौन इस यज्ञ का (जागतः) जगती छन्द से कथित (भागः) अंश है ( इति ) इस प्रकार आप्त से पूछ जैसे वह (ते) तुझ की उस यज्ञ का (एपः) यह प्रसिद्ध भाग है (इति) इसी प्रकार ( सोमाय ) पदार्थ विद्या को सम्पादन करने वाले ( में ) मेरे लिये उत्तर ( ब्र-तात्) कहे जैसे आप ( छन्दोनामानाम् ) उप्णिक् अः वि छन्दों के मध्य में कहे हुए यद्भ के उपदेश में (साम्राज्यम् ) भले प्रकार राज्य को (गच्छ) प्राप्त हों (इति ) इसी प्रकार (सोमाय) पेश्वर्य्य युक्त (मं) मेरे लिये सार्वभौम राज्य की प्राप्ति होने का उपाय ( ब्रूतान् ) कहिये और जिस कारण आप ( आसाक: ) हम लोगों को (शुक्रः) पवित्र करने वाले उपदेशक (असि ) हैं वैसे मैं (ते ) अप के (गृह्यः ) प्रहणकरने योग्य (विचित:) उत्तम २ धनादि द्रव्य और गुणों से संयुक्त शिष्य हूं। आप मुझ को सब गुणों से बढ़ाइये इस कारण में (त्वा ) आप को वृद्धि युक्त करता हूं। और सब मनुष्य (त्वा) आप वा इस यज्ञ तथा मुझ को (विचित्वन्तु) वृद्धियुक्त करें ||२४||

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालङ्कार है-मनुष्य लोग विद्वानों से पूछ कर सब विद्याओं का ग्रहण करें तथा विद्वान् लोग इन विद्याओं का यथावत् ग्रहण करा-यें। परस्पर अनुग्रह करने वा कराने से सब वृद्धियों को प्राप्त होकर विद्या और च-कवर्त्ति आदि राज्य का सेवन करें।। २४।। अभि त्यमित्यस्य वत्स ऋषि:। सविता देवता । पूर्वस्य विराद् ब्राह्मी जगती छन्दः। निषादः स्वरः। सुक्षतुरित्युक्तरस्य निचृदार्षा गायत्री छन्दः। पड्जः स्वरः॥ फिर अगले मंत्र में ईश्वर राजसभा और प्रजा के गुणों का उपदेश किया है।

अभि त्यं देव असंबितारं मोण्योः क्वित्रं तुमशीमे मत्यसंव अ रत्न धामभि प्रियं मृति क्विम् । क्रक्षी यस्यामित्रभा अदिं शुत्रः रस्रवीमित्र हिरंण्यपाणिरमिमीतः । सुक्रतः कृपा स्वः प्रजाभ्यंस्त्वा प्रजास्त्वां इनुप्रार्थान्तु प्रजास्त्वमेनुपाणि हि ॥ २५ ॥

पदार्थ:—मैं (यस्य ) जिस सिन्वित्तन्दादि लक्षणयुक परमेश्वर धार्मिक समापित और प्रजाजन के (सर्वामिन) उत्पक्ष हुप संसार में (ऊज्वी) उत्तम (अमित:)
स्वरूप (भा:) प्रकाशमान (अदिचुतत्) प्रकाशित हुआ है जिस की (कृपा) करुणा (स्व:) सुख को करतो है (हिरण्यपाणि:) जिस ने सूर्व्यादि ज्योति व्यवहार
में उत्तम गुण कर्मी को गुक किया हो (सुक्रतु: ) जिस उत्तम प्रज्ञा वा कर्म गुक ईश्वर सभा स्वामी और प्रजाजन ने (स्व:) सूर्व्य और सुझ को (अमिमीत) स्थापित
किया हो (त्यम्) उस (ओण्यो:) द्यावापृथिषी वा (सिवतारम्) अपि आदि को
उत्तब और संप्रयोग करने तथा (किवक्रतुम् ) सर्वद्व वा कांत दर्शन (रक्षधाम्)
रमणीय रहीं। को धारण करने (सत्यसवम्) सत्य पेश्वर्य्य युक (प्रियम्) प्रीतिकारक
(मितम्) वेदादि शास्त्र वा विद्वानों के मानने योग्य (किवम् ) वेदविद्या का उपदेश
करने तथा (देवम्) सुख देने वाले परमेश्वर सभाध्यक्ष और प्रजा जन का (मर्चामि) पूजन करता है वा जिस (त्वा) आप को (प्रजाभन्नः) उत्पक्ष हुई सृष्टि से
पूजित करता है उस आप की सृष्टि में (प्रजा:) मनुष्य आदि (अनुप्राणन्तु) आयु
का भोग करें (त्वम्) और आप कृपा करके (प्रजा:) प्रजा के ऊपर जीवों के अनुकृल (अनुप्राणिहि) अनुग्रह कीजिये ॥ २५॥

भावार्थ: इस मंत्र में ग्लेपालक्कार है मनुष्यों को सब जगत् के उत्पन्न करने वाले निराकार सर्वव्यापी, सर्वशिक्तमान, सिच्चद:नम्दादि लक्षणयुक्त परमेश्वर, धार्मिक सभापित और प्रजाजन समृह हो का साकार करना चाहिये उन से भिन्न और किसी का नहीं। विद्वान् मनुष्यों को योग्य है कि प्रजा पुरुषों के सुक्त के लिये इस परमेश्वर की स्तुति प्रार्थनोपासना और श्रेष्ठ सभापित तथा भार्मिक प्रजाजन के सत्कार का उपवेश नित्य करें जिससे सब मनुष्य उनकी आज्ञा के अनुकूल संदा बर्चित

रहें और जैसे प्राण में सब जीवों की प्रीति होती है वैसे पूर्वोक्त परमेश्वर भादि में भी अत्यन्त प्रेम कर || २५ ||

शुक्तं त्वेत्यस्य कत्स ऋ पि:। यज्ञो दंवता। भुरिग्झाद्धी पङ्किन्छन्दः। पञ्चमः स्वरः।।
मनुष्यों को क्या २ साधनों करके यज्ञ को सिद्ध करना चाहिये इस विषय
का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।।

शुक्तं त्यां शुक्रेणं क्रीणामि खन्द्रज्खन्द्रेणामृतंम्मृतेन । सग्मे
ते गोर्स्मेते खन्द्राणि तर्पसस्तन्रंसि प्रजार्यतेर्वयाः पर्मेयं पशुनां
क्रीयसे सहस्रपोषं पृषेयम् ॥ २६ ॥

पदार्थ:—जैसे (सग्मे) पृथिवी के लाथ वर्त्तमान यहा में (तपसः) प्रताप युक्त अग्नि मा सपस्वी अर्थात् धर्मात्मा विद्वान् का (तन्ःः) शरीर (असि) है उस की शिल्पविधा वा सत्योपदेश की सिद्धि के अर्थ (पशुना) विकय किये हुए गौ आदि पशुन्मों करके धन आदि सामग्री से ग्रहण करके (प्रजापतेः) प्रजा के पालन हेतु सूर्य्य का (वर्णःः) स्वीकार करने योग्य तेज (कीयसे) कय होता है उस (सहस्रपोपम्) अस्विधात पृष्टि को प्राप्त होके में (पुषेयम्) पुष्ट होऊं हे विद्वान् मनुष्य ! जो (ते) आस्विधात पृष्टि को प्राप्त होके में (पुषेयम्) पुष्ट होऊं हे विद्वान् मनुष्य ! जो (ते) आस्वको (गोः) पृथिवी के राज्य के सकाश से (चन्द्राणि) सुवर्ण आदि धातु प्राप्त हैं वे (अस्मे) हम लोगों के लिये भी हों जैसे में (परमेण) उत्तम (शुक्रेण) शुद्ध भाव से (शुक्रम्) शुद्धि कारक यद्ध (चन्द्रेण) सुवर्ण से (चन्द्रम्) सुवर्ण और (अमुनतेन) नाश रहित विद्वान से (अग्रतम्) मोक्ष सुक्ष को (ब्रीणामि) प्रहण करता हु वेसे तू भी (श्वा) इसका ग्रहण कर ।। २६ ।।

भावार्थ:—मनुष्यों को योश्य है कि शरीर मन वाली और धन से परमेश्वर की उपासना जादि सक्षण युक्त यद्भ का निरन्तर अनुष्टान करके असंस्थात अनुस्र पृष्टि को प्राप्त करें ॥ २६॥

मित्रो न इत्यस्य वरस ऋषि: | विद्वान देवता । भुरिष् ब्राह्मी पङ्क्तिश्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ||

मनुष्यों को विद्वान् मनुष्य के साथ और विद्वान् को सब मनुष्यों के संग कैसे वर्तना चाहिये इस विषय का उपदेश अग्र है मन्त्र में किया है ||

मित्रो त एहि सुर्मित्रघ इन्द्रंस्योक्तमार्थिका दक्षित्रसुक्त सुक्षान्तेथ स्योतः स्योतम् । स्वात आजाक्यारे बम्भारे हस्त सुहंस्त क्षकाां-नवेते बं: सोमक्रयंणास्तान्च ध्वम्मावों दभन् ॥ २७॥ पदार्थ:—है (स्वान) उपदेश करने (म्राज) प्रकाश को प्राप्त होने ( अधारे ) छल के शत्र (वस्मारे ) विचार विरोधियों के शत्र (हस्त) प्रसन्न (हहस्त) अच्छे प्रकार हस्त किया को जानने और (हशानो ) वृष्टों को हश करने ( हिमत्रध: ) उत्तम मित्रों को धारण करने (मित्र:) सब के मित्र (स्योन:) सुख को (उशन्) कामना करने हारे समाध्यक्ष आप (न:) हम लोगों को (पहि ) अच्छे प्रकार प्राप्त हिजये तथा (दक्षिणम् ) उत्तम अंगयुक्ता (उहम्।) बहुत उत्तम पदार्थों से युक्त वा स्वीकार करने योग्य (उशंतम् ) कामना करने योग्य (स्योनम् ) सुख को (आविश) प्रचेश कीजिथे | हे समाध्यक्षो ! जो (इन्द्रस्य ) परमेश्वर्य युक्त प्रजा और मृत्य आदि मनुष्य ( वः ) तुम लोगों को रक्षा करें और आप लोग भी उनकी (रक्षध्वम् ) रक्षा सदा किया करो जैसे वे शत्र लोग (तान् ) उन (वः ) तुम लोगों को हिंसा करने में समर्थ (मा दमन् ) न हों बैसे ही सम्यक प्रांति से परस्पर मिलके वर्तो ॥ २७ ॥

भावार्थ: —राज्य और प्रजा पुरुषों की उचित है कि परस्पर प्रीति उपकार और धमयुक्त व्यवहार में यथावत् वर्त्त शत्रुओं का निवारण अविद्या वा अन्याय रूप अंधिकार का नाश और चक्रवर्ति राज्य आदि का पालन करके सदा आनंद में रहें ॥२७॥

परिमाग्न इत्यस्य वत्साऋषि:। अग्निर्देवता । पूर्वार्द्धस्य साम्नीबृहती छन्दः ।
मध्यमः स्वरः ॥उत्तराद्धस्य साम्न्युष्णिकः छन्दः । ऋष्यभः स्वरः ॥
सब मनुष्यों को उचित है कि सब करने योग्य उत्तम कर्मी के आरम्भ मध्य
और सिद्ध होने पर परमेश्वर की प्रार्थना सदा किया करें इस
विषय का उपवेश अगले मंत्र में किया है ॥

परिमाग्ने दुर्श्वरिताद्वाष्ट्रस्यामा सुचरिते भज। उदार्युषा स्तुः। युषोर्दस्थाम्मनुर्वेश। अर्नु ॥ २८ ॥

पदार्थ:—हे (अग्ने) जगदीश्वर! आप हपाकर के जिस कमें से मैं (स्वायुपा) उ-समता पूर्वक प्राण घारण करने वाले (आयुपा) जीवन से (अमृतान्) जीवन मुक और मोक्ष को प्राप्त हुए विद्वान् वा मोक्षक्षी आनन्दों को (उदस्थाम्) अच्छे प्रकार प्राप्त हो जं उससे (मा) मुझ को संयुक्त करके (दुश्चरितात्) दुष्टाचरण से (उद्बा-घस्व) पृथक् करके (मा) मुझ को (सुचरिते) उत्तम २ धर्माचरण युक्त व्यवहार में (अनुभज) अच्छे प्रकार स्थापन की जिये ॥ २८॥

भावार्थ: मनुष्यों को योग्य है कि अधर्म के छोड़ ने और धर्म के ग्रहण करने के लिये सत्य प्रेम से प्रार्थना करें कि प्रार्थना किया हुआ परमात्मा शीव अधर्मों से छुड़ा कर धर्म ही में प्रवृत्त कर देता है परन्तु सब मनुष्यों को यह करना अवश्य है कि जब तक जीवन है तब तक धर्माचरण ही में रह कर संसार वा मोक्ष हमी सुर्खों को सब प्रकार से सवन करें ॥ २८॥

प्रतिपन्धामित्यस्य वत्स ऋषि:। अग्निर्देवता। निचृदार्प्यंतुष्टुष् छन्द:। गान्धार: स्वरः ॥ फिर उस परमेश्वर को प्रार्थना किस छिये करनी चाहिये इस विषय का उपदे-

प्रतिपन्धां मपदाहि स्वस्तिगार्मनेहसंम् । धेन विद्याः परि-बियों वृणक्ति चिन्दते वसुं ॥ २९ ॥

श अगले मंत्र में किया है।।

पदार्थः — हे जगदीश्वर ! आप के अनुप्रह से युक्त पुरुपार्था होकर हम लोग (येन) जिस मार्ग से विद्वान मनुष्य (विश्वा:) सब (द्विप:) शत्रु सेना वा दु:ख देनेवाली भोग कियाओं को (परिवृणिक ) सब प्रकार से दूर करता और (वसु) सुख करने वाले धन को (विन्दते) प्राप्त होता है उस (अनेहसम्) हिंसा रहित (स्विस्तिगाम्) सुख पूर्वक जाने योग्य (पन्थाम्) मार्ग को (प्रत्यपद्महि) प्रत्यक्ष प्राप्त होवें ॥ २९ ॥

भावार्थ:—मनुष्यों की उचित है कि द्वेपादित्याग विद्यादि धन की प्राप्ति और धर्ममार्ग के प्रकाश ित्ये ईश्वर की प्रार्थना धर्म और धार्मिक विद्यानों की सेवा निरत्तर करें || २१ ||

अदित्यास्त्वगतीत्यस्य वत्त ऋषि:। वरुणो देवता । पूर्वस्यस्वराङ्याज्ञपो विष्टुप् छन्दः । अस्तक्षादित्यन्तस्य विराडार्षावष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥ अगले मंत्र में र्रुश्वर सूर्य्यं और वायु के गुणों का उपदेश किया है ॥ अदित्यास्त्वग्रस्यदित्ये सह ग्रासीद् । अस्तेभ्नाद्यां वृष्यभोऽ अन्तरिक्षमिमिति वर्षिमाणिम्पृथिच्याः । आसीद्विहद्वा सुर्वन्नानि सम्माङ्किद्वस्यानि वर्ष्यस्य बनानि ॥ ३०॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर! जिस से आप (अदित्या:) पृथिवी के (त्वक्) आच्छा-दन करने वाले (असि) है (वृषभः) श्रेष्ठगुण युक्त आप (अदित्ये) पृथिवी आदि सृष्टि के लिये (सदः) स्थापन करने योग्य (आसीदः) व्यवस्था को स्थापन करते वा (चाम्) सूर्य्यं आदि को (अस्तभ्नात्) धारण करते (वरिमाणम्) अत्यन्तः उत्तम (अन्तरिक्षम्) अन्तरिक्ष को (अमिमीतः) रचते और (सम्राट्) अच्छे प्रकार प्रकाश को प्रोप्त द्वुप सब के अधिपति आप (पृथिव्याः) अन्तरिक्ष के बीच में (विश्वा) सव (भवनानि) लोकों को (आसीवत्) स्थापन करते हो इस से (तानि) ये (विश्वा) सव (वरुणस्य) श्रेष्ठकप (ते) आपके (इते ही (वृतानि) सत्य स्वभाव और कर्म हैं ऐसा हम लोग (अपझिहि) जानते हैं ॥१॥ जो (वृष्मः) अत्युक्तम (सम्नाट्) अपने आप प्रकाशमान सूर्य और वायु (अदित्याः) पृथिवी आदि के (त्वक्) आच्छादन करने वाले (असि) हैं वा (आदित्याः) पृथिवी आदि खृष्टि के लिये (सदः) लोकों को (आसीद् ) स्थापन (द्याम्) प्रकाश को (अस्तम्नात्) धारण (विश्वाणम् ) श्रेष्ठ (अन्तरिक्षम् ) आकाश को (अमिमीत) रचना और (पृथिव्याः) आकाश के मध्य में (विश्वा) सव (भुवनानि) लोकों को (आसीव्त्) स्थापन करते हैं (तानि) वे (विश्वा) सव (ते) उस (वरुणस्य) सूर्य और वायुके (इत्) हो (जृतानि) स्वभाव और कर्म हैं एसा हम लोग (अपद्मिह्) जानते हैं ॥२॥ ३०॥

भावार्थ:—इस मंत्र में श्लेपालंकार और पूर्व मंत्र से (अपर्मिह) इस पद की अनुवृत्ति जाननी चाहिथे। जैसा परमेश्वर का स्वभाव है कि सूर्य और वायु आदि को सब प्रकार व्यक्त होकर रच कर धारण करता है इसी प्रकार सूर्य और वायुका भी प्रकाश और स्थूल लोकों के धारण का स्वभाव है ॥ ३०॥

वनेष्वित्यस्य वत्स ऋषिः । वरुणो देवता । विराडार्षा त्रिष्टुप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

फिर वे कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।। वनेषु व्यान्तरिक्षन्ततान् वाज्ञमधित्सु पर्य छिन्नपांसु । हृत्सु कतुं वर्षणो विश्वपुरिनन्दिषि सूर्यमदिधात् सोम्मकौं॥ ३१॥

पदार्थः—जो (वरण:) अत्युक्तम परमेश्वर स्यां वा प्राण वायु हैं वे (बनेषु) किरण वा बनों में (अन्तिरिक्षम्) आकाश को (विततान) विस्तार युक्त किया वा करता (अर्थत्यु ) अत्युक्तम बेगादि गुण युक्त विद्युत् आदि पदार्थ और घोड़े आदि पशुओं में (वाजम्) बेग (उद्मियासु ) गौओं में (पय:) दूध (हृत्सु) हृदयों में (क्तुम्) प्रज्ञा वा कर्म (विक्षु) प्रजा में अग्निम्) अग्नि (दिवि ) प्रकाश में (सूर्य) आदित्य (अद्रौ) पर्वत वा मेघ में (सोमम्) सोमचक्षी आदि ओपधी और श्रोष्ठ रस को। (अद्भात्) भारण किया करते हैं उसी ईश्वर की उपासना और उन्हीं दोनों का। उपयोग करें ॥ ३१॥

भावार्थ:- इस मंत्र में श्लेपालंकार है-जैसे परमेश्वर अपनी विद्या का प्रकाश

और जगत् की रचना से सब पदार्थों में उनके स्वभाव युक्त गुणों को स्थापन और वि-ज्ञान आदि गुणों। को नियत करके पवन सूर्य आदि को विस्तार युक्त करता है वैसे सूर्य और वायु भी सब के लिये सुखों का विस्तार करते हैं || ३२ ||

सूर्यं स्य चक्षु रित्यस्य वत्स ऋषि:। अग्निरंवता । निचृदार्ष्यंतुष्टु प्

छन्दः । गान्धारः | स्वरः ||

फिर वे कैसे हैं इस विश्य का उपदेश अगले मंत्र में किया है।। मृद्धीं स्य चक्षुरारी हारने रूक्षाः कनी ने कम्। यन्नै तंद्री भिरी यंसे भ्राजंमानां विप्रस्थितां॥ ३२॥

भावार्थ:—है परमेश्वर! (यत्र) जहां आप (पतशेमिः) विज्ञान आदि गुणों से (भ्राजमानः) प्रकाशमान (विपश्चिता) मेथावी विद्वान् से (भ्र्यसे) विज्ञान्त होते हो वा जहां प्राण वायु वा विजुली (पतशेभिः) वेगादि गुण वा (विपश्चिता) विद्वान् से (भ्राजमानः) प्रकाशित होकर (भ्र्यसे) विज्ञात होते हैं और जहां भाष प्राण तथा विजुली (स्थ्रस्य) स्थ्रवा विजुली और (अग्नेः) भौतिक अग्नि के (अश्णः) देखने के साधन (कर्नोनकम्) प्रकाश करने वाले (चक्षुः) नेजों को (आरोह) देखने के लिये कराते वा कराती है वहीं हम लोग आप की उपासना और उन दोनों का उपयोग करें ॥ ३२॥

भावार्थ:—इस मंत्र में श्लेपालंकार है—मनुष्यों की उचित है कि जैसे विद्वान् लोग ईश्वर प्राण और बिजुली के गुणों को जान उपासना वा कार्य्य सिद्धि करते हैं वैसे ही उनको जानकर उपासना और अपने प्रयोजनों को सदा सिद्ध करते हैं ॥३३॥

> षद्मावेतमित्यस्य वत्स अर्धायः । सूर्य्यविद्यासौ देवते । ए्वीस्य भुरिगापी पंकिम्बन्दः । पञ्चमः स्वरः । स्वस्तीत्यम्तस्य

> > याजुपी जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥

भव सूर्य्य और विद्वान् कैसे हैं और उन से शिल्पविद्या के जानने वाले क्या करें सी अगले मंत्र में कहा है।

उम्रावेतं ध्वाही युज्येथामन्द्रभू सर्वीरहणी ब्रह्मचोदंनी।स्ब-स्ति यर्जमानस्य गृहान् गर्च्छतम् ॥ १६॥

पदार्थ:—है मनुष्यो जैसे विद्या और शिल्प किया को प्राप्त होने की इच्छ करने वाले ( ब्रह्मचोदनी ) अन्त और विज्ञान प्राप्ति के हेतु ( अन्त्र्यू) अव्यापी ( अबोरहणी ) बीरों का रक्षण करने ( उस्ती ) ज्योति युक्त और निवास के हेतु (धू-पिंही) पृथिषी और धर्म के भार को धारण करने वाले विद्वान ( एतम ) सूर्ध और वायु को प्राप्त होते वा ( युज्येधाम् ) युक्त करते और ( यजमानस्य ) धार्मिक यज-मान के ( गृहान् ) घरों को ( स्वस्ति ) सुख से ( गव्छतम् ) गमन करते हैं यसे तुम भी उन को युक्ति से संयुक्त करके कार्यों को लिख किया करो ॥ ३३॥

भावार्थः इस मन्त्र में श्लेष और वाचकलुप्तोपमालक्कार हैं-जैसे सूर्य और विद्वान सब पदार्थों को धारण करने हारे सहन युक्त और प्राप्त होकर सुर्धों को प्राप्त कराते हैं बैसे ही शिल्पविद्या के जानने वाले विद्वान से यानों में युक्त से सेवन किये हुए अग्नि और जल सवारियों को चला के सर्वत्र सुख पूर्वक गमन कराते हैं ॥ ३३॥ भद्रो में इसीखाश वत्स ऋषिः । यजमानो देवता । पूर्वस्य भुरिगार्थी गायत्री छन्दः ।

थड्जः स्वरः । मात्वेत्यस्य भूरिगार्ची वृष्टती छन्दः । मध्यमः स्वरः । श्येनो-भुत्वेत्यस्य विराडार्घ्यंतुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

उस यान से विद्वान् को क्या २ करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले सक्त्र में किया है।

भुद्रो में असि प्रच्यंवस्य भुवस्पते विद्यांन्यभिषामानि । मा स्वांपरिपरिणों विद्युत् मा स्वांपरिपरिथनों विद्युत् मा स्वा दक्षां अधायवी विद्युत् । इयेनो भूत्वापरापत् यर्जमानस्य गृहान् गंच्छ-तक्षीं संस्कृतम् ॥ ३४ ॥

पदार्थ:—हैं ( भुवस्पते ) पृथिवी के पालन करने वाले विद्वान मनुष्य ! तू ( मे ) मेरे ( भट्ट: ) कल्पाण करने वाला बन्धु ( असि ) है सो तू ( नौ ) मेरा और तेरा ( संस्कृतम् ) संस्कार किया हुआ यान है ( तत् ) उस से (विश्वानि) सब (धामानि) स्थानों को ( अभिप्रच्यवस्थ ) अच्छे प्रकार जा जिस से सब जगह जाते हुए (त्वा ) तुझ को जैसे ( परिपरिण: ) छल से रात्रि में दूसरे के पदार्थों को ब्रहण करने वाले ( दूका: ) चोर ( मा विदन् ) प्राप्त न और परदेश को जानने वाले (त्वा ) तुझ को जैसे ( परिपन्धिन: ) मार्ग में लूटने वाले डांकू ( मा विदन् ) प्राप्त न होवें जैसे परमेश्वर्थ युक्त (त्वा ) तुझ को ( अधायव: ) पाप की इच्छा करने वाले दुष्ट मनुष्य ( मा विदन् ) प्राप्त न हों वैसा कर्म सदा किया कर ( ध्येन: ) श्थेन पश्ची के समान वेग वल युक्त ( भूत्वा ) होकर उन दुष्टों से ( परापत ) दूर रह और इन दुष्टों को भी दूर कर ऐसी किया कर के ( यजमानस्य ) धार्मिक यजमान के ( गृहान् ) घर वा देश देशान्तरों को ( गच्छ ) जा कि जिस से मार्ग में कुछ भी दुःख न हो ॥ ३४ ॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालक्कार है-मनुष्यों को योग्य है कि उत्तम २ विमान आदि यानों को रच उन में बैठ उन को यथायोग्य चला श्येन पश्नी के समान द्वीप वा देश देशान्तर को जा धनों को प्राप्त करके वहां से आ और दुष्ट प्राणियों से अलग रह कर सब काल में स्वयं सुखों का भोग करें और दूसरों को कराबें ॥ ३४॥

नमी मित्रस्येत्यस्य वस्स ऋषिः। सूर्य्यो देवता। निचृदार्षः जगती छन्दः। निपादः स्वरः॥

फिर ईश्वर और सूर्य्य कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥ नमीं मित्रस्य वर्रणस्य चर्चसे महो वेवाय तहत असंपर्यत । दूरे हहीं देव जांताय केतवें दिवस्पुत्राय स्र्यीय दाअसत ॥ १५॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो ! जैसे हम लोग (यत्) जो (मित्रस्य) सब के सुद्धत् (व-रुणस्य) श्रेष्ठ (दिवः) प्रकाश स्वरूप परमेश्वर का (ऋतम्) सत्यस्वरूप है (तत्) उस चेतन की सेवा करते हैं । वैसे तुम भी उस का सेवन सदा (सपर्यात) किया करों और जैसे उस (महः) यड़ें ( दूरे हशे ) दूर स्थित पदार्थों को दिखानें (चक्षसे) सव को देखनें (देवजाताय) दिव्य गुणों से प्रसिद्ध (केतवे) विद्वान स्वरूप (देवाय) दिव्यगुण युक्त (पृत्राय) पित्र करने वाले (स्पर्याय) चराचरात्मा परमेश्वर को (नमः) नमस्कार करते हैं वसे तुम भी (प्रशंसत) उस की सतुति किया करों ॥ १॥ हे मनुष्यो ! जो (मित्रस्य) प्रकाश (वरुणस्य) श्रेष्ठ (दिवः) प्रकाश स्वरूप सूर्यालोक का (ऋतम्) यथार्थ स्वरूप है (तत्) उस प्रकाश स्वरूप को तुम भी विद्या से (सपर्यंत) सेवन किया करो । जैसे हम लोग जिस (चक्ष से) सब के दिखानें (देवजाताय) दिव्यगुणों से प्रसिद्ध (केतवे) ज्ञान कराने अग्नि के (पृत्राय) पृत्र (दूरेहशे) दूर स्थिर हुए पदार्थों को दिखानें (महः) बड़ें (देवाय) दिव्यगुण वालें (सूर्याय) सूर्यं के लिये प्रवृत्त हों वैसे तुम भी प्रवृत्त होनो ॥३५॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में श्लेप और वाचकलुप्तोपमालङ्कार है—सब मनुष्यों को जिस की हुपा वा प्रकाश से चोर डांकू आदि अपने कार्थ्यों से निवृत्त हो जाते हैं उसी की प्रशंसा और गुणों की प्रसिद्ध करनी और परमंश्वर के समान समर्थ वा सूर्य्य के स-मान कोई लोक नहीं है ऐसा जानना चाहिये || ३५ ||

वरुणस्यंत्यस्य वत्स ऋषिः । सूर्व्यां देवता । विगाड् ब्राह्मी वृहसी छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फिर वे केंसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

वर्षणस्योत्तरभंगमसि वर्षणस्य स्कर्मसिनीस्थो वर्षणस्य सन्तर्सद्न्यसि वर्षणस्य सन्तर्सद्नमसि वर्षणस्य ऋनुसद्नमा-सीद् ॥ ३६ ॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर! जिस से आप (वहणस्य) उत्तम जगत् के (उत्तम्भनम्) अच्छे प्रकार प्रतिबन्ध करने वाले (असि) हैं जो (वहणस्य) वायु के (स्क्रम्भसर्जनी) आधारकपी पदार्थी के उत्पन्न करने (वहणस्य) सूर्व्य के (ऋतसदनी) जलों का गमनागमन कराने वाली किया (स्थ:) हैं उन को धारण किये हुए हैं (वहणस्य) उत्तम (ऋतसदनम्) पदार्थी का स्थान (असि) हैं (वहणस्य) उत्तम (ऋतसदनम्) सत्यक्षपी बोधों के स्थान को (आसीद्) अच्छे प्रकार प्राप्त कराते हैं इस से आप का आश्रय हम लोग करते हैं ॥ १॥ जो (वहणस्य) जगत् का (उत्तम्भनम्) धारण करने वाला (असि) है जो (वहणस्य) वायु के (स्कम्भसर्जनी) आधारों को उत्पन्न करने वाला (क्षि) है जो (वहणस्य) वायु के (स्कम्भसर्जनी) आधारों को उत्पन्न करने वा जो (वहणस्य) सूर्व्य के (ऋतसदनी) जलों का गमनागमन कराने वाली किया (स्थ:) हैं उनका धारण करने तथा जो (वहणस्य) उत्तम (ऋतसदनम्) सत्य पदार्थी का स्थान रूप (असि) हे वह (वहणस्य) उत्तम (ऋतसदनम्) पदार्थी के स्थान को (आसीद्) अच्छे प्रकार प्राप्त और धारण करता है उस का उपयोग क्यों न करना चाहिये ॥ २॥ ३६॥

भावार्थः-इस मन्त्र में श्लेपालङ्कार है—कोई परमेश्वर के विना सब जगत् के रचने वा धारण पालन और जानने को समर्थं नहीं हो सकता और कोई सूर्व्यं के विना भूमि।आदि जगत् के प्रकाश और धारण करने को भी समर्थं नहीं हो सकता इस से सब मनुष्यों को ईश्वर की उपासना और सूर्व्यं का उपयोग करना चाहिये॥३६॥

याते धामानीत्यस्य गोतम ऋषि:। यज्ञो देवता । निचृदार्पी त्रिण्टुप् छन्दः।

#### धैवतः खरः॥

फिर ये केसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है !! याने घामानि ह विषा घर्जन्ति ता ने विद्यां परिभूरंस्तु गुज्ञ-म् । गुग्रस्कानं: गुन्तरंणः सुवीरोऽषीरहा प्रचरा सो मुदुधाने ॥ ३७॥ पदार्थ:—हे जगदीश्वर जैसे विद्वान् लोग (या) जिन (ते) आप के (धामानि) स्थानों को (हविषा) देने लेने योग्य द्रव्यों से (यजन्ति) सत्कार पूर्वक प्रहण करने है वैसे हमलोग भी (ता) उन (विश्वा) समों को ग्रहण करें जैसे वह यज्ञ विद्वानां को (ते) आप का (गयस्कान:) अपत्य धन और घरों के बढ़ाने (प्रतरण:) बु:कॉ से पार करने (सुवीर:) उत्तम वीरों का योग कराने (अवीरहा) कायर दरिइता युक्त अवीर अर्थात् पुद्रवार्थ रहित मनुष्य और शब्दु कों को मारने तथा (परिभू:) सब मकार से सुख कराने वाला है बैसे वह आपकी हुपा से हम लोगों के लिये (अस्तु) हो वा जिसको विद्वान लोग (यजन्ति) यजन करते हैं उस (यज्ञम्) यञ्च को हम लोग भी करें। हे (सोम) सोमविद्या को संपादन करने वाले विद्वान ! जैसे हम लोग इस यज्ञ को करके घरों में आनम्द करें जाने इस में कर्म करें वैसे त् भी इस को कर के (दुर्खान्) घरों में (प्रचर्) सुख का प्रचार कर जान और अनुष्ठान कर ॥३॥॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में श्लेष और वाचकलुतोपमालक्कार हैं—जैसे विद्वान लोग ईन्कर में प्रीति संसार में यह के अनुष्ठान को करते हैं बैसा ही सब मनुष्यों को क-करना उचित है ॥ ३७ ॥

इस अध्याय में शिल्पविद्या, दृष्टि की पवित्रता का संपादन, विद्वानों का संगयक्त का अमुष्ठान, उत्साह आदि की प्राप्ति, शिल्पविद्या की स्तुति, यक्त के गुणों का वर्णन सरावृत्त का भारण, अग्नि जल के गुणों का वर्णन, पुनर्जन्म का कथन, ईश्वर की प्रार्थना, यक्तालुन्छान, माता पिता और पुत्राविकों काभापस में अनुकरण, यक्त की व्यावया, दिव्य वृद्धि की प्राप्ति, परमेन्वर का अर्चन, सूर्व्य गुण वर्णन, पदार्थी के कथ विक्रय का उप-देश, मित्रता करना धर्म मार्ग में प्रचार करना, परमेन्वर वा सूर्व्य के गुणों-का प्र-काश चोर आदि का निवारण ईन्वर सूर्व्यादि गुण वर्णन और यक्त का फल कहा है इस से इस अध्यायार्थ की तीसरे अध्याय के अर्थ के साथ सङ्गति जाननो चाहिये। जवट और महीधर आदि वे इस अध्याय का भी शब्दार्थ विरुद्ध ही वर्णन किया है ॥

यह बौधा अध्याय समाप्त हुआ ॥



## ओ३म्

## त्र्रथ पञ्चमाध्यायारम्भः॥

अब चौथे अध्याय की पूर्त्ति के पक्षात् पांचवें अध्याय के भाष्य का आरम्भ किया जाता है ।।

विद्यांनि देव सवितर्देशितानि परांसुव । यञ्जदं तहा आसुव ॥ १ ॥

भग्नेस्तन् रित्यस्य गोतम ऋषि:। विष्णुर्देवता। स्वराङ्खाद्यौ शृहतीछन्दः। मध्यमः स्वरः।।

किस २ प्रयोजन के लिये यज्ञ का अनुष्ठान करना योग्य है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

अरनेस्तन्रेसि विष्णंबे त्या सोर्मस्य तन्रेसि विष्णंबे त्याऽ-तिथरातिथ्यमिति विष्णंबे त्या इग्रेनायं त्या सोम्प्रमृते विष्णंबे त्याऽग्नये त्या रायस्पोष्टदे विष्णंबे त्या ॥ १ ॥

पदार्थ:—है मनुष्यो ! तुम लोग जैसे में जो हिंब (अग्मेः) बिज्ञली प्रसिद्ध रूप अगिन के (तन्ः) शरीर के समान (असि) है (त्वा) उस को (विष्णवे) यज्ञ की
सिद्धि के लिये खोकार करता हूं जो (सोमस्य) जगत् में उत्पन्न हुए पदार्थ समृह
की (तन्ः) विस्तार पूर्वक सामग्री (असि) है (त्वा) उस को (विष्णवे) वायु
की शुद्धि के किये उपयोग करता हूं जो (अतिथेः) सन्यासी आदि का (आतिथ्यम्) अतिथिपन वा उन को सेवा रूप कर्म (असि) है (त्वा) उस को (विष्णवे)
वे) विद्धान यज्ञ की प्राप्ति के लिये प्रहण करता हूं जो (श्येनाय) श्येन पक्षी के समान शौन्न जाने के लिये (असि) है (त्वा) उस द्रव्य को अग्न आदि में छोड़ता
हूं जो (विष्णवे) सब विद्या कर्म युक्त (सोमभृते) सोमों को बारण करने वाले यजमान के लिये सुख (असि) है (त्वा) उस को प्रहण करता हूं जो (अन्तये) अगिन बढ़ाने के लिये काष्ट आदि है (त्वा) इस को खीकार करता हूं जो (रायस्पोयवे) धन की वृष्टि देने वा (विष्णवे) उत्तम गुण कर्म विद्या की व्यक्ति के लिये समर्थ पदार्थ है (त्वा) इस को प्रहण करता हूं खैसे इस स्रव का सेवन तुम भी किया
करों | १ |

भावार्थः—इस मन्त्र में वाचकलुतोपमालक्कार है—मनुष्यों को उचित है कि पू-वॉक फल की प्राप्ति के लिये तीन प्रकार के यज्ञ का अनुष्ठान नित्य करें ॥ १॥ अग्मैर्जनित्रमित्यस्य गीतमऋषिः। विष्णुर्यक्को देवता। पूर्वस्थार्थी गायत्रीछन्दः। पड्जः

स्वर: । गायत्रं रयुत्तरस्याची त्रिण्डुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

फिर वह यह कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

अगने जिनिश्रमसि हर्षणी स्थ खर्वहर्यस्यायुरसि पुरूरवां स्मसि

गायुत्रेणं त्वा छन्दंसा मन्थासि श्रेष्ठंभेन त्वा छन्दंसा मन्थांसि

जागंतेन त्वा छन्दंसा मन्थामि ॥ २ ॥

पदार्थ:—है मनुष्य ! लोगो जैसे में जो (अग्ने) आग्नेय वस्त्रादि की सिद्धि करने हारे अग्नि के (जिन्त्रम्) उत्पन्न करने वाला हिव (असि) है (वृपणों) जो वर्षा कराने वाले सूर्व्य और वायु (स्थ:) हैं जो (उर्धशी) बहुत सुजों के प्राप्त कराने वाली किया (असि) है जो (आयु:) जीवन (असि) है जो (पुरूरवा:) बहुत शास्त्रों के उपदेश करने का निमित्त (असि) है (त्वा) उस अग्नि (गायत्रेण) गायत्री (छम्दसा) आनम्द कारक स्वच्छन्द क्रिया से (मन्थामि) विलोडन करता हूं (त्वा) उस सोम आदि ओषधी समूह (त्रेप्टुभेन) त्रिप्टुए (छन्दसा) छन्द से (मन्थामि) विलोडन करता हूं (त्वा) और उस शत्रु दु:ख समूह को (जागतेन) जगती (छन्दसा) छन्द से (मन्थामि) ताड़न कर के निवारण करता हूं वैसे ही तुम भी किया करो ॥ २ ॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालक्कार है—सब मनुष्यों को योग्य है कि इस प्रकार की रीति से प्रतिपादन वा सेवन किये हुए यहा से दूसरे मनुष्यों के लिये परोपकार करें || २ ||

भवतक इत्यस्य गोतम ऋषि:। यज्ञोदेवता। आर्षीयंकिम्छन्द:। पञ्चम: स्वर: || यज्ञमान और यज्ञ की सिद्धि करने वाले विद्वान् कैसे होने चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मध्य में किया है ||

भवंतकः समंनम् सर्वेतसावरेपसी मा ग्रज्ञ हिंथसिष्टं मा ग्रज्ञपंतिं जातवेदसी श्रिवी भवतमुख नः ॥ ३ ॥

पदार्थ:—जो ( अरेपसौ ) प्राकृत मनुष्यों के भाषा क्यी वस्त्रन से रहित ( समन-सौ ) तुल्य विज्ञान युक्त ( सचेतसौ ) तुल्य ज्ञान ज्ञापन युक्त ( जातवेदसौ ) वेद और उप विद्यार्थी को सिद्र किये हुए पढ़ने पढ़ाने वाले विद्वान् ( न: ) इम लोगों के लिये उपदेश करने वाले (भवतम्) होवें जो (यज्ञम्) पढ़ने पढ़ाने रूप यज्ञ था (यज्ञप-तिम्) विधा प्रद यज्ञ के पालन करने वाले यजमान को (मा हिंसिएम्) न पीड़ित करें वे (अद्य) आज (न:) हम लोगों के लिये (शिवों) मक्कल करने वाले (भव-तम्) होषें ॥ ३॥

भावार्थ:—मनुष्यों को उचित है कि विद्या प्रचार के लिये पढ़ना पढ़ाना वा स-कुलाचरण को न छोड़े क्योंकि यही सर्वोत्तम कर्म है ॥ ३॥

अग्नाविग्निरित्यस्य गोतम । ऋपि: । अग्निवंचता । आर्थीत्रिष्टु प् छन्दः । धैवतः

स्वर: । अत्र महीघरेण विराडित्यशुद्धं व्यख्यातम् ॥
विद्युत् और विद्वान् अग्नि कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥
अग्नाविग्निइचंरित प्रविष्टुः अप्रविधान्युको अभिद्वास्ति पार्वा ।
सर्नः स्योनः सुपर्जा यजेह देवेभ्यो हृज्यकं सद्मप्रयुच्छुन्
स्वाहां ॥ ४ ॥

पदार्थ:—जो ( अभिशस्तिपावा ) सय प्रकार हिंसा करने वालों से रहित (अग्नी) विद्युत् अग्नि की विद्या में (प्रविष्ट:) प्रवेश करने कराने (ऋषीणाम्) वेदादि शास्त्रों के शब्द अर्थ और संबन्धों को यथावन् जनाने वालों का (पृत्र:) पढ़ा हुआ (स्थोन:) सर्वधा सुखकारी (सुपजा) विद्याओं को अच्छी प्रकार प्रत्यक्ष संग कराने हारा (अ-ग्नि:) प्रकाशातमा (अपयुच्छन्) प्रमाद रहित अध्यापक विद्वान् (चरित) जो (न:) हम छोगों के लिये (इह) इस संसार में (देवेभ्य:) विद्वान् वा दिव्य गुणों से (ह-व्यम्) लेमे देने योग्य पदार्थ वा (सदम्) झान और (स्वाहा) हचन करने धोम्य उत्तम अन्नादि को प्राप्त करता है (स:) सो आप (यज्ञ) सब विद्याओं को प्राप्त कराइये ॥ ४॥

भावार्थ:—मनुष्यों को योग्य है कि जो अग्नि कार्य्य कारण के भेद से दो प्रकार का निश्चत अर्थात् जो कर्व्य कप से सूर्यादि और कारण कप से विद्युत् अग्नि सब म्र्तिमःन् द्रव्यों में प्रवेश कर रहा है उसका इस संसार में विद्या से संप्रयोग कर कार्यों में उपयोग करना चाहिये ॥ ४॥

आपतयेत्वेत्यस्य गोतम ऋषि: | विद्युद्देवता । पूर्वस्यार्ष्युं प्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः | अनाधृष्टमित्यप्रस्य भुरिगार्षी पंकिरछन्दः | पञ्चमः स्वरः | । मनुष्यों को किस २ प्रयोजन के लिये परमातमा की प्रार्थना बिज्जली का स्वीकार करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है |

आपंत्रचे त्या परिपत्तचे गृह्णाम् ततू नहेचाक्तराय शर्कन्डभी-जिष्ठाय सनांघृष्टमस्यनाघृष्यं देवानामोजोऽनंभिद्यास्यभिद्यास्ति-पांऽस्रांनभिद्यास्त्रेन्यमंजीसा सत्यसूर्यगेष्य स्वितेमां धाः ॥ ५॥

पदार्थ:—मैं हे परमासन ! जिस से आप हिंसा रूप कर्मों से अलग रहने और र-क्रमे वाले हैं इस से (त्वा) अपको (आपतये) सब प्रकार से स्वामी होने (परि-पतये) सब ओर से रक्षा (शाक्षराय) सब सामध्यें की प्राप्ति (शक्षकें) शूरवीर युक्त सेना (ओजिष्ठाय) जिस में सर्वोत्हृष्ट पराक्रम होता है उस विद्या के होने और (तन्तृंत्व्वं) जिस से उत्तम शरीर होता है उस के लिये (गृह्णामि) प्रहण करता हूं आप अपनी कृपा से उस (देवानाम्) विद्वानों का (अनाधृष्टम्) जिसका अपमान कोई नहीं कर सकता (अनाधृष्यम्) किसी के अपमान करने योग्य नहीं है (अनिभशस्ति) किसी के हिंसा करने योग्य नहीं हैं। (अमिशस्तेन्यम्) अहिंसाक्रप धर्म की प्राप्ति कराने हारा (सल्यम्) अविनाशी (ओज:) तेज है उसका प्रहण कराके (स्विते) अच्छे प्रकार जिस व्यवहार में सब सुख प्राप्त होते हैं उस में (मा) मुझ को (धा:) धारण करें कि जिस से (सल्यम्) सल्य व्यवहार को (उपनेयम्) जान कर कर्के। १।

मैं जो (अनाशृष्टम्) न हराने (अगाशृष्यम्) न किसी से नष्ट करने (अनिभश-क्ति) न हिंसा करने (अनिभश-क्ति) न हिंसा करने (अनिभश-केत्यम्) और हिंसारहित धर्म प्राप्त कराने योग्य (देवानाम्) विदान् वा पृथवी आदिकों के मध्य में (सत्यम्) कारणक्य नित्य (ओ-जः) पराक्रम स्वक्रप वालों (अभिशस्तिपाः) हिंसा से रक्षा का निमित्त क्रप बिज्ञलों (असि) है, जो (मा) मुझे (स्विते) उत्तम प्राप्त होने योग्य व्यवहार में (धाः) धरण करतों है (अअजसा) सहजता से (ओजिग्राय) अन्यन्त तेजस्वी (आपतये) अच्छे प्रकार पालन करने योग्य व्यवहार (परिपतये) जिस में सब प्रकार पालन करने वाले होते हैं (तन्नविष्टे) जिस से उत्तम शरीरों को प्राप्त होते हैं (शाक्कराय) शिक्त के उत्पन्न करने और (शक्कने) शिक्त वालों वीरसेना की प्राप्ति के लिये हैं (त्वा) उसको ( युह्णामि ) प्रहण करता हूं कि जिस से उन सत्य कारण क्रप पदार्थों को (उपोषम्) जान सक् ॥ २॥ ५॥

भाषार्थ: मनुष्यों को परमेश्वर के विज्ञान के विना सत्य सुख और बिज्ञली आ-वि विद्या और कियाकुशलता के विना संसार के सब सुख नहीं हो सकते, इस लिये यह कार्च्य पुरुषार्थ से सिद्ध करना चाहिये || ५ ||

अग्ने व्रतपा इत्यस्य गोतम ऋषि:। अग्निर्वेषता। विराड् ब्राह्मी पङ्किश्छन्दः। पञ्चम: स्वरः॥

फिर षष्ट परमातमा और विज्ञली कैसी है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में फिया है ||

भागों वतपासने वंतपा या तनं तुन्धियः सा मण् यो मर्म तुन्देषा सा त्वियं। सह नीं वतपते व्यतान्यनं मे दीखान् दीक्षा-पेतिमेन्यंतामनु तप्रतपंरपतिः॥६॥

पदार्थ:—जिस लिये हैं (अग्ने) ( यूतपते ) जगदीश्वर ! आप वा विज्ञली सत्य-धर्मीद नियमों के ( यूतपा: ) पालन करने वाले हैं इसलिये (त्वे) उस आप वा विज्ञली में में ( यूतपा: ) पूर्वोक्त वृतों के पालन करने वाली किया वाला होता हूं (या) जो (इयम्) यह (तव) आप और उस की (तन्:) विस्तृत व्यक्ति हैं (सा) वह (मिय) मुझ में (यो) जो (पपा) यह (मम) मेरा (तन्:) शरीर हैं (सा) सो (त्विय) आप वा उस में हैं ( यूतानि ) जो अह्मचर्थ्यादि यूत हैं वे मुझ में हों और जो (मे) मुझ में हैं वे (त्विय) तुम्हारे में हैं जो आप वा वह ( तपस्पति: ) जितेन्द्रियत्वादिपूर्वक धर्मानुष्ठान के पालक नियत्त हैं सो (मे) मेरे लिये (तप:) पूर्वोक्त तप को (अनुमन्यताम् ) विज्ञापित कीजिथे वा करतो है और जो आप वा वह (दीक्षापति:) यूतोपदेशों के रक्षा करने वाले हैं सो (मे) मेरे लिये (दीक्षाम्) यूतोपदेश को (अनुमन्यताम् ) आज्ञा कीजिथे वा करतो है इसलिये भी ( नी में और आप पदने पदाने हारे दोनों प्रांति के साथ वर्त्त कर विद्वान् धार्मिक हों कि जिस से दोनों की विद्यानुद्धि सदा होवें।। ६।।

भाषार्थः—इस मन्त्र में श्लेपालङ्कार है—मनुष्यों को परस्पर प्रेम वा उपकार बुद्धि से परमातमा वा विज्ञली आदि का विज्ञान कर वा कराके धर्मानुष्टान से पुरुषा-र्थ में निरन्तर प्रवृत्त होना चाहिये || ६ ||

अश्वरित्यस्य गोतमऋषिः । सोमो देवता । आद्यसार्वी बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः । आप्यायेत्यन्तस्यार्थी जगती छन्दः । निपादः स्वरः ॥

फिर वह ईश्वर विज्ञुली और विद्वान कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ||

अर्थ शुरं शे शुष्टे देव सोमाप्यायनामिन्द्रायिकधन्विदे । आतु-भ्यमिन्द्रः प्यायंनामात्वमिन्द्राय प्यायस्व। आप्याययास्मान्तसन्त्री- न्त्मुन्त्या मेघर्या स्वस्ति ते देव स्रोम सुत्यामंशीय। एष्टा रायः मेषे भगांचऽत्रुत्तमृतवादिभ्यो नमो चार्वापृथिवीभ्याम् ॥ ७॥

पदार्थः-है (सोम) पदार्थं विद्या को जानने था (देथ) दिव्य गुणसंपक्ष जगदीश्वर! विद्वन्न! विद्युत् जिस से (ते) आप वा इस विद्युत् का सामर्थ्यं (अंशुरंशुः)
अवयव २ अङ्ग २ को (आध्यायताम्) रक्षा से बढ़ा अथवा वढ़ाती है (इन्द्रः) जो
आप या विद्वली (पद्मधनविदे) अर्थात् धर्मावज्ञान से धन को प्राप्त होने वाले (इन्द्राय) परमैश्वर्ण्ययुक्त मेरे लिथे (आप्यायताम्) बढ़ावे वा बढ़ाती है (आप्यायस्व)
वृद्धियुक्त कीजिये वा करती है । वह आप विज्ञली अति एदार्थं के दीक २ अर्थों को
प्राप्ति को (सन्न्या) प्राप्ति कराने वाली (सेधया) प्रज्ञा से (अस्मान्) हम (सकीन्)
सव के मिर्चो को (आप्यायस्व) वढ़ाइये वा वढ़ावे जिल से (स्वस्ति) सुख सदा
बढ़ता रहे (सोम) हे पदार्थ विद्या को जानने वाले ईश्वर वा विद्वन्! आप की
शिक्षा वा विद्वर्शित की विद्या से युक्त होकर में (स्वन्तान्)) उत्तम २ उत्तपक्ष करने
वाली किया में कुशल होके (इये) सिद्धि को इच्छा वा अन्नादि (भगाय) ऐम्वर्ये
के लिथे (पद्माः) अनिद्व शुर्खों को प्राप्त कराने वाले (रापः) धनसमृहों को (अशीय) प्राप्त होर्ज । और (अन्तवादिभ्यः) सन्यवादी विद्वानों को यह धन देके सस्य
विद्या और (द्यावादिधवीम्याम् ) प्रकाश वा स्थि से ( इस्तम् ) अन्न को प्राप्त
होर्ज ॥ ७ ॥

भाषार्थ: — इस मन्त्र में श्लेपालङ्कार है — मनुष्यों की चाहिये कि परमेश्वर की उपासना, विद्वान की सेवा और विद्युत् विद्या का प्रचार करके शरीर और आतमा को पुष्ट करने वाली ओपवियों और अनेक प्रकार के धनों का प्रहण करके चिकित्सा शास्त्र के अनुसार सब आन्ध्यों को भोगें ॥ ७॥

यात इत्यस्य गोतम ऋगिः । अग्निरंचता । पूर्वस्य विराडापी बृहती छन्दः । यात इति छितीयस्य निचृदापी बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फिर वह विजुली कैसी है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। या तेंऽअग्नेऽयः श्राया तुनुवैधिंछा गहरेषा । उम्रं बच्चोऽअपांब-धीत्वेषं वच्चोऽअपांवधितस्वाहां। या तेंऽग्रग्ने रजः श्राया तुनुवै-धिष्ठा गहरेष्ठा। उम्रंबचोऽअपांवधीत्वेषं वच्चोऽअपांवधीत्स्वाहां। या तेंऽअग्ने हरिशाया मुन्वंविष्ठा गहरेष्टा । द्वर्थ वची अयांवधी-त्वेषं वची अपविधीत्स्वाहां ॥ ८॥

पदार्थः — हे मनुष्य लोगो! तुम को (या) जो (ते) इस (अग्ने) विज्ञली क्रप अग्नि का (अयः शया) सुवर्णादि में सोने (वर्षिष्ठा) अत्यन्त बड़ा (गह्व-रंप्डा) आभयन्तर में रहने वाला (तन्ः) शरीर (उप्रम्) क्रूर अयङ्कर (वचः) वचन को (अपावधीत्) नष्ट करता और (त्येपम्) प्रदीप्त (यचः) शब्द वा (स्वाहा) उत्तमता से हवन किये हुए अस को (अपावधीत्) दूर करता और जो (ते) इस (अग्ने) विज्ञलीक्षप अग्नि का (वर्षिष्ठा) अत्यन्त विस्तीर्ण (गहरेष्ठा) आभयन्तर में स्थित होने (रजः शया) लोकों में सोने वाला (तन्ः) शरीर (उप्रम्) क्रूर (वचः) कथन को (अपावधीत्) नष्ट करता है (त्येपम्) प्रशीप (वचः) व्यथन या (स्वाहा) उत्तम वाणी को (अपावधीत्) नष्ट करता है उसको जानके उस से कार्यं लेना चाहिये॥ ८॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को योग्य है कि सब स्थूल और सक्ष्म पदाधी में रहने काली जो बिजुली की व्याप्ति है उसको अच्छे प्रकार जान कर उपयुक्त कर के सब दु:खों का नाश करें || ८ ||

तप्तायनीत्यस्य गोतमकः पिः। अग्निर्देषता । प्रथमस्य भुरिनार्पः नायत्रो छन्दः पड्जः स्वरः । विदेदश्चिरित्यस्य भुरिन् ब्रह्मो छहती छन्दः । प्रध्यमः स्वरः । नाम्नेहीत्यस्य निचृद्बाह्मो जगती छन्दः । निपाः स्वरः । अनुत्वेत्यस्य याज्यस्य पुरुष् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ अनुत्वेत्यस्य याज्यस्य पुरुष् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ और किसल्ये अग्नि आदि से यज्ञ का अनुष्टान करनः वाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

नुप्ताचंनी मेऽसि विक्ताचंनी मेऽस्ययंतानमा नाधितादयंतानमा व्यथितात्। विदेविगने मेलामाग्नेंऽअद्भिष्ट आधुंना नाम्ने हि-ग्रें।ऽस्पां पृथिव्यामसि यक्तेनां घृष्ट्यासं युद्धियं तेन त्वा द्धे विदे-विगने मोनामाग्नें अङ्गिर आधुंना नाम्ने हि ये। द्विती पंस्थाम्यु-थिव्यामसि यक्तेऽनां घृष्ट्यासं युद्धियन्तेन त्वा द्धे विदेविगने मो नामाग्नेंऽस्राक्षर आधुंना नाम्ने हि यस्तृती पंस्थाम्यु थिव्यामसि यक्तेनां घृष्ट्यासं युद्धियन्तेन त्वा द्धे। स्रानुं त्वा देवधीतये॥ ६॥

पदार्थ; — हे विद्या के प्रहण करने वाले विद्वान् । जैसे में ( यत् ) जो ( तप्तायनी ) स्थापनीय वस्तुओं के स्थान वाळी विद्युत् उवाळा (असि ) है वा जो (वित्तायनी ) भोग्य वा प्रतीत पदार्थी को प्राप्त कराने वाली विज्ञुली (असि ) है (त्वा ) उसकी विद्या को जानता हूं वैसे तू भी इस को (मे) मुझ से (पहि) प्राप्त हो। जैसे यह (यत्) जो (अग्निः) प्रसिद्ध अग्नि (नभः) जल वा प्रकाश को प्राप्त कराता हुआ (मा) मुझ को (व्यथितात्) भय से (अक्तात्) रक्षा करता वा (नाधितात्) पेश्वर्य से ( अवतात् ) रक्षा करता है वैसे तुझ से सेवन किया हुआ यह तेरी भी र-क्षा करेगा | जैसे में (तेन ) उस साधन से जो ( अग्ने ) जाठर रूप ( अक्किर: ) अक्कों में रहने वाला अग्नि (आयुना) जीवन वा (नाम्ना) प्रसिद्धि से (अस्याम्) इस ( पृथिव्याम् ) पृथिवी में ( नाम ) प्रसिद्ध है (त्वा ) उसको जानता हूं वैसे तू भी इसको (मे) मुझ से (पहि) अच्छे प्रकार जान जैसे मैं (तेन) उस ज्ञान से (यत्) जो ( अनाधृष्टम् ) नहीं नष्ट होने योग्य ( यज्ञियम् ) यज्ञाङ्क समृह ( नाम ) प्रसिद्ध तेज है (त्वा ) उसको (देवचीतये ) दिव्यगुणों की प्राप्ति के लिये (त्वा) उस यज्ञ को ( आद्धे ) धारण करता हूं बैसे तू उससे इसको उत्तम गुर्णो की प्राप्ति के लिये धा-रण कर और वैसे सब मनुष्य भी उससे इसको (विदेत्) प्राप्त होवें जैसे मैं (तेन) जो ( द्वितीयस्याम् ) दूसरी ( पृथिच्याम् ) भृमि में ( अग्ने ) ( अङ्किर: ) अङ्कारों में रहबे वाला अग्नि ( आयुना ) जीवन वा ( नाम्ना ) प्रसिद्ध से ( नाम ) प्रसिद्ध है वा (य:) जो (नभ:) सुख को देता है (तेन) (त्वा) उस सं उस को प्राप्त हुआ हूं वैसे तू उस से इस को ( एहि ) जान और सब मनुष्य भी उससे इस को ( विदेत् ) प्राप्त हों जैसे मैं (तेन) पुरुषार्थ से जो (अनाधृष्टम् ) प्रगलनगुण सहित (यिज्ञयम् ) यज्ञ सम्बन्ध (नाम ) प्रसिद्ध तेज है (त्वा ) उसे भोगों की प्राप्ति के लिये (आदधे) धारण करता हूं तथा तू उस के लिये धारण कर और सब मनुष्य भी (विदेत् ) धा-रण करें जैसे मैं (तेन) उस क्रियाकौशल से जो (अग्नि:) अग्नि (आयुना) जीवन वा प्रसिद्धि से (अक्निर: ) अक्नों का सूर्य्यक्र से पोपण करता हुआ (नाम ) प्रसिद्ध है वा जो (नभः) आकाश को प्रकाशित करता है (त्वा) उस को धारण करता हूं बैसे तू उस को धारण कर वा सब लोग भी (अनुविदेत्) उस को ठौक २ जान के कार्ख सिद्ध करें। जैसे मैं (तेन) इन्धनादि सामग्री से जो (अनाधृष्टम्) प्रगल्म स-हित ( यद्भियम् ) शिल्पविद्यासम्बन्धा ( नाम ) प्रसिद्ध तेज है (त्वा) उस को विद्वानी की प्राप्ति के लिये ( आद्धे ) धारण करता हूं यैसे तू उस से उस की प्राप्ति के लिये (अन्वोह ) क्रोज कर और सब मनुष्य भी विद्या से संप्रयोग करें ॥ ९ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुत्तोपमालङ्कार है—जो प्रसिद्ध सूर्य्य विद्वली रूप से तीन प्रकार का अग्नि सब लोगों में वाहिर भीतर रहने वाला है उस को जान और जनाकर सब मनुष्यों को कार्य्य सिद्धि का संपादन करना कराना चाहिये ॥ १॥ सिश्च ह्यातीत्मस्य गोतम ऋषि:। वाम्देवता। ब्राह्म्युष्णिक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ अब अगले मन्त्र में सब विद्याओं की मुख्य सिद्धि करने वाली वाणी के गुणों का उपदेश किया है॥

सि श्वासि सपत्नसाही देवेभ्धः कल्पस्य सि श्वासि सपत्न-साही देवेभ्धः। शुन्धस्यं सि श्वासि सपत्नसाही देवेभ्धः शुम्भ-स्व॥ १०॥

पदार्थ:—हे विद्वान मनुष्य ! तू जो (सपलसाही) जिस से शत्रुओं को सहन करते हैं वह (देवेस्य:) उत्तम गुण शूरवारों के लिथे (कल्पस्व) पढ़ा और उपदेश कर के प्राप्त कर (सिंही) जो दोषों को नए करने वा शब्दों का उच्चारण करने वाली वाणी (असि) है उस को (देवेस्य:) विद्वान दिव्यगुण वा विद्या की इच्छा वाले मनुष्यों के लिये (शुन्धस्व) शुद्धता से प्रकाशित कर जो (सपलसाही) दोषों को हनन वा (सिंही) अविद्या के नाश करने वाली वाणी (असि) है उस को (देवेस्य:) धार्मिकों के लिये (शुन्धस्व) शुद्ध कर और जो (सपलसाही) दुए स्वभाव और (सिंही) दुए दोषों को नाश करने वाली वाणी (असि) है उस को (देवेस्य:) सुशील विद्वानों के लिये (शुन्भस्व) शोभा युक्त कर ॥ १०॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को अति उचित है कि जो इस संसार में तीन प्रकार की षा-णी होती है अर्थात् एक शिक्षा विद्या से संस्कार की हुई, दूसरी सत्यभाषणयुक्त और तीसरी मधुरगुण सहित उन का स्वीकार करें || १० ||

इन्द्रघोषस्त्वेत्यस्य गोतमऋषिः । वाग्देवता । निचृद्ब्राह्मी त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर वह कैसा और कैसी है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।।

ड्रान्ड्र्योषस्त्वा वर्सुंभिः पुरस्तांत्पातु प्रचेतास्त्वा कुद्रैः पुरुचात्पांतु मनोजवास्त्वा पितृभिईक्षिणतः पांतु विश्वकंमी स्वादित्यैकंसर्तः पांत्विद्महन्त्रः वाबीहिकी युज्ञाकिःस्रंजामि ॥ ११॥

पदार्थः—है विद्वान् मनुष्यो ! जैसे (प्रचेताः ) उत्तम ज्ञान युक्त ( इन्द्र्योषः ) प
रमातमा वेद विद्या और विज्ञली का घोष अर्थात् शब्द अर्थ और सम्बन्धों के बोधवाला

(विश्वकर्मा) सब कर्म वाला में (यहात्) पढ़ना पढ़ाना वा होम कप यह से (इन्स्म्) आभ्यन्तर में रहने वाले (तप्तम्) तप्त जल (विहिर्धा) वाहर धारण होनेवाले शीतल (वा:) जल को (नि:सजामि) संपादन करता वा नि:श्रेप करता हुं वैसे आप भी कीजिये। जो (वल्लिम:) अग्नि आदि पदार्थ वा चौवांश वर्ष ब्रह्मचर्थ किये हुए मनुष्यों के साथ वर्तमान (इन्द्र्घोप:) परमेश्वर जीव विज्ञलों के अनेक शब्द सम्बन्धी वाणी है उस को (पुरस्तात्) पूर्वदेश से जैसे में रक्षा करता हुं यैसे आप भी (पातु) रक्षा करों जो (कहें:) प्राण वा चवालीस वर्ष ब्रह्मचर्थ किये हुए विहानों के साथ वर्त्तमान (प्रचेता:) उत्तम ज्ञान कराने वाली वाणी है उस की (प्रधात्) पश्चिम देश से रक्षा करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें जो (पितृमि:) हानी वा ऋतुओं के साथ वर्त्तमान (मनोजवा:) मन के समान वेग वाली है उसका (दिश्वणत:) दिश्वण देश से पालन करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें जो (आदित्ये:) बारह महीनों वा अङ्तालीश वर्ष ब्रह्मचर्थ किये हुए विहानों के साथ वर्त्तमान (विश्वकर्मा) सब कर्मगुक वाणी है उस की (उत्तरत:) उत्तर देश से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हुए विहानों के साथ वर्त्तमान (विश्वकर्मा) सब कर्मगुक वाणी है उस की (उत्तरत:) उत्तर देश से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से पाल्ली करता हुं वैसे आप भी (पातु) रक्षा करें हिस से साथ

भावार्थ:—इस.मन्त्र में वाच० हैं—मनुष्यों को योग्य है कि जो यसु कट्ट आदित्य और पितरों से सेवन किई हुई वा यज्ञ को सिद्ध करने वाळी वाणी या जळ को से-वन विद्या वा उत्तम किया के साथ विद्युळी है उस के सेवन में निरन्तर वसें ॥११॥ सिश्रहासीत्यस्य गोतमश्रक्षाः। वाग्देवता। भुरिग्शाह्मी पंकिश्छन्दः। पञ्चम: स्वरः॥

फिर वह कैसी है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
सि १ शृक्षि स्वाहां सि १ शृक्षि हान्य कि उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
सि १ शृक्षि स्वाहां सि १ शृक्षि सुप्रजावनीं रायस्पोषवितः
स्वाहां सि १ शृक्षि स्वाहां सि १ शृक्षि सुप्रजावनीं रायस्पोषवितः
स्वाहां सि १ शृक्षि स्वावंह देवान्य जैमानाय स्वाहां भूते भ्यंस्त्वा ॥१२॥

पदार्थ:—मैं जो (आदित्यवितः) मासों का सेवन और (सिंही) क्रूरत्व आदि दोणों को नाश करने वाली (स्वाहा) ज्योति:शास्त्र से संस्कार युक्त वाणी (असि) है, जो (अझवितः) परमातमा घेद और वेद के जानने वाले मनुष्यों के सेवन और (सिंही) बल से जाडचपन को दूर करने वाली (स्वाहा) पढ़ने पढ़ाने ध्यवहार युक्त वाणी (असि) है, जो (क्षत्रवितः) राज्य धनुर्विद्या और शूरवीरों का सेवन और (सिंही) चोर डांकू अन्याय को नाश करने वाली (स्वाहा) राज्य ध्यवहार में कु-शळ वाणी (असि) है, जो (रायस्पोपवितः) विद्या धन की पृष्टि का सेवन और

(सिंही) अविद्या को दूर करने वाली (स्वाहा) वाणी (असि) है, जो (सुप्रजाव-नि:) उत्तम प्रजा का सेवन और (सिंही) सय दुएँ का नाश और (स्वाहा) व्यव-हार से धन को प्राप्त कराने वाली वाणी (असि) है और जो (यजमानाय) विद्वा-नों के पूजन करने वाले यजमान के लिये (स्वाहा) दिव्य विद्या सम्पन्न वाणी (देवान्) विद्वान् दिव्यगुण वा भोगों को (आवह) प्राप्त करती है (त्वा) उसको (भूतेभ्यः) सब प्राणियों के लिये (यज्ञात्) यज्ञ से (नि:सज्जामि) संपादन करता हूं ॥ १२॥

भावार्थ: - इस मन्त्र में पूर्व मन्त्र से (यज्ञात्) (ति:) ( ख्ञामि ) इन तीन पदों की अनुवृत्ति है मनुष्यों को उचित है कि पढ़ना पढ़ाना आदि से इस प्रकार लक्षण युक्त वाणी प्राप्त कर इसे सब मनुष्यों को पढ़ाकर सदा आनन्द में रहें ॥ १२॥ भ्रु वोऽसोत्यस्य गोतमऋषि:।यज्ञो देवता। शुरियार्ष्यनुष्टु प्छन्द:। गान्धार: स्वर:॥

फिर यह यज्ञ कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया ॥

भुवुोऽसि प्रथिवीन्दंथह भुविचिदंस्यन्तिरंक्षन्दश्हाच्युत क्षिन्

दंशि दिवंन्ह रहाग्नेः पुरीषमसि ॥ १३॥ पदार्थः —हे विद्वान् मनुष्यो ! जो यज्ञ ( भ्रुवः ) निश्चल ( पृथिवीम् ) भृमि को वढ़ाता ( अति ) है उस को तुम्र ( हंह ) वढ़ांग्रा जो ( भ्रुवक्षित् ) निश्चल सुख और शास्त्रों का निवास कराने वाला (अति) है वा ( अन्तरिक्षम् ) आकाश में रहने वाले पदार्थों को पृष्ट करता है उसको तुम ( हंह ) वढ़ाओ जो ( अच्युतिक्षत् ) नाश रहित पदार्थों को निवास कराने वाला (अति ) है वा ( दिवम् ) विद्यादि प्रकाश को प्रकाशित करता है उसको तुम ( हंह ) वढ़ाओ जो (अञ्चल आदि प्रकाश को प्रकाशित करता है उसको तुम ( हंह ) वढ़ाओ जो (अक्षे: ) विद्यादि प्रकाश को प्रकाशित करता है उसको तुम ( हंह ) वढ़ाओ जो (अक्षे: ) विद्यात्र आदि आदि वा ( पुरीषम्) पशु औं को पूर्ति करने वाला यज्ञ (असि ) है उसका अनुष्टान तुम किया करो ॥ १३॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को योग्य है कि विद्या किया से सिद्ध वा त्रिलोक्ती के पदार्थीं को पृष्ट करने वाले विद्या कियामय यज्ञ का अनुष्टान करके सुखी रहें और सब की रक्तें || १३ ||

युभ्जते मन इत्यस्य गोतम ऋषि: । सविता देवता । स्वराडार्पी जगतीछन्दः । निपादः स्वरः ॥

अव अगले मन्त्र में योगो और ईश्वर को गुणों का उपदेश किया है।।

गुज्जते मनं जुत युंज्जते घिछो विमा विमंस्य बृहतो विष्टुः

श्वितः। विहोन्नांद्घे वयुना विदेक्ऽइन्मुही देवस्यं सिवितः परि
श्वितः स्वाहां॥ १४॥

पदार्थ:—जैसे जो (विहोत्रा:) देने छेने वाले (विप्रा:) बुद्धिमान् मनुष्य हैं वे जिस ( धृहत: ) सब से बढ़ें ( विप्रस्य ) अनन्त ज्ञान कमें युक ( विपश्चित: ) सब विद्या सहित ( सिवतु: ) सकल जगत् के उत्पादक ( देवस्य ) सब के प्रकाश करने वाले महेश्वर की ( मही ) बढ़ीं ( परिष्टुति: ) सब प्रकार की स्तृति रूप ( स्वाहा ) सत्य वाणी को जान उस में ( मन: ) मन को ( युग्जते ) युक्त करते हैं (उत) और ( धिय: ) बुद्धियों को भी ( युग्जते ) स्थिर करते हैं वैसे ( वयुनिवत् ) उत्तम कर्मों को जानवे वाला ( एक: ) सहाय रहित में उसको जान उस में अपना मन और बुद्धिको (विद्धे) सदा निश्चल विधान कर रखता हुं ॥ १४ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचक लुप्तोपमालङ्कार है— मनुष्यों को उचित है कि पर् रमेश्वर में ही मन बृद्धि को युक्त कर विद्वानों के संग से विद्या को पा सुखी हो अन्य मनुष्यों को भी इसी प्रकार आनिन्दित करें ॥ १४॥

इदं विष्णुरित्यस्य मेधातिथिऋषिः । विष्णुर्देवता । भुरिगार्धी गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

फर वह जगदीश्वर कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ।।
इदं विष्णुर्विचंक्रमे श्रेषा निदंधे पुदम् । समूढमस्य पार्स्सुरे
स्वाहां ॥ १५ ॥

पदार्थ:—(विष्णु:) जो सव जगत् में व्यापक जगदीश्वर जो कुछ यह जगत् है उस को (विचक्रमे) रचता हुआ (इदम्) इस प्रत्यक्ष अप्रत्यक्ष जगत् को (प्रेधा) तीन प्रकार का धारण करता है (अस्य) इस प्रकाशवान् प्रकाश रहित और अदृश्य तीन प्रकार के परमाणु आदि रूप (स्वाहा) अ<u>च्छे प्रकार देखने और दिखलाने यो</u>न्य जगत् का प्रहण करता हुआ (इदम्) इस (समूदम्) अच्छे प्रकार विचार कर ने कथन करने योग्य अदृश्य जगत् को (पांसुरे) अन्तरिक्ष में स्थापित करता है वहीं सब मनुष्यों को उत्तम रीति से सेवने योग्य है ॥ १५॥

भावार्थ: परमेश्वर ने जिस प्रथम प्रकाश वाले सूर्यांदि दूसरा प्रकाशरहित पृथिवी आदि और जो तीसरा परमाणु आदि अहश्य जगत है उस सब को कारण से
रचकर अन्तरिक्ष में स्थापन किया है उन में से ओपिश आदि पृथिवी में प्रकाश आदि
सूर्य लोक में और परमाणु आदि आकाश और इस सब जगत को प्राणों के शिर में
स्थापित किया है इस लिखे हुए शतपथ के प्रमाण से गय शब्द से प्राणों का प्रहण
किया है इस में महीधर जो कहता है जिविकम अर्थात् वामनावतार को धारण करके
जगत् को रचा है यह उसका कहना सर्बंथा मिथ्या है ॥ १५ ॥

इरावतीत्यस्य विसष्ठ ऋषिः। विष्णुरंवता स्वराडाणी त्रिष्टुप् छन्दः ।धैवतः स्वरः ॥ अगळे मन्त्र में ईश्वर और सूर्यं के गुणीं का उपदेश किया है ॥

हरांवती घेनुमती हि भूतथ सूंपव्सिती मनेवे द्शास्या। व्यंस्त्रभ्ता रोदंसी विष्यादेते दाधरथे पृथिशीमिती मृण्लैः स्वाहां॥ १६॥

पदार्थ:-हे (विष्णो) सर्वव्यापी जगदीश्वर जो आप जिस (इरावती) उत्तम अस युक्त (धेनुमती) प्रशंसनीय बहुत वाणीयुक्त प्रजा वा पशु युक्त (स्पविसनी) बहुत मिश्रित अमिश्रित वस्तुओं से सहित भूमि वा वाणी (पृथिवीम्) भूमि (हि) निश्चय करके (स्वाहा) वेद वाणी वा (भूतम्) उत्पन्न हुए सब जगत् को (मय्खे:) झानप्रकाशकादि गुणों से (अभित:) सव ओर से (दाधर्थ) धारण और (रोदसी) प्रकाश वा पृथिवी छोक का (व्यक्कानाः) सम्यक् तम्मन करते हो उन (मनवे) विज्ञान युक्त (दशस्या) दंशन अर्थात् दांतों के बीच में स्थित जिह्ना के समान आचरण करने वाले आप के लिये (एते) ये हम छोग सवजगत् को निवेदन करते हैं ॥१॥ जो (विष्णो) व्यापनशीं हमाण जो (इरावती) उत्तम अन्नयुक्त (धेनुमती) पशु सहित (स्यवसिनी) बहुत मिश्रित अमिश्रित पदार्थ वाली भूमि वा वाणी है उस (पृथिवीम्) भूमि (स्वाहा) वा इन्द्रिय को (मयुक्ते:) किरणों अपने वल आदि (अभितः) सव प्रकार (दाधर्थ) धारण करता वा (रोदसी) प्रकाश भूमि को (व्यस्कम्नाः) तंभन करता है उस (दशस्या) दशन और दान्त के समान अत्वरण करने वा (मनवे) विज्ञापन युक्त सूर्य के लिये (भूतं हि) निश्चय करके सव जगत् को करने के लिये ईश्वर ने दिया है ऐसा (एते) ये सव हम छोग जानते हैं ॥ २॥ १६॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचा — जैसे सूर्य अपनी किरणों से सब भूमि आदि जगत् को प्रकाश आकर्षण और विभाग करके धारण करता है बैसेही परमेश्वर और प्रा-ण ने अपने सामर्थ्य से सब सूर्य अदि जगत् को धारण करके अच्छे प्रकार स्थापन किया है ॥ १६ ॥

देवश्रुतावियस वशिष्ठऋभि: । विष्णुर्देवता । स्वराङ् द्राह्मी त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर वे प्राण और अपान कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।।
देवश्रुतीं देवेच्याघोषतम्प्राची प्रेतमध्यरङ्करूपयन्तीऽक्रध्व

युज्ञन्नंयतम्मा जिह्नरतम् । स्वं ग्रोष्ठमर्वदतन्देशी दुर्योऽसायुर्मा निर्वादिष्टम्प्रजाम्मा निर्वादिष्टमत्रं रमेथां वद्मीन्वृथिव्याः॥ १७॥

पदार्थ:-हे मनुष्यो! तुम जैसे जो (देवेषु) विद्वान वा दिव्यगुणों में (देवश्रुती) विद्वानों से श्रवण किथे हुए प्राण अपान वायु (घोपतम्) व्यक्त शब्द करें और जो (प्राची) प्राप्त करने वा (कल्पयन्ती) सामर्थ्य वालो प्रकाश भूमि (ऊर्ध्वम्) उत्तम गुण युक्त (यन्त्रम्) विद्वान वा शिल्पमय यज्ञ को (प्रेतम्) जनाते रहें (नयतम्) प्राप्त करें (माजिह्रस्तम्) कृटिल गति वाले न हों जो (देवी) दिव्यगुण सम्पन्न (वुर्ये) गृहरूप (स्वम्) अपने (गोष्टम्) किरण और अवयवों के स्थान के (आवदतम्) उपदेश निमित्तक हों (आयु:) आयु को (प्रा निर्वाद्यम्) नष्ट न करें (प्रजाम्) उत्पन्न हुई सृष्टि को (मानिर्वादिष्टम्) न नष्ट करें और वे (पृथिव्या:) आकाश के मध्य (अत्र) इस (वर्ष्मन्) सुख से सेवन युक्त जगत् में (रमेथाम्) रमण करें तथा किया करो ॥ १७॥

भावार्थ:-- मनुष्यों को जितना जगत् अन्तरिक्ष में वर्त्तता है उतने से बहुत २ उ-त्रम सुर्खों का सम्पादन करना चाहिये॥ १७॥

विष्णोर्नु कमित्यस्यौतथ्योदार्धतमा ऋषिः । विणुदेवता ।स्वराडापीत्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब अगले मन्त्र में व्यापक ईश्वर के गुणों का उपदेश किया है।। विष्णोर्नुक विद्याणि प्रवीचं यः पार्तिर्थवानि विम्रमेरजाँ सि। यो अस्कंभाग्रदृत्तंर ७ सुधस्थं विचक्रमाग्रस्त्रेघोरंगु।यो विष्णं-वे त्वा ॥ १८॥

पदार्थ:—हे सनुष्यो । तुम (य:) जो (विचक्रमाण:) जगत् रचने के लिये कारण के अंशों को युक्त करता हुआ ( उरुगाय: ) यहन अर्थों को वेद झरा उपदेश करने वाला जगदीश्वर (पार्थिवानि) पृथिवों के विकार अर्थात् पृथिवों के गुणों से उत्पन्न होने वाले वा अन्तरिक्ष में विदित (श्रेषा) तीन प्रकार के ( रजांसि ) लोकों को (विसमें) अनेक प्रकार से रचता है जो (उत्तरम्) पिछले अवयवों के (सघस्थम्) साथ रहने वाले कारण को (अस्कभायत्) रोक रखता है (य:) जो ( विष्णवे ) उपासनादि यहा के लिये आश्रय किया जाता है उस ( विष्णो: ) व्यापक परमेश्वर के (वीर्य्याणि) पराक्रम युक्त कर्मों का (प्रवोचम्) कथन कर्क और हे परमेश्वर! (तु) शीघ्र ही (कम्) सुखस्वरूप (त्वा) आप का आश्रय करता हूं ॥ १८ ॥ भावार्थ:—सब मनुष्यों को जिस परमेश्वर ने पृथिवी सूर्य और त्रसरेणु आदि

भेद से तीन प्रकार के जगत् को रचकर धारण किया है उसी की उपासना करनी चाहिये ॥ १८ ॥

दिवोवेत्यस्मैतथ्यो दीर्धतमा ऋषि: । विष्णुदेवता । निचृदार्पा जगतीछन्द: । निपाद: स्वर: ॥

फिर वह जगदीश्वर कैसा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

दिवो वा विष्ण उत वा पृथिन्या महो वा विष्ण उरोर्न्तरिक्षात् । उभा हि हस्ता वमुना पृणस्या प्रयंच्छ दक्षिणादोत
मन्याद्विष्णंवे त्वा ॥ १९॥ हस्ता- रुप्योत

पदार्थ:—है (विष्णो) सर्वव्यापी परमेश्वर ! आप इ.पा कर के हम लोगों को (दिव:) प्रसिद्ध वा विद्धली रूप अग्नि से (वसुना) द्रव्य के साथ (आशणस्य) दुः खों से पूर्ण की जिथे और (पृथिव्या:) भूमि से उत्पन्न हुए पदार्थ (उत) भी (या) अथवा (मह:) महत्तत्व अव्यक्त और (उत) भी (उरो:) वहुत (अन्तरिक्षात्) अन्तरिक्ष से द्रव्य के साथ सुखों को (हि) निश्चय कर के पूर्ण की जिथे (विष्णो) सव में प्रविष्ट ईश्वर आप (दक्षिणात्) दक्षिण (उत) और (सव्यात्) वामपार्थ से सुखों को दी जिथे (त्वा) उस आप को (विष्णवे) योग विद्वान यद्वा के लिथे पू-जन करते हैं ॥ १९॥

भावार्थः—सब मनुष्यों को योग्य है कि जिस व्यापक परमेश्वर मे महत्तत्व सूर्य भूमि अन्तरिक्ष वायु अग्नि जल आदि पदार्थ वा उन में रहने वाले ओपथी आदि वा मनुष्यादिकों को रच धारण कर सब प्राणियों के लिये हुखों को धारण करता है उसी की उपासना करें ॥ १९ ॥

प्रतद्विष्णुरित्यस्मौतथ्यो दीर्घतमा ऋषिः । विष्णुर्देवता । विराडार्घः त्रिष्टुप् छन्दः । भेवतः स्वरः ॥

फिर वह कै सा है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

\* प्र तिद्वर्णुस्तवते विर्धृण मृगो न भीम कुंचरो गिरिष्ठाः। पस्योक्षुं श्चिषु विक्रमंणेष्वधिचियन्ति भ्रुवनानि विद्वां॥ २०॥
पदार्थः—(यस्य) जिस के (उछपु) अत्यन्त (त्रिषु) (त्रिविक्रमणेषु) विविध
पकार के क्रमों में (विश्वा) सव (भुवनानि) लोक (अधिक्षयन्ति) निवास करते
हैं और (वीर्येण) अपने पराक्रम से (भीमः) भय करने वाले (कुचरः) निन्दित
प्राणिवध को करने और (गिरिष्ठाः) पर्यंत में रहने वाले (मृगः) सिंह के (न)

समान पापियों को खोज दु:ख देता हुआ ( प्रस्तवते ) उपदेश करता है ( तत् ) इस से उस को कभी न भूलना चाहिये || २० ||

भाषार्थ:—इस मन्त्र में उपमालङ्कार है—जैसे सिंह अपने पराक्रम से अपनी इ-च्छा के समान अन्य पशुओं का नियम करता फिरता है वैसे जगदीश्वर अपने पराक्रम से सब लोकों का नियम करता है ॥ २०॥

विष्णोरराटमित्यस्यौतथ्यो दीर्घतमा ऋषि: । विष्णुदेवता । भुरिगार्षाः पङ्किश्छन्द: । पञ्चम: स्वर: ॥

फिर वह जगदीश्वर कैसा है इस विषय का उपदेश अगळे मन्त्र में किया है ॥ विष्णों रुरार्टमिस विष्णोः अप्त्रें स्थों विष्णोः स्यूरंसि वि-ष्यों प्रेंचोऽसि । वैष्णुयमंसि विष्णेंवे त्या ॥ २१ ॥

पदार्थ:—जो यह अनेक प्रकार का जगत् है वह (विष्णो:) व्यापक परमेश्वर के प्रकाश से (रराटम्) उत्पन्न होकर प्रकाशित है (विष्णो:) सर्व सुख प्राप्त करने वाले ईश्वर से (स्यू:) विस्तृत (असि) है। सब जगत् (वैष्णवम्) यज्ञ का साधन (असि) है और (विष्णो:) सब में प्रवेश करने वाले जिस ईश्वर के (श्नण्ते) जड़ चेतन के समान दो प्रकार का शुद्ध जगत् है उस सब जगत् के उत्पन्न करने वाले जगदीश्वर! हम लोग (त्वा) आप को (विष्णवे) यज्ञ का अनुष्ठान करने के लिये आश्रय करते हैं ॥ २१॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को उचित है कि इस सब जगत् का परमेश्वर हो रचने और धारण करने वाला व्यापक इष्ट देव हैं ऐसा जान कर सबकामनाओं की सिद्धि करें २१ देवस्यत्वेत्यस्यौतथ्यो दीर्धतमाऋषि:। यज्ञोदेवता । पूर्वाईस्य साम्नी पंकि-

श्खन्तः । पञ्चमः स्वरः । आदत् इत्युत्तरस्य भुरिगार्षी घृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फिर यह यज्ञ किसिलिये करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

देवस्यं त्वा सिं<u>चितः प्रसिवे</u>ऽदिवनों <u>ब्राह्म्यां म्यूष्यों इस्तां म्या-</u> म् । आदंदे नार्<u>येस</u>िद्मह्थं रक्षंसां ग्रीवा अपि कुन्तामि। बृहर्ष-सि बृहद्रंवा बृहतीमिन्द्रां युवाचं वद् ॥ २२॥

पदार्थ:—है विद्वान मनुष्य! जैसे में (देवस्य) सब को प्रकाश करने आनन्द देने वा (सवितु:) सकल जगत् को उत्पन्न करने वाले ईश्वर के (प्रसवे) उत्पन्न किये हुए संसार में जिस यज्ञ को (आद्दे) प्रहण करता हूं बैसे तू भी (श्वा) उसकी प्रहण कर जैसे में (नारी) यज्ञ किया वा (इदम्) यज्ञ के अनुष्ठान का प्र-हण करता हूं बैसे तू भी प्रहण कर जैसे (अहम्) में (रक्षसाम्) दुए स्वभाव वाले शत्रुओं के (प्रीवाः) शिरों को भी (अपिरुन्तामि) छेदन करता हूं बैसे तुम भी छे-दन करो। जैसे में इस अनुष्ठान से (बृहद्रवाः) बड़ाई पाया बड़ा होता हूं बैसे तू भी हो और जैसे में (इन्द्राय) परमेश्वर्थ्य की प्राप्ति के लिये (बृहतीम्) बड़ी (वाचम्) वाणी का उपदेश करता हूं बैसे तू भी (वद) कर ॥ २२ ॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुत्तीपमालङ्कार हैं—जैसे विद्वान लोग ईश्वर की ए-िए में विद्या से पदार्थी की परीक्षा करके कार्च्यों में उपयोग कर सुझों में प्राप्त कर ते हैं वैसे ही सब मनुष्यों की इस यज्ञ का अनुष्टान कर सब सुझों को पहुंचना चा-हिये || २२ ||

रक्षोहणिमत्यस्थौतथ्यो दाँर्घतमा ऋषि: | यज्ञो देवता । आद्यसाञ्चपाँ बृहती छन्दः ।
मध्यमः स्वरः । मध्यमस्य स्वराड्याह्यच्चप्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥
यम्मेसबन्धुरित्युत्तरस्य स्वराड् ब्राह्मच्चुष्णिक् छन्दः । ऋपभः स्वरः ॥
सृष्टि से मनुष्यों को किस प्रकार का उपकार प्रहण करना चाहिये इस विषय का
उपवेश अगले मन्त्र में किया है ॥

रुष्ट्रोहणं बलगृहनं वैष्णुवी मिद्महन्तं बेलुगमुस्किरामि यम्मे निष्ट्र्यो यममात्यों निच्खानेद्महन्तं बेलुगमुस्किरामि यम्मे स-मानो यमसमानो निच्खानेद्महन्तं बेलुगमुस्किरामि यम्मे सर्ब-न्युर्यमसंबन्धुर्निच्खानेद्महन्तं बेलुगमुस्किरामि यम्मे सजातो य-मसंजातो निच्खानोस्कृत्याङ्किरामि ॥ २३॥

पदार्थ:—हे विद्वान मनुष्य ! जैसे (अहम् ) में (वलगहनम् ) वलों को बिडोलने और (रक्षोहणम् ) राक्षसों के हनन करने वाले कर्म और (वैष्णवीम् ) व्यापक ई- श्वर की वेदवाणी का अनुष्ठान कर के (यम् ) जिस (वलगम् ) वल प्राप्त कराने वाले यह को (उत्करामि ) उत्कृष्टपन से प्रेरित अर्थात् इस संसार में प्रकाशित करता हूं (तम् ) उस यह को वैसे ही तू भी (इदम् ) इस को प्रकाशित कर और जैसे (मे ) मेरा (निष्य:) यह में कुशल (अमात्य:) मेधावी विद्वान मनुष्य (यम् ) जिस यह वा (इदम् ) भूगर्भ विद्या की परीक्षा के लिये स्थान को (निचलान ) निःसन्देहक-रता है वैसे (तम् ) उसको तेरा भी भृत्य खोदे जैसे (अहम् ) भूगर्भ विद्या को जानने

षाला में (यम्) जिस (षलाम्) बल प्राप्त कराने वाले खेती आदि यज्ञ वा (इदम्) खनक्षी कर्म को (डिक्स्रामि) अच्छे प्रकार संपादन करता हूं वैसे (तम्) उस को त् भी कर, जैसे (मे) मेरा (समानः) सहश वा असहश मनुष्य (यम्) जिस कर्म को (निचलान) लनन करता है वैसे तेरा मों लोदे, जैसे (अहम्) पढ्ने पढ़ा- में वाला में (यम्) जिस (बलगम्) आत्मवल प्र.स करने वाले यज्ञ वा (इदम्) इस पढ्ने पढ़ाने क्षीं कर्म को (डिक्स्रामि) सम्पन्न करता हूं वसे (तम्) उसको त् भी कर, जैसा (मे) मेरा (सवन्धुः) तुल्य वन्धु गित्र वा (असवन्धुः) तुल्य वन्धु रहित अमित्र (यम्) जिस पालनक्षी यज्ञ वा इस कर्म को (निचलान) निःस- देह करता है वैसे उसको तेरा भी कर, जैसे (अहम्) स्व का मित्र में (यम्) जिस (बलगम्) राज्य वल प्राप्त कराने वाले यज्ञ वा (इदम्) इस कर्म को (उत्करामि) संपादन करता हूं वैसे (तम्) उस को तृ भी कर, जैसे (में) मेरा (सजातः) साथ उत्पन्न हुआ (अस्जातः) साथ से अलग उत्पन्न हुआ मनुष्य (यम्) जिस यज्ञ वा (इत्याम्) उत्तम किया को (निचलान) निःसन्देह करता है वैसे तेरा भी इस यज्ञ वा इस किया को निःसन्देह करे। जसे मैं इस सब कर्म को (डिक्स्रामि) संपादन करता हूं वेसे तेरा भी इस यज्ञ वा इस किया को निःसन्देह करे। जसे मैं इस सब कर्म को (डिक्स्रामि) संपादन करता हूं वेसे तेरा भी करे। ॥ इस यज्ञ वा इस किया को निःसन्देह करे। असे मैं इस सब कर्म को (डिक्स्रामि) संपादन करता हूं वेसे तेरा भी करे। ॥ इस यज्ञ वा इस किया को निःसन्देह करे। असे मैं इस सब कर्म को (डिक्स्रामि) संपादन करता हूं वेसे तुम भी करो॥ २३॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचक लुप्तोपमालङ्कार है—मनुष्यों को ईश्वर की इस सृष्टि में विद्वानों का अनुकरण सदा करना और मूर्खों का अनुकरण कभी न करना चाहिये ॥ २३ ॥

स्वराडसीत्यस्यौतथ्यो दार्घतमा ऋषि: । सूर्खि वहांसौ देवने । भुरिगार्ष्य-तुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

अब अगले मन्त्र में सूर्य्य और सभाष्यक्ष के गुणों का उपदेश किया है ॥
स्वरार्डिस सपत्नहा संघरार्डस्यभिमानिहा जेन्द्रार्डिस रक्षोहा संविरार्डस्यमिम्हा ॥ २४ ॥

पदार्थ:—हे विद्वान मनुष्य ! जिस कारण आप ( स्वराट् ) अपने आप प्रकाश-मान ( असि ) हैं इस से ( सपत्नहा ) शत्रु ओं के मारने वाले होते हो, जिस कारण तुम ( सत्रराट् ) यज्ञों में प्रकाशमान हो इस से ( अभिमातिहा ) अभिमान युक्त म-नुष्यों को मारने वाले होते हो, जिस से ( जनराट् ) धार्मिक विद्वानों में प्रकाशित हैं इस से ( रक्षोहा ) राक्षस दुर्धों को मारने वाले होते हैं जिस से आप ( सर्वराट् ) सब में प्रकाशित हैं इस से ( अमित्रहा ) अमित्र अर्थात् शत्रु ओं के मारने वाले होते हैं || १ || जिस कारण यह सूर्य लोक (स्वराट्) अपने आप (असि) प्रकाशित है इस में (सपत्नहा) मेंघ के अवयवों को काटने वाला होता है जिस कारण यह (सप्रराट्) यज्ञों में प्रकाशित (असि) हैं इस से (अभिमातिहा) अभिमानकारक चोर आदि का हनन करने वाला होता है जिस कारण यह (जनराट्) धार्मिक विद्वानों के मन मेंप्रकाशित (असि) है इस से (रक्षोहा) राक्षस वा दुख्रों का हनन करने वाला होता है जिस से यह (सर्वराट्) सब में प्रकाशमान (असि) है इस से (अ-मित्रहा) दुख्रों को दण्ड देने का निमित्त होता है।। २४।।

भावार्थ:—इस मन्त्र में श्लेपालङ्कार है—हे विद्वान् मनुष्य ! जैसे सूर्यं अपने प्र-काश से चोर व्याघ्र आदि प्राणियों को भय दिखा कर अन्य प्राणियों को सुखी करता है वैसे ही तू भी सब शत्रुओं को निवारण कर प्रजा को सुखी कर || २४ || रक्षोहण इत्यस्पैतथ्यो दीर्घतमा ऋषि: । यज्ञी देवता । आद्यस्य ब्राह्मी बृहती छन्दः ।

मध्यम: स्वर: । वलगहनाउपेत्युत्तरस्यापी पङ्किश्छन्द: । पञ्चम: स्वर: ॥
यज्ञमान सभा आदि के अध्यक्ष यज्ञानुष्टान करने वाले मनुष्यों को यज्ञ सामग्री
का ग्रहण करायें इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

रक्षोहणों को बलगहनः प्रोचांमि बैच्णवान्क्षोहणों को बलगहनोऽबंस्तृखामि वैच्णवान्क्षोहणों को बलगहनोऽबंस्तृखामि वैच्णवान्क्षोहणों के बलगहनो उपद्धामि वैच्णवी रक्षोहणीं-वां बलगहनो पर्युहामि बैंच्णकी बैंच्णवमंसि वैच्णवा स्थं॥२५॥

पदार्थ:—हे संआध्यक्ष आदि मनुष्यो ! जैसे तुम ( रक्षोहणः ) दुःखां का नाश करने वाले हो बैसे शत्रु ऑं के वल को अस्तव्यस्त करने हारा में ( बेष्णवान् ) यज्ञ देवता वाले ( व: ) आप लोगों का सत्कार कर युद्ध में शस्त्रों से ( प्रोक्षामि ) इन घमंडी मनुष्यों को शुद्ध करूं जैसे आप ( रक्षोहणः ) अधर्मात्मा दुष्ट दस्युओं को मारने वाले हैं बैसे ( बलगहन: ) शत्रु सेना की थाह लेने वाला में ( बेष्णवान् ) यज्ञ सन्वन्धी ( प: ) तुम को सुखों से मान्य कर दुर्धों को ( अवनयामि ) दूर करता हूं, जैसे ( बलगहन: ) अपनी सेना को व्यूहों को शिक्षा से विलोडन करने वाला में ( रक्षोहणः ) शत्रु औं को मारने वा ( बेष्णवान् ) यज्ञ के अनुष्ठान करने वाले ( व: ) तुम को (अवस्तुणामि) सुख से आच्छादित करता हूं, बेसे तुम भी किया करी, जैसे (रक्षोहणी) राक्षसों के मारने वा ( बलगहनी) बलों को विलोडन करने वाले ( वाम् ) यज्ञपति वा यञ्चकराने वाले विद्वान् का धारण करते हो बैसे में भी ( उपद्धामि ) यज्ञपति वा यञ्चकराने वाले विद्वान् का धारण करते हो बैसे में भी ( उपद्धामि )

धारण करता हूं जैसे (रक्षोहणों) राक्षसों के मारने (यलगहनों) यलों को विलो-डने वाले (वाम्) प्रजा सभाष्यक्ष आप (वैष्णवी) सब विद्याओं में व्यापक विद्वानों की किया वा (वैष्णवम्) जो विष्णुसम्बन्धी ज्ञान है इन सब को तर्क से जानते हैं बैसे मैं भी (पर्यू हामि) तर्क से अच्छे प्रकार जानू और जैसे आप सब लोग (बैष्ण-वाः) व्यापक परमेश्वर की उपासना करने वाले (स्थ) हैं बैसा मैं भी होऊं ॥ २५॥

भावार्थः—इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमा और उपमालङ्कार हैं—मनुष्यों को परमे-श्वर की उपासना युक्त व्यवहार से शरीर और आत्मा के वल को पूर्ण करके यज्ञ से प्रजा की पालना और शत्रुओं को जीतकर सब भूमि के राज्य की पलना करनी चाहिये॥ २५॥

देवस्यत्वेतस्यौतथ्यो दीर्धतमाऋषिः । यज्ञो देवता । आद्यस्य निचृदार्षी पङ्किश्छन्दः । पञ्चमः स्वरः । यवोसीत्युत्तरस्य निचृदार्षी विष्टु प्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

किस लिये इस यज्ञ को करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

हेवस्यं त्वा सिवितः प्रंसितेऽदिवनीं ब्राह्मधांम्पूष्णो हस्ताभवाम्। धादंदे नार्धसीदमहरु रक्षंसाङ्ग्रीवा अपि कृन्तामि पर्वोऽसि एवग्रास्मद्वेषों ग्रवधारां त्ति हिंवे त्वा उन्तरि चाय त्वा प्रधिव्ये त्वा शुन्धन्ता होताः पितृषदंनाः पितृषदंनमसि ॥ २६॥

पदार्थ:—है विद्वान मनुष्य! जैसे में (सिवतुः) सय जगत के उत्पन्न करने और (देवस्य) सब आनन्द के देने वाले परमेश्वर के (प्रस्ते ) उत्पन्न किये हुए संसार में (अश्विनोः) प्राण और अपान के (वाहुन्याम्) बल और वीर्च्य तथा (पूष्णः) अति पृष्ट वीर के (हस्ताभ्याम्) प्रबल प्रतापयुक्त भुज और दण्ड से अनेक उपकारों को (आवदे ) लेता वा (इदम्) इस जगत् की रक्षा कर (रक्षसाम्) दुष्टकर्म करने वाले प्राण्यों के (प्रीवाः) शिरों का (अपि) (हन्तामि) हेदन ही करता हूं तथा जैसे पदार्थों का उत्तम गुणों से मेल करता हूं वैसे तू भी उपकार ले और (यवय) उत्तम गुणों से पदार्थों का मेल कर जैसे में (ह्रेपः) ईपी आदि दोष वा (अरातीः) शब्बुओं को (अस्मत्) अपने से दूर कराता हूं वैसे तू भी (यवय) दूर करा । हे विद्वन्! जैसे हम लोगं (विवे) पेश्वर्थीद गुण के प्रकाश होने के लिये (त्वा) तुझ को (श्रिवयै)

पृथिषों के पदार्थों की पृष्टि होने के लिये (त्वा) तुझ को सेवन करते हैं बैसे तुम लोग भी करो। जैसे (पितृपदनम्) विद्या पढ़ें हुए ज्ञानी लोगों का यह स्थान (अ-सि) है और जिस से (पितृपदनाः) जैसे झानियों में ठहर पितृत्र होते हैं यसे मैं शुद्ध होऊं तथा सब मनुष्य (शुन्थन्ताम्) अपनी शुद्धि करें और हे स्त्री! तू भी यह सब इसी प्रकार कर || २६ ||

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालङ्कार है-मनुष्यों को योग्य है कि ठाँक २ कियाकमपूर्वक विद्वानों का आश्रय और यज्ञ का अनुष्टान कर के सब प्रकार से अ-पनी शुद्धि करें ॥ २६ ॥

उद्दिविमत्यस्थीतथ्यो दीर्थतमा क्रायि: । यद्वी हेवता । क्राम्मी जगती छन्दः । नियादः स्वयः ॥

अच्छे प्रकार सेवन किया हुआ समाप्ति और अनुगत किया हुआ यज्ञ क्या करता है इस विषय का उपदेश अगले एक में किया है ॥

उद्दिवंशतमानान्तिरिक्षं पृण् इछहं स्वरृष्टिच्यां खुंतानस्त्वां छा-कृतो मिनोत् [मूत्रावरंखी भुवेण धर्मणा । ब्रह्मवनिं त्वा क्षञ्चवनिं रायस्पोषुवित पर्यूहामि । ब्रह्मं इछह क्षत्रं दृष्ठहाधुईछह मजान् हं छह ॥ २७ ॥

पदार्थ:—हे परमिवहन् ! जैसे (त्वा) आप को (मास्तः) वायु (ध्रवेण) निश्रव्य (धर्मणा) धर्म से (मिनोतु) प्रयुक्त करें (दिवावस्कों) प्राण और अपान मी
धर्म से प्रयुक्त करते हैं वैसे आप एका करके हर लोगों के लिखे (दिवम्) विद्या गुणों के प्रकाश को (उत्तमान) अज्ञान से उदाङ दें ओ तथा (अन्तरिक्षम्) सब पदाथों के अवकाश को (एण) परिपूर्ण की जिथे (पृथ्वव्याम्) भूमि पर (द्युतानः) सदिद्या के गुणों का विस्तार करते हुल आप पृथ्वें को (हंहस्व) वदाइथे (ब्रह्म) वेद
विद्या को (हंह) वदाइथे (क्षत्रम्) राज्य को वदाइथे (आयुः) अवस्था को (हंह)
वदाइथे और (प्रजाम्) उत्पन्न हुई भ्रता को (हंह) धृद्धियुक्त की जिथे इसी लिथे
में (ब्रह्मविन) ब्रह्मविद्या को इसेवन करने वा कराने (क्षत्रयिन) राज्य को सेवन
करने कराने (रायस्पोपविन) और धनसमूह की पृष्टि को लेजने वा संयन कराने
वाले आप को (पर्यू हामि) सब प्रकार के तकों से निश्चय करता हु वैसे आप मुझ
को सर्वथा सुखदायक हुन्निये और आप को सब मसुष्य तकों से जानें ॥ २७॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में म्लेप और वाचकलुक्षीपमालङ्कार हैं - हे मनुष्यो ! आप

लोग जैसे जगदीश्वर सत्य भाग से प्रार्थित और सेवन किया हुआ अत्युत्तम विद्वान् सब को सुख देता है जैसे यह यज्ञ भी विद्या गुण को बढ़ा कर सब जीवों को सुख देता है, यह जानो ॥ २७॥

ध्रुवासीत्यस्यातथ्यो दार्घतमा ऋषिः। यङ्गो देवता। आर्षा जगती छन्दः।
निपादः स्वरः॥

फिर उस यज्ञ से क्या होता है इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है॥

7 ध्रुवासि ध्रुनुहेऽयं यर्जमान्होऽस्मिन्नायतंने मजयां प्रशुभिर्भ्यात् । घृतेनं चावापृथिवी पूर्वेश्वामिन्द्रंस्य छुदिरंसि विद्ववज्ञनस्यं छु।या॥२८॥

पदार्थ:—हे यज्ञ करने वाले यजमान की स्ती! जैसे तू (प्रजया) राज्य वा अ-पने सन्तानों और (पशुमि:) हाथी घोड़े गाय आदि पशुओं के सहित (अस्मिन्) इस (आयतने) जगत् वा अपने स्थान वा कवके सकार कराने के योग्य यज्ञमें (ध्रुवा) ह-द सङ्कल्प (असि) है जेसे (अयम्) यह (यजगानः) यज्ञ करने वाला तेरा पति य-जमान भी (ध्रुवः) हद सङ्कल्प है। तुम दोनों (चृतेन) घृत आदि सुगन्धित पदार्थों से ( द्यावापृथिवी ) आजाश और भूमि को (पूर्वेधाम् ) परिपूर्ण करो । हे यज्ञ करने वाली स्त्री! तू (इन्द्रस्य) अत्यन्त एथ्यर्थ्य को भी अपने यज्ञ से (छदिः) (असि) है अव त् और तेरा पति यह यजमान (विश्वजनस्य) संस्तर का (छाया) सुख छा-या करने वाला (भूयात्) हो ॥ २८॥

भावार्थ:—मनुष्यों को चाहियं कि जिन यज्ञ करने वाले यजमान की पत्नी और यजमान से तथा जिस यज्ञ से इदं विद्या और दुखों को पाकर दु:खों को छोड़ें उन का सत्कार तथा उस यज्ञ का अनुष्टान सदा ही करते रहें ॥ २८ ॥

परित्वेत्यस्यैतिथ्यो दीर्घंतमा ऋषिः । ईश्वरसमाध्यक्षा देवते । अनुष्टुप् छन्दः ॥

गान्धारः स्वरः॥

ईश्वर और सभाष्यक्ष से क्या २ होने को योग्य है इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है !!

परि त्वा गिर्वणो गिरंऽड्डमा भवन्तु विश्वतः । वृष्टायुमनु स्-र्द्धणो जुष्टां भवन्तु जुष्टंयः ॥ २६ ॥

पदार्थ:—हे (गिर्वणः) स्तुतियों से स्तुति करने योग्य ईश्वर वा सभाष्यक्ष (इमाः) ये मेरी किई हुई (विश्वतः ) समस्त (गिरः ) स्तुतियें (परि ) सब प्रकार से (भ-वन्तु ) हों और उसी समय की ही न हों किन्तु (बृद्धायुं ) वृद्धों के समान आंचरण

करने वाले आप के (अनु) पश्चात् (वृद्धयः) आत्यन्त वदती हुई और (जुष्यः) प्रीति करने योग्य (जुष्टाः) प्यारी हीं ॥ २३ ॥

भावार्थ:—इस मंत्रमें श्लेषा उद्घार है—है यगुण्यो! जैसे संपूर्ण उत्तम गुण कर्मां के साथ वर्त्तमान जगदाँश्वर और सभापति स्तुति करने योग्य हैं वैसे ही तुम लोगों को भी होना चाहिथे॥ २९॥

इन्द्रस्थेत्यस्य मधुरुछन्दा ऋषिः । ईश्वरसमाध्यस्यो देवते । अन्युर्गण्यक् छन्दः । अस्यमः स्वरः ॥

फिर वे कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। इन्द्रंस्य स्पूर्यान्द्रंस्य भ्रुवोऽसि एन्द्रमंसि वैद्वदेवमंसि॥३०॥

पदार्थः—हे जगदीश्वर वा सभाध्यक्ष ! जैसे (वेश्वदेवम्) सप्तस्त पदार्थों का निवासस्थान अन्तरिक्ष है वैसे आप (ऐन्द्रम्) सब का आधार हैं इसी से हम लोगों को (इन्द्रस्य) परमेश्वर्य का (स्यू:) संयोग करने वाले (असि) हैं और (इन्द्रस्य) सूर्य आदि लोक वा राज्य को (ध्रुव:) निश्चल करने वाले (असि) हैं ॥ ३०॥

भावार्थः—इस मन्त्र में श्लेश और उपमाळङ्कार है —जैसे सकळ ऐश्वर्य का देने बाला जगदीश्वर है वैसे समाध्यक्षादि मनुष्यों को भी होना चाहिये ॥ ३० ॥ विभूरसीत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। अग्निटंबताः। विगाडार्प्यनुष्टुव् छन्दः।

गान्धार: स्वर: ||

फिर वे कैसे हैं इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। विभूरसि प्रवाहणो षिह्यरिस हच्यवाहनः। इवाह्योऽसि प्रचे तास्तुष्योऽसि विद्वववेदाः॥ ३१॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर वा विद्वन ! जिस से आप जैसे व्यापक आकाश और पेश्वर्य युक्त राजा होता है वैसे (विभू: ) व्यापक और पेश्वर्ययुक्त (असि ) हैं (विह: ) जैसे होम किये पदार्थों को योग्यस्थान में पहुंचाने वाला अग्न है वैसे (हव्यवाहन: ) हवन करने के योग्य पदार्थों को सम्पादन करने वाले (असि ) हैं जैसे जीवों में प्राण है वैसे (प्रचेता: ) चेत करने वाले (श्वाप्तः ) विद्वान (असि ) हैं जैसे स्वात्मा पवन सब में व्याप्त है वैसे (विश्ववेदा: ) विश्व को जानने (नुध:) ज्ञान को बदाने वाले (असि ) हैं इस से आप सत्कार करने योग्य हैं ऐसा हम लोग जानते हैं ॥ ३१ ॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में श्लेप और उपमालङ्कार हैं-सब मनुष्यों को उचित है कि

र्श्वर और विद्वान का सन्कार करना कभी न छोड़ें पर्योक्ति अन्य किसी से विद्या और सुख का लाभ नहीं हो सकता है इसिल्धे इन को जानें। ३१॥ उशिनसीत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। अग्निडेंचता। स्वराड्ब्राह्मी त्रिष्टुष् छन्दः। धैयतः स्वरः॥

फिर वे कैसं है इन विषय का उपदेश अग्ले गंत्र में किया है ॥

<u>बिशागंसि कि विरक्षांरिरिस</u> बम्भांरिर<u>वस्यूरंसि</u> दुर्वस्ताञ्छुम्पूरंसि मार्ज्वालीयः । मंम्राडंसि कृष्णानुः परिषयोऽिम पर्वमानो नभोऽिस प्रतक्षां मृप्रोऽिस हब्यसूद्न ऋत्रधांमािस स्वज्योंनिः ॥ ३२ ॥

पदार्थ:—हे जगदीश्वर! जिस कारण आप (उशिक्) कान्तिमान् (असि) हैं (अंघारि:) स्रोटे चलन के जी में के शब्द का (अधि:) कालप्रज्ञ (असि) हैं (बम्मारि:) बन्धन को शब्द का साराहि कन्द्रजों के विस्तार करने वाले (असि) हैं (वम्मारि:) बन्धन को शब्द का युक्त स्वरुम (श्वुष्ण्यः) शुद्ध (अलि) हैं (मार्जालीयः) सब को शोधने वाले (सज्जाद्द) और अब्दे मकार मजास्त्रशन (असि) हैं (इशानु:) पदार्थों को अतिस्वरूष (पयमानः) प्रियम और (परिषदाः) सभा में कल्याण करने वाले (असि) हैं जैसे (अस्ता) हिन्त और (नमः) दूसरे) के पदार्थ हरलेने वालों को मारने वाले (असि) हैं (हत्यस्वरूपः) जैसे होम के इत्य को यथायोग्य व्यवहार में लाने वाले और (मृष्टः) सुख वु:ख को सहने करने और (क्रत्यमा) सत्यधाम युक्त (असि) हैं वैसे हो उक्त गुणों से प्रसिद्ध आप सब मन्त्रणों को उपासना करने योग्य हैं, ऐसा हम लोग जानते हैं || ३२ ||

भावार्थ:—इस मंत्र में उपमारुद्धार है-जिस परमेशवर ने समस्त गुण वाले जगत् को रचा है उन्हीं गुणों से प्रसिद्ध उसकी उपासना सब मनुष्यों को करनी चाहिये [[३२]] समुद्रोऽसीत्यस्य मधुष्ठज्दा कपि: | अग्निदेवता । ब्राह्मी पङ्किष्टज्द: । पञ्चम: स्वर: ]]

फिर जैसा ईश्वर है वैसा विद्वानों को भी होना अवश्य है इस विषय का उपदेश अश्ले भंज में किया है ॥

सुद्धोऽसि विद्यव्यंचा अज्ञोऽस्यंकंपादहिरसि बुध्न्यो वार्ग-स्यैन्द्रमंसि सदोस्यृतंस्य द्वारो मा मासं तांप्त्रमध्वनामध्वपते प्र मां तिर स्वस्ति मेऽस्मिन् पृथि देंव्याने भूयात् ॥ ३३॥ पदार्थ:-जैसे परमेश्वर! (समुद्रः) सब प्राणियों का गमनागमन कराने हारे (विश्वच्चाः) जगत् में व्यापक और (अजः) अजनमा (असि) है (एक्षपात्) जिस के एकपाद विश्व है (अहः) वा व्यापनशील (बुक्रयः) तथा अन्तरिक्ष में होने वाला (असि) है और (वाक्) वार्णाक्ष्य (असि) है (ऐन्द्रम् )परमेश्वर्य का (सदः) स्थानक्ष्य है और (ऋतस्य) साय के (द्वारो) पुक्षों का (मासंताप्तम्) संताप कराने वाला नहीं है (अध्वपते) है धर्म व्यवहार के मार्गों को पालन करने हारो विद्वानो ! वैसे तुम भी संताप न करो। हे ईश्वर ! (मा) मुझ को (अध्वनम् ) धर्मिशल्य के मार्ग से (प्रतिर) पार कीजिथे और (मे) मेरे (अस्मिन्) इस (देवयाने) विद्वानों के जाने आने योग्य (पिष् ) मार्ग में जैसे (स्वस्ति) एख (भूयात्) हो बैसा अनुम्रह कीजिथे ॥ ३३॥

भावार्थ:— इस मन्त्र में उपरालङ्कार है - ईश्वर वा जगत् के कारण रूप जीव को अनादित्व होने वा जन्म न होने से अविवाशीपन है । परमेश्वर की रूपा उपासना सृष्टि की विद्या वा अपने पुरुषार्थ के लाथ वर्तमान हुए स्तुष्यों को विद्यानों के मार्ग की प्राप्ति और उस में सुख होता है और आलसी स्नुष्यों को नहीं होता ॥ ३३ ॥

मित्रस्थेत्यसा मधुच्छन्दा ऋषिः । अन्तिदंवता । स्वराज्वाह्यी पृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फिर विद्वान कैसे हैं इस विषय का उपदेश अग्ले मन्त्र में किया है।।

मित्रस्य मा चर्श्वंबक्षध्वमग्नयः सगराः सगरास्थ सगरिण नाम्ना रौद्रेणानीकेन पातमांग्नयः पिपृतमांग्नयां गोपायतं मा
नमीं चोऽस्तु मा मां हिछसिष्ट ॥ ३४॥

पदार्थ:—है (सगरा:) अन्तरिक्ष अवकाश युक्त (अग्नय:) अच्छे २ पदार्थों को प्राप्त करने वाले विद्वान लोगो तुम (मा) मुझ को (मित्रस्य) मित्र को दृष्टि से (ई-क्षच्यम्) देखिये आप (सगरा:) विद्योपदेश अवकाशयुक्त (स्थ) हृजिये और जैसे आप (अग्नय:) संसाधित विद्युत् आदि अग्नियों की रक्षा करते हैं बैसे (सगरेण) अन्तरिक्ष के साथ वर्त्तमान (रोद्रेण) शत्रुओं को रोदन करने वाली (नाम्ना) प्रसिद्ध (अनीकेन) सेना से (मा) मुझे (पात) पालिथे (अग्नय:) जैसे ज्ञानी लोग सब प्रकार सब को गुख देते हैं बैसे (पिपृत) हुझों से पूरण कीजिथे (गोपायत) और सब ओर से पालन कीजिथे और कभी (मा) मुझ को (माहिसिष्ट) नष्ट मत कीजिये (वः) इस से आप के लिये (मे) मेरा (नमः) नमस्कार (अस्तु) हो ॥३॥॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालङ्कार है-जैसे विद्या देने से विद्वान् लोग सब मनुष्यों को सुखी करते हैं वैसे इन विद्वानों को कार्यों के करने में चतुर और विद्या युक्त होकर विद्यार्थी लोग सेवा से सुखी करें || २४ ||

ज्योतिरसीत्यस्य मनुच्छन्दा ऋषि:। अग्निरंवता । निचृद्बाह्या पङ्किण्छ-न्द:। पञ्चम: स्वरः॥

ईश्वर कैसा है यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

ज्योतिराम चिद्रवरंषुं विद्वेषान्द्वानांश्ममित् स्वश्न सीमत-नूकृद्भ्योक्षेषोभ्योऽन्यकृतिभ्य द्यस यन्तामि वर्र्षश्रश्याहां । जुषा-गो अप्तुराज्यंस्य वेतु स्वाहां ॥ ३५ ॥

पदार्थ:— है (सोम) एश्वर्या देन वाले जगदीश्वर! आप (विश्वेपाम्) सब (दे-वानाम्) विद्वानों के (विश्वरूपम्) सब रूप्युक्त (ज्योतिः) सब के प्रकाश करने वाले (सिमन्) अच्छे प्रकाशित (असि) हैं (तन्तृद्धभ्यः) शरीरों को सम्पादन करने (हेपोभ्यः) और हेप फरने वाले जीवों तथा (अन्यहतेभ्यः) अन्य मनुष्यों के किथे हुए दुष्ट कम्मों से (यन्ता) नियम करने वाले (असि) हैं उन से (उरु) बहुत (वरूथम्) उत्तम गृह (स्वाहा) वाणी (अमुः) व्यापक (आज्यस्य) विद्वान को (ज्ञुपाणः) सेवन करता हुआ मनुष्य (स्वाहा) चेदवाणी वो (चेनु) जाने ॥३५॥

भावार्थ:—जिस से परमेश्वर सब लोकों का नियम करने वाला है इससे ये नि-यम में चलते हैं ॥ ३५॥

अग्नेनयेत्यस्यागस्त्य ऋषिः। अग्निदंवता । निवृदार्षः त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥
फिर इंश्वर प्रार्थना किसलिये करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले
सन्त्र में किया है ॥

ग्रग्ने नर्ष सुपर्धा राये अस्मान्विद्यांनि देव व्युनांनि ब्रिह्मान्। युग्रोध्यस्मन्त्रनुहुराग्रमेनो भूविष्ठान्ते नर्मऽन्ति विधेम ॥ ३६॥

पदार्थ:—है (अग्ने) सब को अच्छे मार्ग में पहुंचाने (देव) और सब आनन्दों की देने वाले (विद्वान्) समस्त विद्यान्वित जगदीश्वर! आप छपा से (राये) मोश्व कप उत्तम धन के लिये (सुपथा) जैसे धार्मिक जन उत्तम मार्ग से (विश्वानि) समस्त (वयुनानि) उत्तम कर्म विज्ञान वा प्रजा को प्राप्त होते हैं वैसे (अस्मान्) हम लोगों को (नय) प्राप्त कीजिये और (जुहुराणम्) कुटिल (एन:) वु:ख फल-कपी पाप को (अस्मात्) हम लोगों से (युयोधि) दूर कीजिये हम लोग (ते) आप

की (भूयिष्टा) अत्यन्त (नम उक्तिम्) नमस्काररूप वाणी को (विधेम) कहते हैं ॥ ३६ ॥ भावार्थ:—अत्रोपमा०—जैसे सत्य प्रेम से उपासना किया हुआ परमेश्वर जीवों को दुष्ट मार्गों से अलग और धर्म मार्ग में स्थापन कर के इस लोक के सुखों को उन के कर्मानुसार देता है बैसे ही न्याय करने हतं भी किया करें ॥ ३६ ॥

अयम इत्यस्यागरुत्यऋषि: । अग्निर्देवता । आर्पीत्रष्टु प् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥
फिर ईश्वर की उपालना करने हारे श्र्योर के गुणीं का उपदेश किया है ॥
अयम्भे अग्निर्वरिवस्कृणीत्वयं सुधीः पुरऽएंतु प्रश्निन्दन् । अयं
वार्जाञ्जयतु वार्जसाताय्यधे द्वासूञ्जयतु जहीवाणः स्वाहां ॥३०॥

पदार्थ:—यह (अग्न:) परमेश्वर का उपासक जन (न:) हम प्रजास्थ जीवों की (वरिव:) निरन्तर रक्षा (कणोतु) करे जैसे कोई वीर पुरुप अपनी सेनाको लेकर संत्राम में निन्दित बुध्य वैरियों को पहिले ही जा बेरता है बेसे (अयं) यह शुद्ध करने में कुशल सेनापित (वाजसातौ) संत्राम में दुध्य शत्रुओं को (पुर:) पहिले ही (एतु) जा घरे और जैसे (अयं) यह वीरों को हवें देने वाला सेनापित दुष्ट शत्रुओं को (प्र-मिन्दन्) छिन्न मिन्न फरता हुआ (वाजान्) संत्रामों को (जयतु) जीते (अयं) यह विजय कराने वाला सेनापित (जह पण्णः) निरन्तर प्रसन्न हो कर (स्वाहा) युद्ध के प्रवंध की थे प्र वोलियों को वीलता हुआ (जयतु) अच्छी तरह जोते ॥ ३७॥

भावार्थ:—जो लोग परमेश्वर की उपासना नहीं करते हैं उनका विजय सर्वत्र न ही होता जो अच्छी शिक्षा देकर दृश्वित पुरुषों का सत्कार करके सेना नहीं रखते हैं उनका सब जगह सहज में पराजय हो जाता है इस से मनुष्यों को चाहिये कि दो प्रवंध अर्थान् एक तो परमेश्वर की उपासना और दूसरा वीरों की रक्षा सदा करते रहें !! ३७ !!

उरुविष्णवित्यस्यागस्त्य ऋषि:। विष्णुदेवता । भुरिगार्ष्यंनुष्टुप् छन्दः ।

गान्धारः स्वरः।

फिर वे कैसे हैं यह उपदेश अगले मंत्र में किया है।। जुरु विष्णो विकामस्योद्धसर्याय नस्कृषि । घृतं घृतयोने पित्र प्रप्रं गुज्ञपंतिन्तिरु स्वाहां॥ ३८॥

पदार्थ:—जैसे सर्वव्यापक परमेश्वर सब जगत् की रचना करता हुआ जगत् के कारण को प्राप्त हो सब को रचता है चैसे हे विद्यादि गुणों में व्याप्त होने वाले वीर पुरुष ! अपने विद्या के फल को (उरु) बहुत (वि) अच्छी तरह (कमस्व) पहुंच

(क्षयाय) निवास करने योग्य गृह और विज्ञान की प्राप्ति के योग्य (न:) हम लोगों को (कृषि) की जिये हैं! (घृतयोने) विद्यादि सुशिक्षा युक्त पुरुष! जैसे अग्नि घृत पी के प्रदीप्त होता है बैसे तूं भी अपने गुणों में (घृतम्) घृत को (प्रप्र पिब) बारंबार पीके शरीर बलादि से प्रकाशित हो और ऋत्विज् आदि विद्वान लोग (यज्ञपतिम्) यजमान की रक्षा करने हुए उसे यज्ञ से पार करते हैं वैसे तूं भी (स्वाहा ) यज्ञ की किया से (यज्ञम्) यज्ञ के (तिर) पार हो ॥ ३८॥

भावार्थ:—जैसे परमेश्वर अपनी व्यापकता से कारण को प्राप्त हो सब जगत् के रचने और पालने से सब जावों को खुख देता है जैसे आनन्द में हम समों को रहना उचित है जैसे अजि काष्ट आदि इन्धन था धृत आदि पदार्थों को प्राप्त हो प्रकाशमान होता है वैसे हम लोगों को भी शत्रुओं को जीत प्रकाशित होना चाहिये और जैसे होता आदि विद्वान् लोग धार्मिक यज्ञ करने वाले यजमान को पाकर अपने कामों को सिद्ध करते हैं वैसे प्रजास्थ लोग धर्मात्मा सभापित को पाकर अपने २ सुखों को सिन्द करते हैं वैसे प्रजास्थ लोग धर्मात्मा सभापित को पाकर अपने २ सुखों को सिन्द करते हैं

देव बिवतरित्यस्यागस्त्यऋषिः । सोमसिवतारी देवते । आद्यस्य साम्नी बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः । पतत्विमस्युत्तरस्यापी पीक्तश्खन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ किर वं कीसं हैं यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

देवंसिवतरेष ते सोमस्तक रक्षस्य मा त्वां दभन्। एतस्वं देव सोम देवो देवाँ२॥ उपागा इदमहम्मंनुष्यान्तमह रायस्पोषेण स्वाहा निर्वर्शणस्य पाद्यांन्सुच्ये ॥ ३९ ॥

पदार्थ:—हं (देय) सब विद्याओं के प्रकाश करने वाले ऐश्वर्यं वान् विद्वान् सभाष्यक्ष ! जैसे में आप के सहाय से अपने ऐश्वर्यं को रखता हूं वैसे तूं जो (एप:)
यह (ते) तेरा (सोम:) ऐश्वर्यं समूह है (तम्) उस को (रक्षस्व ) रख जैसे मुझ
को शक्र जन दु:ख नहीं दे सकते हैं वैसे (त्वाम्) नुझे भी (मा दमन्) न दे सकें
हे (देय) सुख के देने और (सोम) सज्जनों के मार्ग में चाउने हारे राजा! (त्वम्)
तू (पतत्) इस कारण सभाष्यक्ष और (देव:) परिपूर्ण विद्या प्रकाश में स्थित हुआ
(देवान्) श्रेष्ट विद्वानों के (उप) समीप (अगा:) जा और में भी जाउं जैसे (इदं)
इस आचरणको कर के (राय:) अत्यन्त धन को (पुष्ट्या) पुष्टताई के साथ (मनुष्यान)
विचारवान् पुरुष और (देवान्) विद्वानों को प्राप्त हो अर (वरुणस्य) दु:ख से तिरस्कार करने वाले दुष्ट जन को (पाशान्) बन्धन से (मुच्थे) छुट्ं वैसे तू भी (नि:) निरंतर छूट ॥ ३१ ॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुतीपमालङ्कार हैं-सब मनुष्यों को योग्य है कि जिस अग्राप्त ऐश्वर्य्य की पुरुषार्थ से प्राप्ति हो उस की रक्षा और उस्रति धार्मिक मनुष्यों का सङ्ग और इस से सज्जनों का सत्कार तथा धर्म का अनुष्ठान कर विज्ञान को बढ़ा के दु:सबन्धन से,छूटें || ३९ ||

अग्ने बृतपा इत्यस्यागस्त्य ऋपि:। अग्निर्देवता । निचृद्वाह्मीत्रिष्टुप् छन्द:।
गान्धार: स्वर: ॥

फिर वे कैसे वसें यह अगले मन्त्र में किया है।। अरने वतपास्ते बंतपा या तर्च तुर्न्य्यभूदेषा सान्त्विष्य यो मर्म तुन्स्वय्यभूदिवक्षसा मर्थि। प्रधाप्यधन्नीं वतपते ब्रतान्यनुं मे दक्षिान्दक्षिापंतिरम्थस्तानु तप्रतपंश्यतिः॥ ४०॥

पदार्थ:—( बूतपा ) जैसे सत्य का पालने हारा विद्वान हो वैसे (अग्ने) हे विशेष ज्ञानवान पुरुप ! जो मेरा ( बृतपा: ) सत्य विद्या गुणों का पालने हारा आचार्य्य ( अभूत् ) हुआ था वैसे में ( ते ) तेरा हीऊं ( या ) जो ( तव ) तेरी ( तन्: ) विद्या आदि गुणों में व्याप्त होने वाला देह हैं (सा) वह (मिय) तेरे मित्र मुझ में भी हो (पणा) यह (त्विय ) मेरे मित्र तुझ में बुद्धि हो ( या ) जो ( मम ) मेरी ( तन्: ) विद्या की फेलावट हैं (सा ) वह (त्विय ) मेरे पढ़ाने वाले तुझ में हो ( इयम् ) यह ( मिय ) तेरे शिष्य मुझ में बुद्धि हो ( बृतपते ) हे सत्य आचरणों के पालने हारे ! जैसे सत्यगुण सत्य उपदेश रक्षक विद्वान होता है बैसे में और तू ( यथायथम् ) यथायुक्त मित्र हो-कर ( बृतानि ) सत्य आचरणों का वर्त्तीव वर्त्ते । हे मित्र ! जैसे ( तव ) तेरा ( दी-क्षापित: ) यथोक्त उपदेश का पालने हारा तेरे लिये ( वीक्षाम् ) सत्य का उपदेश (अमंस्त ) करना जान रहा है वैसे मेरा मेरे लिये ( अनु ) जाने । जैसे तेरा (तपस्पितः) अखण्ड ब्रह्मचर्य्य का पालने हारा अत्यार्थ तेरे लिये ( तपः ) पहिले क्लेश और पीछे सुख देने हारे ब्रह्मचर्य्य को करना जान रहा है वैसे मेरा अखण्ड ब्रह्मचर्य्य का पालने हारा मेरे लिये ( तपः ) पहिले क्लेश और पीछे सुख देने हारे ब्रह्मचर्य्य को करना जान रहा है वैसे मेरा अखण्ड ब्रह्मचर्य्य का पालने हारा मेरे लिये जाने ॥ ४० ॥

भावार्थ:--जैसे पहिले विद्या पढ़ाने बाले अध्यापक लोग हुए वैसे हम लोगों को भी होना चाहिये। जब तक महुष्य सुख दु:ल हानि और लाम की व्यवस्था में परस्पर अपने आत्मा के तुस्य दूसरे को न जानते तब तक पूर्ण सुख को प्राप्त नहीं होता इस से मनुष्य लोग श्रेष्ठ व्यवहार हो किया करें || ४० ||

उरुविष्णवित्यस्वागस्त्य ऋषिः । विष्णुर्देवता । भुरिगार्ष्यंतुष्टुप् छन्दः । गान्धार स्वरः।।

फिर वे कैसे वर्ते इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।। चुक विष्णो विक्रमस्योकस्थांच नस्कृषि। घृतं घृतयोने पिव प्रंत्र गुज्ञपंतिनितर् स्वाहां॥ ४१॥

पदार्थ:—जैसे सब पदार्थों में व्याप्त होने वाला पवन चलता है बैसे हे विद्या गुणों में व्याप्त होने वाले विद्वान्! (उह ) अत्यन्त विस्तार युक्त (क्षयाय ) विद्योश्वित के लिये (विक्रमस्व ) अपनी विद्या के अङ्गों से परिपूर्ण हो और (नः ) हम लोगों को सुखी (कृषि ) कर जैसे जल का निमित्त बिद्धली है बैसे हे पदार्थ ब्रहण करने वाले विद्वान्! बिद्धली के समान (पृतम्) जल (पिष) पी और जैसे में यह्मपति को दुःख से पार करता हूं बैसे तूं भी (स्वाहा ) अच्छे प्रकार हचन आदि कम्मों को से वन करके (प्रप्रतिर ) दुःखीं से अच्छे प्रकार पार हो ॥ ४१ ॥

भावार्थः — इस मंत्र में वाचकलुने।पमालङ्कार है — जैसे पवन सब के। सुख देता हुआ सब के रहने का स्थान होरहा है वैसे ही विद्वान को होना चाहिये ॥ ४१ ॥ अत्यन्यानित्यस्यागस्त्य ऋषिः। अग्निरंवता। स्वराड्वाद्वीत्रिष्टुप् छन्दः।

धेवतः स्वरः ॥

मनुष्यों को उक्त व्यवहारों से विरुद्ध सनुष्य न से वने चाहिये यह उपदेश अगले मंत्र में किया है ||

अत्यन्याँ २॥ अगान्नान्याँ २॥ उपांगाम्यांकत्वा पर्भयोऽ वि-दम्प्रोऽवरंभयः । तं त्वां जुषामहे देव वनस्पते देवगुज्यायै देवास्त्वां देवगुज्यायै जुषन्तां विष्णंवे त्वा । ओषंये श्रायंस्य स्विधेते मैनंध हिछसीः॥ ४२ ॥

पदार्थ:—हे (वनस्पते ) सब बूंटियों के रखने वाले (दं वे ) विद्वान् जन ! जैसे तूं (अन्यान् ) विद्वानों के विरोधी मूर्य जनों को छे इ के (अलात् ) मूर्खों के विरोधी विद्वानों के समीप जाता है जैसे मैं भी विद्वानों के विरोधियों का छे इ (उप) समीप (अगाम् ) जाऊं । जे। तू (परेभ्यः ) उत्तमों से (परः ) उत्तम और (अवरेभ्यः) छोटों से (अर्वाक् ) छोटे हो (तम् ) (त्वाम् ) उन्हें में (अविदम् ) पाऊं जैसे (देवाः ) विद्वान् लेग (देवयज्याये ) उत्तम गुण देने के लिथे (त्या ) तुझ को चाहते हैं बैसे हम लेग (त्वा ) नुझे ( जुपामहे ) चाहें और जैसे हम लेग (देवयज्याये ) अच्छे २ गुणों का सङ्ग होने के लिथे (त्या ) तुझे चाहते हैं वेसे और भी थे लेग चाहें | जैसे ओपधियों का समूह (विष्णवे ) यहां के लिथे सिद्ध होकर सब की रक्षा करता है वैसे हे रोगों को दूर करने और (स्विधते ) दुःखों का विनाश करने वाले

विद्वान् जन ! हम छोग (त्वा) तुझे यज्ञ के लिये चाहते हैं । श्रेष्ठ विद्वान् जन जैने में इस यज्ञ का विनाश करना नहीं चाहता वैसे त्र्ंभी (गनम्) इस यज्ञ का ( मा ) मत ( हिंसी: ) विगाइं ॥ ४२ ॥

भाषार्थ: - यहां वाचक अप्रोपमाल द्वार है - मजुष्यों को चाहिथे कि नीच व्यव-हार और नोच पुरुषों को छोड़ के अच्छे २ व्यवहार तथा उत्तम विद्वानों को तिख चाहें और उत्तमों से उत्तम तथा न्यूनों से न्यून शिक्षा का ग्रहण करें। यहां और यहां के पदार्थों का तिरस्कार कभी न करें तथा सब को चाहिथे कि एक दूसरे के मेल से सुखी हों।। ४२।।

द्याम्मालेखोरित्यस्यागस्त्य ऋषि: । यज्ञो देवता । ब्राह्मी त्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

मनुष्यों को योग्य है कि यज्ञ को सिद्ध कराने वालो जो विद्या है उस का नित्य सेवन करें इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

द्याम्मा लेखीर्न्तरिक्षम्माहिक्षसीः पृथिक्या संभव। अवशं हि त्या स्विधित्तितिकानः प्रणिनायं महते सीभेगाय। अतुस्त्वन्दैव वनस्पते शातवंत्शो विरोह सहस्रवत्शा विवयक रहेम ॥ ४३॥

पदार्थ:—हे विद्वन ! जैसे में सूर्य्य के सामने होकर ( चाम् ) उस के प्रकाश को दिएगोचर नहीं करता हूं बैसे तूं भी उसको ( मा ) ( छेखी: ) हिएगोचर मत कर जैसे में ( अन्तरिक्षम् ) यथार्थ पदार्थों के अवकाश को नहीं विगाइना हूं वैसे तूं उस को ( मा ) ( हिंसी: ) मत बिगाइ। जैसे में ( पृथिच्या ) पृथिवी के साथ होता हूं वैसे तूं भी उस के साथ ( सम् ) (भव) हो ( हि ) जिस कारण जैसे ( तेतिजान: ) अत्यन्त पैना ( स्वधित: ) वज्र शत्रुओं का विनाश कर के ऐस्वर्च्य को देता है ( अत: ) इस कारण ( अयम् ) यह ( त्वा ) तुझे ( महते ) अत्यन्त श्रेष्ठ ( सीमगाय ) सीमान्यपन के लिये सम्पन्न करें। और भी पदार्थ जैसे ऐस्वर्च्य को ( प्रणिनाय ) प्राप्त करने हैं चेसे तुझे ऐस्वर्च्य पहुँचावे। हे ( देव ) आनन्तयुक्त ( वनस्पते ) वनों की रक्षा करने वाले विद्वान ! जैसे ( शतवल्थाः ) सेकड़ों अंकुरों वाला पेड़ फलता है चैसे तृ भी इस उक प्रशंसनीय सौमान्यपन से ( वि ) ( रोह ) अच्छी तरह फल और जैसे (सहस्रवल्थाः) हज़ारों अंकुरों वाला पेड़ फले वैसे हम लीग भी उक्त सौमान्यपन से फलें फूलें | १४३||

भावार्थ:—यहां वाचकलुसोपमालङ्कार हैं—इस संसार में किसी मनुष्य को विद्या के प्रकाश का अभ्यास अपनी स्वतन्त्रता और सब प्रकार से अपने कामों की उन्जिति की न छोड़ना चाहिये ॥ ४३॥

इस अध्याय में यह का अनुष्ठान, यह के स्वक्षण का सम्पादन, विद्वान् और पर-मात्मा की प्रार्थना, विद्या और विद्वान् की व्यक्ति का निक्षण, अग्नि आदि पदार्थों से यह की सिद्धि, सब विद्या निमित्त वाणी का व्याख्यान, पढ़ना, पढ़ाना, यह का वि-वरण, योगाभ्यास का लक्षण, सृष्टि की उत्पत्ति, ईरवर और सूर्व्य के कर्म का कहना, प्राण और अपान की किया का निक्षण, सब के नियम करने वाले परमेश्वर की व्यक्ति का कहना, यह का अनुष्ठान, सृष्टि से उपकार लेना, सूर्व्य और समाध्यक्ष के गुणों का कहना, यह के अनुष्ठान की शिक्षा का देना, सविता और समाध्यक्ष के कर्म का उ-पदेश यह से सिद्धि, ईरवर और समाध्यक्ष से काव्यों की सिद्धि तथा उन के स्वक्ष्यऔर कर्मों का वर्णन, ईश्वर और विद्वानों का वर्त्ताव और उनके लक्षण, श्रूरवीरों के गुणों का कहना, ईश्वर और विद्वानों के गुणों का वर्णन, ईश्वर की उपासना करने वाले के गुणों का प्रकाश, सब बन्धन से छुटना, परस्पर की चर्चा, वृष्टों से छूटने का व्रकार इन अथीं के कहने से पञ्चमाध्याय में कहे हुए अथीं की संगति चनुर्थाध्याय के अथीं से जाननी चाहिये।

यह पांचवां अध्याय समाप्त हुआ ॥



## ओ३म्

## त्र्रथ षष्ठाध्यायस्यारम्भः॥

बिइवांनि देव सवितर्दुरितानि परांसुव । यद्भवं तञ्च स्रासंव ॥ १ ॥ अथ देवस्य त्वेत्यस्यागस्य ऋषिः । सिवता देवता । पङ्क्तिरुज्दः । धैवतः स्वरः । यवोऽसीत्यस्यासुरी दिवेत्यस्य च भुरिगाप्युं ण्णिक् जन्दसी । ऋषभः स्वरः ॥

अब पांचवें अध्याय के पश्चात् ६ पष्ठाऽध्याय का आरम्भ है इस के प्रथम मंत्र में राज्याभिषेक के लिये अच्छी शिक्षायुक्त सभाध्यक्ष विद्वान् को आचा-व्यादि विद्वान् लोग क्या २ उपदेश करें यह उपदेश किया है ॥ देवस्यं त्वा सिवृतः प्रमुव्हेऽदिवनों ब्रीहुभ्यां म्पूष्णो हस्तां भ्याः प्रादंदे नार्थे सीद्महर्थः रक्षंसाङ्ग्रीवा आपि कृत्तामि । यवों ऽसि यवग्रास्मद् केषों ग्रवयारांती दिवे त्वाऽन्तरिचाय त्वा पृथिन्ये त्वा ज्ञान्धंन्तां ल्ल्होकाः पितृषदंनाः पितृषदंनमसि ॥ १॥

पदार्थ:—हे सभाष्यक्ष ! जैसे ( पितृषद्मा: ) पितरों में रहने वाले विद्वान् लोग ( देवस्य ) प्रकाशमय और ( सिवतु: ) सब विद्वव के उत्पन्न करने वाले जगदीहवर के ( प्रस्त्वे ) उत्पन्न किये हुए संसार में ( अदिवनो: ) प्राण और अपान के ( बाहुभ्या-म्) बल और उत्तम विर्ध्य से तथा ( पूणा: ) पृष्टि का निमित्त जो प्राण है उस के ( हस्ताभ्याम् ) धारण और आकर्षण से ( तवा ) तुझे प्रहण करते हैं वैसे ही मैं ( आ-दे ) प्रहण करता हूं जैसे मैं ( रक्षसाम् ) दुष्ट काम करने वाले जीवों के ( प्रीवा: ) गुले ( इन्तामि ) काटता हूं बैसे ( त्वम् ) तुं (अपि) भी काट | हे सभाष्यक्ष ! जिस कारण तू ( यव: ) संयोग विभाग करने वाला ( असि ) है इस कारण ( अस्मत् ) मुझ से ( द्वेष: ) द्वेष कर्यात् अप्रीति करने वाले बैरियों को ( यवय ) अलग कर और (अराती: ) जो मेरे निरन्तर शत्रु हैं उन को ( यवय ) पृथक् कर । जैसे में न्याय व्यवहार से रक्षा करने योग्य जन (दिवे) विद्या आदि गुणों के प्रकाश करने के लिये ( त्वाम् ) न्याय प्रकाश करने वाले तुझ को ( अन्तरिक्षाय ) आभ्यन्तर व्यवहार में रक्षा करने के लिये ( त्वाम् ) तुझ सत्य अनुष्ठान करने का अवकाश देने वाले को तथा (पृथिव्यै) के लिये ( त्वाम् ) तुझ सत्य अनुष्ठान करने का अवकाश देने वाले को तथा (पृथिव्यै)

भूमि के राज्य के लिये (त्वा) तुझ राज्य विस्तार करने वाले को पवित्र करता हूं बैसे ये लोग भी (त्वा) आप को (शुन्धन्ताम्) पवित्र करें जैसे तू (पितृपदनम्) विद्वानों के घर के समान (असि) है पिता के सदश सब प्रजी को पाला कर | हे स-भापति की नारि स्त्री! तुभी ऐसा ही किया कर | १ १ | |

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुप्तीपमालङ्कार है—जो विद्या में अति विचक्षण पुरुष ईश्वर की सृष्टि में अपनी और औरों की दुष्टता को छुड़ाकर राज्य सेवन करते हैं वे सुख संयुक्त होते हैं ॥ १॥

अग्रेणीरित्यस्य शाकत्य ऋषि:। सिवता देवता। निचृद्गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः। देवस्त्वेत्यस्य स्वराट् पङ्किङ्छन्दः। धेवतः स्वरः॥ फिर वह तिलक किया हुआ सभाध्यक्ष कैसे वसें इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है॥

अग्रेणीरंसि स्वावेशऽउन्नेतृणामेतस्यं विज्ञाद्धि त्वा स्थास्य-ति देवस्त्वां सविता मध्यांनक्त सुपिष्युलाभ्यस्त्वौषंधीभ्यः। द्या-मग्रेणास्पृक्ष आन्तरिक्षम्मध्येनात्राः पृथियीसुपरेणाद्यहीः॥ २॥

पदार्थ:--हे सभाध्यक्ष ! जैसे ( अग्रेजी: ) पढ़ाने वाला अपने शिष्यों को वा पिता अपने पुत्रों को उन के पठनारम्भ सं पहिले ही अच्छी शिक्षा से उन्हें सुशील जितेन्द्रिय धार्मिकता युक्त करता है वैसे हम सभों के लिये तू ( असि ) है ( उन्नेतृणाम् ) जैसे उत्कर्षता पहुंचाने वालों का राज्य हो वैसे ( स्वावेश: ) अच्छे गुणों में प्रवेश करने वाले के समान होकर तू (एतस्य) इस राज्य के पालने को ( विचात् ) जान । हे राज्य ! जैसे (त्वा ) नुझे सभासद् जन ( सुिष्पलाभ्यः ) अच्छे २ फलों वाली ( ओषधींभ्यः ) ओपधियों से ( मध्वा ) निष्पन्न किये हुए मधुर गुणों से युक्त रसों से ( अनक्तु ) सीचे वैसे प्रजाजन मी नुझे सीचें तू इस राज्य में अपने ( अग्रेज ) प्रथम यश से ( द्याम् ) विद्या और राजनीति के प्रकाश को ( अस्पृक्षः ) स्पर्श कर ( मध्यमेन ) मध्य अर्थात् तदन्तर बढ़ाए हुए यश से ( अन्तरिक्षम् ) धर्म के विचार करने के मार्ग को ( आप्रा: ) पूरा कर और ( उपरेज ) अपने राज्य के नियम से ( पृथिवीम् ) इस भूमि के राज्य को प्राप्त होकर ( अद्यक्षही: ) इढ़ कर बढ़ता न जा और ( देवः ) समस्त राजाओं का राजा ( सविता ) सब जगत् को अन्तर्यामी पन से प्रेरणा देने वाला जगदीश्वर ( त्वा ) नुझ को राजा कर के तेरे पर ( स्थास्पति ) अधिष्ठाता होकर रहेगा ॥ २ ॥

भावार्थ:—प्रजा पुरुषों के स्वीकार किये विना राजा राज्य करने को योग्य नहीं होता तथा राजा आदि सभा जिस को आदर से न चाहे वह मन्त्रो होने को वा कोई पुरुष अपनी कीर्त्ति की उत्तरीत्तर हदता के विना से ना का ईश्वर यथायोग्य व्याय से दण्ड करने अर्थात् न्यायाधीश होने और राज्य के मण्डल की ईश्वरता के योग्य नहीं हो सकता ॥ २॥

या ते धामानीत्यस्य दीर्धंतमा ऋषि: । विष्णुदेवता । आच्युं प्णिक्छन्द: । अन्ना-हेति साम्युष्णिक् छन्दः । ऋषमः स्वरः । ब्रह्मवनित्वेत्यस्य निचृत्या-जापत्या बृहती छन्द: । मध्यमः स्वरः ।।

फिर वाणिज्य कर्म करने वाले मनुष्य उस को कैंसा जानकर आश्रय करते हैं यह उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

या ते धामांन्युइमि गर्मध्ये वश्च गावो भूरिशृङ्गा अवासंः। अत्राह्न तदुंश्गायस्य विष्णोः परमम्पद्मवं भारि भूरि। ब्रह्मवर्नि स्वा क्षत्रवर्नि रायस्पोष्पवि पर्योहामि ब्रह्मंहछ ह क्षत्रन्हछंहार्धुः हेछह प्रजान्हछह ॥ ३॥

णदार्थ:—हे समाध्यक्ष ! (या) जिन में (ते) तेरे (धामानि) धाम अर्थात् जिन में प्राणी सुखपाते हों उन स्थानों को हम (गमद्ध्ये) (उश्मिस ) प्राप्त होने की इच्छा करते हैं वे स्थान कैसे हैं कि जैसे सूर्य का प्रकाश है जैसे (यत्र) जिन में (उद्गायस्य)
स्तुति करने के योग्य (विष्णो; ) सर्व व्यापक परमेश्वर की (भूरिशृङ्गाः) अव्यत्त प्रकाशित (गाव:) किरणों चैतन्यकला (अयास:) फैली हैं (अत्र) (अह) इत्ही में (तत्) उस परमेश्वर का (परम्म्) सब प्रकार उत्तम (पदम् ) और प्राप्त
होने योग्य परमपद विद्वानों ने (भूरि) (अव) (भारि) बहुधा अवधारण किया है इस
कारण (त्वा) तुझे (ब्रह्मवि) परमेश्वर वा वेद का विद्वान (क्षत्रवि) राज्य और
वीरों की चाहना (रायस्पोपविन) धन की पृष्टि के विभाग करने वाले आप की में
(पर्युहामि) विविध तर्कों से समझाता हूं कि तूं (ब्रह्म) परमात्मा और वेद को
(हंह) हद कर अर्थात् अपने चित्त में स्थिरकर बढ़ (क्षत्रम्) राज्य और धनुबंदवेत्ता
क्षत्रियों को (हंह) उन्नति दे (आयु:) अपनी अवस्था को (हंह) बढ़ा अर्थात्
ब्रह्मचर्य्य और राज्यधर्म से हढ़ कर तथा (प्रजाम्) अपने सन्तान वा रक्षा करने योय प्रजाजनों को (हंह) उन्नति दे ॥ ३॥

भावार्थ: सभाष्यक्ष के रक्षा किये हुए स्थानों की कामना के विना कोई भी पु-रुष सुख नहीं पासकता न कोई जन परमेश्वर का अनाव्र करके चक्रवर्ती राज्यभो-गने के योग्य होता है नहीं कोई भी जन विज्ञान सेना और जीवन अर्थात् अवस्था संतान और प्रजा की रक्षा के विना अच्छो उस्नति कर सकता है।। 3।।

विष्णोः कर्म्माणोत्यस्य मेधातिथिऋषिः । विष्णुदेवता । निचृदार्षा गायत्री-छन्दः।षड्जः स्वरः ॥

अब सभापति अपने सभासद् आदि को क्या २ उपदेश करे यह अगले मंत्र में कहा है।

विष्णोः कम्मीणि पद्यत् पतीं व्रतानि पस्पद्यो । इन्द्रंस्य युख्यः सर्वा ॥ ४ ॥

पदार्थ:—हं सभासदो! जैसे ( इन्द्रस्य ) परमेश्वर का ( युज्य: ) सदाचार युक्त ( सखा ) मित्र ( विष्णो: ) उस न्यापक ईश्वर के ( कर्माणि ) जो संसार का बमाना पालन और सहार करना सत्यगुण है उन को देखता हुआ में ( यत: ) जिस ज्ञान से ( प्रतानि ) अपने मन में सत्यभापणादि नियमों को ( पर्पशे ) बांध रहा अर्थात् नियम कररहा हूं वैसे ज्ञान से तुम भी परमेश्वर के उत्तम गुणों को ( पश्यत ) हदता से देखों कि जिस से राज्यादि कामों में सत्य व्यवहार के करने वाले होओ ॥ ४॥

भावार्थ:—परमेश्वर से प्रीति और सत्याचरण के विना कोई भी मनुष्य इश्वर के गुण कर्म और स्वभाव को देखने के योग्य नहीं हो सकता वैसे हुए विना राज्यकर्मों को यथार्थ न्याय से सेवन कर सकता है न सत्य धर्माचार से रहित जन राज्य बढ़ाने को कभी समर्थ हो सकता है ॥ ४॥

तद्विष्णोरित्यस्य मेघातिथिऋष्यः । विष्णुदेवता । निचृदार्यः गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ।

उक्त मन्त्र के विषय में जो अनुष्ठान कहा है उस से क्या सिद्ध होता है यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

तिहरणोः पर्मम्पद्धं सदां पर्यन्ति सूर्यः । दिवृश्व चक्षु-रातंतम् ॥ ५ ॥

पदार्थ:—हे सभ्यजनो ! जिस पूर्वोक्त कर्म से (सूरय:) स्तुति करने वाले वेद-वेसा जन (विष्णी:) संसार की उत्पत्ति पालन और संहार करनेवाले परमेश्वर के जिस (परमम्) अत्यन्त उत्तम (पदम्) प्राप्त होने योग्य पद को (दिवि) सूर्य राधी षुरुष को (शेपे) उलाहमें देता हूं (तस्मात्) उस उक्त (एनसः) पाप से (मा) मुझे अलग रक्लो (च) और जैसे (पयमानः) पवित्र व्यवहार (मा) मुझ को धाप व्यवहार से अलग रखता है वैसे (च) अन्य मृतुष्यों के। भी रक्ले ॥ १७॥

भाषार्थ:—जैसे जल सांसारिक पदार्थों का शुद्धि निदान है वेसे विद्वान लेग सुधार का निदान हैं इस से वे अच्छे कार्सों को करें प्रसुष्यों को चाहिथे कि ईश्वर की उपा-सना और विद्वानों के संग से दुष्टाचरणों को छोड़ सदा धर्म में प्रवृत्त रहें ॥ १७॥

सन्तर्तस्यस्य दीर्थतमा ऋषिः अग्निवेषता । प्रजापत्यानुष्टुप्छन्दः । गान्धारः

स्वरः । रेडसीत्यस्य देवीपङ्किङ्क्न्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ अव रण में युद्ध करने वाला शिष्य कैता है। यह अगले मंत्र में कहा है।। सन्ते मनो मनंसा सम्प्राणः प्राणेनं गच्छताम् । रेडंस्प्रिनिष्टीः श्रीणात्वापंस्त्वा समेरिणन्वातंस्य त्वा आउथै पूष्णो रश्रेष्ठांऽक- इम्मों च्यथिषुत्प्रयंत्वन्द्वेषंः॥ १८॥

पदार्थ;-हे युद्धशील श्रवीर! संश्राम में (ते) तेरा (मनः) मन (मनसा) घियावल और (प्राणः) प्राण (प्राप्तेन) प्राण के साथ (सम्) (गच्छताम्) संगत
हो। हे चीर! त् (रेट्) शत्रुओं का मारने वाला (असि) (ग्वा) तुझे (अग्निः)
युद्ध से उत्पन्न हुए कीथ का अग्नि (श्रीणानु) अच्छे पदाये त् (प्रयुतम्) करोड़ी प्रकार के शत्रुओं की सेना की प्राप्त होता है तुझ को तज्जन्य (फ्रण्णः) गरमी का (झेपः)
छेप मत (व्यथिपन्) अत्यन्त पीड़ायुक्त करे जिस से (वातस्य) (प्राज्ये) पवन की गति
के तुल्य गति के लिथे वा (पूष्णः) पुष्टिकारक सूर्य के (रंह्ये) वेग के तुल्य चेग के
लिथे अर्थान् यथार्थता से युद्ध करने में प्रवृत्ति होने के लिथे (आपः) अच्छे २ जल
(सम्) (अरिणन्) अच्छे प्रकार प्राप्त हों।। १८।।

भावार्थ:—मनुष्यों को चाहिथे कि अपने वल के बढ़ाने वाले अन्न जल और शस्त्र अस्त्र आदि पदार्थों को इकट्ठा करके शत्रुओं को मारकर संग्राम जीतें ॥ १८ ॥ घृतं घृतपात्रान इत्यस्य दीर्धतमा ऋषि: । विक्वेदेवादेवता: । ब्राह्मचनु-

षुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर युद्धकर्म में क्या होना चाहिये यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

घृतङ्वृंतपावानः पियत वसां वसापावानः पियतान्तरिश्चस्य

हिवरंसि स्वाहां । दिश्चाः प्रदिशंऽआदिशों चिदिशः उहिशो दि
रभ्यः स्वाहां ॥ १९ ॥

पदार्थ:—है ( घृतपावान: ) जल के पीने वाले बीर पुरुषो ! तुम ( घृतम् ) अमृतालमक जल को ( पियत ) पिओ हे ( वसापावान: ) नीति के पालने वाले वीरो! तुम ( वसाम् ) जो वीरस्स की वाणी अर्थात् शत्रुओं को स्तंभन करने वाली है उस को ( पियत ) पिओ, हे सेनाध्यक्ष चकव्यृहादि सेना रचक मत्येक वीर को तू ! जिस से ( अन्तरिक्षस्य ) आकाश को (हिव:) रकावट अर्थात् युद्ध में बहुतों के बीच शत्रुओं को घरना (असि) है उस (स्वाहा) शोभन वाणी से जो ( दिश: ) पूर्व पिश्चम उत्तर दक्षिण ( प्रदिश: ) आग्नेयी नैक्टीत वायवी और ऐशानी उपदिशा ( आदिश: ) आमने सामने मुहाने की दिशा ( विदिशा ) पीछे की दिशा और (उद्दिश:) जिस ओर शत्र लक्षित हो वे दिशा हैं उन सब ( दिग्भ्य: ) दिशाओं से यथायोग्य वीरों को बांट के शत्रुओं को जीत ॥ १९ ॥

भावार्थ:—से नाध्यक्षों को उचित है कि अपनी २ सेना के वीरों को अत्यन्त पृष्टकर युद्ध के समय चकव्यृह १थेनव्य ह तथा शकटव्यूह आदि रचनादि युद्ध कमों से सब विशाओं में अपनी सेनाओं के भागों को स्थापन कर सब प्रकार से शत्रुओं को घेर घार जीतकर न्याय से प्रजापाछन करें ॥ १९ ॥

ऐन्द्रः प्राण इत्यस्य दीर्घतमा ऋषिः । त्वण्टा देवता । ब्राह्मचनुण्डुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

फिर संग्राम में वीर पुरुष आपस में कैसे वर्त्त यह उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

ऐन्द्रं: प्राणोऽअङ्गें ऽश्रङ्के निद्धिपटैन्द्रऽउदानोऽश्रङ्गे अङ्गेंनिधीतः। देवंत्यष्टभूरिं ते संक्षसमेतु सलंक्ष्मा यहिष्कंष्यम्भवाति। देवश्रा पन्तमंवसे सखायोर्नु त्वा माताप्तिरों मदन्तु॥ २०॥

पदार्थ:-हे (त्वप्:) शत्रुवलविदारक (देव) दिव्यविद्यासंपन्न सेनापित! आप (अवसे) गक्षा आदि के लिये (अङ्गे अङ्गे) जैसे अङ्ग अङ्गे में (ऐन्द्र:) इन्द्र अर्थात् जीव जिस का देवता है वह सब शरीर में उहरने वाला प्राणवायु सब वायुओं को तिरस्कार कर्ता हुआ आपही प्रकाशित होता है वैसे आप संप्राम में सब शत्रुओं का तिरस्कार करते हुए (निदीध्यत्) प्रकाशित हूजिये अथवो (अङ्गे अङ्गे) जैसे अङ्ग अङ्गे में ( उदान: ) अञ्च आदि पदार्थों को उध्वी पहुंचाने वाला उदानवायु प्रवृत्त है वैसे अपने विभव से सब वीरों को उद्यित देते हुए संप्राम में ( निधीत: ) निरंतर स्थापित किये हुए के समान प्रकाशित हूजिये (यत्) जो (ते) आप का (विद्युक्तपम्)

विविध रूप (सलक्ष्म) परस्पर युद्ध का लक्षण (भवति) हो वह (संप्रामे) संप्राम में (भूरि) विस्तार से (संसम्) (पतु) प्रवृत्त हो। हे सेनाध्यक्ष! तेरी रक्षा के लिये सब शूरकोर पुरुष (सखाय:) मित्र होके वत्तें (माता) माता (पितर:) पिता, चाचा, ताळ, भृत्य और शुभिचन्तक (देवत्रा) देवों अर्थात् विद्वानों, धर्मयुक्त युद्ध और व्यवहार को (यंतम्) प्राप्त होते हुए (त्वा) तेरा (अनुमदन्तु) अनुमोदन करें || २० ||

भावार्थ:—सेनापित सब प्राणियों का मित्र भाव वर्त्तने वाला जैसे प्रत्येक अक्स में प्राण और उदान प्रवर्तमान हैं वैसे संप्राम में विचरता हुआ सेना और प्रजा पुरुषों को हिर्षित करके शत्रुओं को जीते ॥ २०॥

समुद्रं गरुक्षेत्यादेर्वितमा ऋषिः । सेनापितर्देवता । याज्जस्य उप्णिश्छन्दांसि । ऋषमः स्वरः ॥

अब राज्य कर्म करने योग्य शिष्य को गुरु दया २ उपदेश करे यह अगले भंत्र में कहा है।

समुद्रईच्छ स्वाहाऽन्तिरिक्षक्षच्छ स्वाहां हेव थ संवितारं ङ्गच्छ स्वाहां। मित्रावर्षणौ गच्छ स्वाहांऽहो रात्रे गंच्छ स्वाहा छन्दां- थिस गच्छ स्वाहा द्यावांपृथिवी गंच्छ स्वाहां छक्रं गंच्छ स्वाहा सोमं गच्छ स्वाहां दिव्यक्षभो गच्छ स्वाहांगिन वैद्वान् रङ्गंच्छ स्वाहा मनो मे हादि यच्छ द्वनिते धूमो गंच्छतु स्वुज्ज्योंतिः पृ-थिवीम्भस्मना पृंण स्वाहां॥ २१॥

पदार्थ:—हे धर्मादि राज्यकर्म करनं योग्य शिष्य ! तू (स्वाहा) वहे २ अश्वतरी नाव अर्थात् धुआंकस आदि बनाने की विद्या से नौकादि यान पर बैट (समुद्रम्) समुद्र को (गच्छ) जा (स्वाहा) खगोलप्रकाश करने वाली विद्या से सिद्ध किये हुए विमानादि यानों से (अन्तरिक्षम्) आकाश को (गच्छ) जा (स्वाहा) वेद वाणी से (वेवम्) प्रकाशमान (सिवतारम्) सब को उत्पन्न करने वाले परमेश्वर को (गच्छ) जान (स्वाहा) वेद और सज्जनों के सङ्ग से शुद्ध संस्कार को प्राप्त हुई वाणी से (मिन्नावदणी) प्राण और उदान को (गच्छ) जान (स्वाहा) ज्योतिपवि- ह्या से (अहोरान्ने) दिन और रात्रि वा उन के गुणों को (गच्छ) जान (स्वाहा) वेदाई विद्याह विद्याह सहित वाणी से (छन्दांसि) ऋग्यज्ञ: साम और अधर्य इन चारों वेदों को (गच्छ) अच्छे प्रकार से जान (स्वाहा) भूमियान आकाश मार्ग विमान और भू-

गोस वा भूगर्भ आदि यान बनाने की विद्या से (द्यावाश्थिवों) भूमि और सूर्खंप्रकाशस्थ अभीए देश देशान्तरों को (गच्छ) जान और प्राप्त हो (स्वाहा) संस्कृत
वाणी से (यद्मम्) अग्निहोत्र कारीगरी और राजनीति आदि यद्म को गच्छ प्राप्त हो
(स्वाहा) वैद्यक विद्या से (सोमम्) ओषिप्रसम्ह अर्थात् सोमलतादि को (गच्छ)
जान (स्वाहा) जल के गुण और अवग्णों को बोध कराने वाली विद्या से (दिव्यम्)
व्यवहार में लाने योग्य पवित्र (नभः) जल को (गच्छ) जान और स्वाहा बिजुली
आग्नेयास्त्रदि तारवरकी तथा प्रसिद्ध सब कलायन्त्रों को प्रकाशित करने वाली विद्या से (अग्निम्) विद्युत् क्र्प अग्नि.को (गच्छ) अच्छी प्रकार जान और (मे) मेरे
(मनः) मन को (हार्हि) प्रीतियुक्त (गच्छ) सत्यधर्म में स्थित कर अर्थात् मेरे उपदेश के अनुकृल वर्त्ताव वर्त्त और (ते) तेरे (धूमः) कलाओं और यज्ञ के अग्नि का
धूंआं (दिवम्) सूर्य्य प्रकाश को तथा (ज्योतिः) उसकी लपट (स्वः) अन्तरिक्ष
को (गच्छनु) प्रस्त हो और त् यन्त्रकला अग्नि में (स्वाहा) काष्ट्र आदि पदार्थों को
मस्म कर उस (भस्मना) अस्म से (पृथिवीम्) पृथिवी को (आप्रण) डांप दे॥२१॥

भाषार्थ:—धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष, राज्य, और विनज व्यापार चाहने वाले पुरुष भूमियान, अन्तरिक्षयान और आकाशमार्थ में अने आने के विमान आदि रथ वा नाना प्रकार के कलायकों को बनाकर तथा सब सामग्री को जोड़ कर धन और राज्य का उपार्जन फरें ॥ २१ ॥

माप इत्यस्परीर्धितमा ऋ नि: । वरणो देवता । आह्यो स्वराडुण्णिक् छन्दः । ऋप्यः स्वरः । सुमित्रियानइत्यस्य विराड् गायका छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ अव विनज्ञ व्यापार पारने के छिथे राज्य प्रवन्ध अगर्छ मन्त्र में कहा है ॥ मापो मोर्षधी हिं छ सी छ मिनो घाम्नो राज्यंस्तती वरूण नो सुञ्च । यहाहुरू घन्याऽइति वर्षणिति द्यापामहे तती वरूण नो मुञ्च । मु मिल्लिया न आप ओपंधयः सन्तु दुर्मिश्चियास्तस्मै सन्तु ग्रोऽस्मान्देष्टि यञ्चं वयं द्विष्मः ॥ २२ ॥

पदार्थ:-हे (राजन्) सभापति ! आप अपने प्रत्येक स्थानों में (आप:) जल और (ओपधी:) अस पान पदार्थ तथा किराने आदि वनज के पदार्थों को (मा) मत (हिंसी:) नए करो अर्थात् प्रत्येक जगह हम लोगों को सब चहिते पदार्थ मिलते रहें न केवल यही करो किन्तु (तत:) उस (धाम्नः) (धाम्नः) स्थान २ से (नः) हम लोगों को (मा) मत मुडच त्यागो हे (वहणः) न्याय करने वाले सभापति! किये हुए

न्याय में (अच्या:) न मारने योग्य गी अदि पशुओं की शपथ है (इति) इस प्रकार जो आप कहते हैं और हम लोग भी (शपामहे) शपथ करते हैं आप भी उस प्रतिज्ञा की मत छोड़िये और हम लोग भी न छोड़िंगे। हे वरुण! आप के राज्य में (न:) हम लोगों को (आप:) जल और ओपधियां (सुमुत्रिया:) श्रेष्ठ मित्र के तुल्य (सन्तु) हों तथा (य:) जो (अस्मान्) हम लोगों से (ह्रेष्टि) वैर रखता है (च) और (चयम्) हम लोग (यम्) जिस से (ह्रिप्म:) वैर करते हैं (तस्मै) उस के लिये वे ओपधियां (दुर्मित्रिया:) दु:ख देने वाले शत्रु के तुल्य (सन्तु) हों।। २२।।

भावार्थ:—राजा और राजाओं के कामदार छोग अर्वाति से प्रजाजनों का धन न छेत्रें किन्तु राज्य पालन के लिथे राज पुरुष प्रतिज्ञा करें कि हम लोग अन्याय न करेंगे अर्थात् हम सर्वदा तुम्हारी रक्षा और डांकू चोर लम्पट लवाड़ कपटी कुमार्ग अन्या-यी और कुकर्मियों को निरन्तर दण्ड देवेंगे ॥ २२॥

हिषप्मतीरित्यस्य दीर्घतमा ऋषि: । अत्र्, यज्ञ, सृर्यी, देवता: । निचृदार्घ्यंजु-ष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर परस्पर मिल कर राजा और प्रजा किस सं क्या २ करें इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

हुविष्मंतिरिमा आपों हुविष्माँ २॥ त्राविवासित । हुविष्मां-न्देवो अध्वरो हुविष्माँ २॥ त्रस्तु सूर्यः ॥ २३ ॥

पदार्थ:—है विद्वान् लोगो! तुम उन कामों को किया करो कि जिन से (इसा:)
ये (आप:) जल (हिवप्मती:) अच्छे २ दान और आदान किया शुद्धि और मुख देने वाले हीं अर्थात् जिन से नाना प्रकार का उपकार दिया लिया जाय (हिवप्मान्)
पवन उपकार अनुपकार को (आ) अच्छे प्रकार (विवासित) प्राप्त होता है (देद:) सुख का देने वाला (अध्वर:) यज्ञ भी (हिवप्मान्) परमानन्दपद (स्पर्य:)
तथा सूर्यस्रोक भी (हिवप्मान्) सुगन्धादियुक्त होके सुखदायक (अस्तु) हो ॥ २३॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुतोपमालङ्कार है—जिस वायु जल के संयोग से अनेक मुख सिद्ध किये जाते हैं, जिन से देश देशान्तरों में जाने से उत्तम वस्तुओं का पहुंचाना होता है उन अग्नि जल आदि पदार्थों से उक्त काम को क्रियाओं में चतुर ही पुरुष कर सकता है और जो नाना प्रकार की कारीगरी आदि अनेक क्रियाओं का प्रकाश करने वाला है वहीं यज्ञ वर्षों आदि उत्तम २ सुख का करने वाला होता है।। २३।।

अन्तर्वं इत्यस्य मेधातिधिऋषिः । आर्च त्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः । अस् य्यंत्यस्य त्रिपाद्गायत्री छन्दः । जड्जः स्वरः ॥ अत्र गुरुपत्ती महाचर्यं के अनुकूल जो कन्याजन हैं उन को क्या २ उपदेश करें यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

अग्नेबों अप्रहस्य सदंसि सादगामी न्द्राग्न्यो भी ग्राधेपी स्थ मित्राबर्डणयो भी गुंधेपी स्थ विद्वेषां देवानां भागुधेपी स्थ । अ-मूर्या डपु सूर्ये याभिर्द्या सूर्यः सह ता नो हिन्बन्त्वध्द्यसम् ॥२४॥

पदार्थ:—है ब्रह्मचारिणी कन्याओ ! (अम्:) वे (या:) जो स्वयंवर विवाह से पितयों को स्वीकार किये हुए हैं उन के समान जो (इन्द्राग्न्यो:) सूर्य और विज्ञली के गुणों को (भागधेयो:) अलग र जानने वाली (स्थ) हैं (मित्रावरुणयो:) प्राण और उदाल के गुणों को (भागधेयों:) अलग र जानने वाली (स्थ) हैं (विश्वेषा-म्) विद्वान और पृथिवी आदि पदार्थों के सेवने वाली (स्थ) हैं उन (व:) तुम समों को (अपन्नगृहस्य) जिस को गृहकृत्य नहीं प्राप्त हुआ है उस ब्रह्मचर्य धर्मानु-ष्ठान करने वाले और (अग्ने:) सब विद्यादि गुणों से प्रकाशित उत्तम ब्रह्मचर्य धर्मानु-ष्ठान करने वाले और (अग्ने:) सब विद्यादि गुणों से प्रकाशित उत्तम ब्रह्मचर्य की (सदिस) सभा में मैं (सादयामि) स्थापित करती हूं और जो (या) (उप) (सूर्यें) सूर्यलोक गुणों में उपस्थित होती हैं (वा) अथवा (याभि:) जिन के (सह) साथ (सूर्य:) सूर्यलोक वर्त्तमान जो न्यूर्य के गुणों में अति चतुर है (ता:) वे सब (न:) हमारें (अध्वरम्) घर के काम काज को विवाह कर के (हिन्दन्तु) बन्दाचों ॥ २४॥

भाषार्थ:— ब्रह्मचर्य धर्म को पालन करने वाली कन्याओं को अविवाहित ब्रह्मचा-री और अपने तुल्य गुण कर्म स्वमाय युक्त पुरुषों के साथ विवाह करने की थोग्यता है इस हेतु से गुरुजनों की स्त्रियां ब्रह्मचारिणी कन्याओं को वैसा हो उपदेश करें कि जिस से वे अपने प्रसन्नता के तुल्य पुरुषों के साथ विवाह कर के सदा सुखी रहें और जिस का पति वा जिस की स्त्री मरजाय और सन्तान की इच्छा हो वे दोनों नियोग करें अन्य व्यभिचारादि कर्म कभी न करें ॥ २४ ॥

हदेत्वेत्यस्य मेघातिथिऋपि: । सोमोदेवता । आर्षावराडनुण्डुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर वे क्या २ उपदेश करें यह अगले मन्त्र में कहा है।। हुदे त्वा मनेसे त्वा दिवे त्वा सूर्याय त्वा। ऊर्ध्वसिमंसध्वरं दिवि देवेषु होत्रां यच्छ ॥ २५॥ पदार्थ:—हे ब्रह्मचारिणी कन्या! तूं जैसे हम सब (देवेषु) अपने सुख देने पाले पतियों के निकट रहने और अग्निहोत्र आदि कर्म का अनुष्टान करने वाली हैं बैसी हो और जैसे हम (हदे) सौहार्ड खुख के लिथे (त्वा) तुझे वा (मनसे) मला खुरा विचारने के लिथे (त्वा) तुझे वा (दिवे) सब सुखों के प्रकाश करने के लिथे (त्वा) तुझे वा (स्ट्यीय) सूर्य्य के सहश गुणों के लिथे (त्वा) तुझे शिक्षा करती हैं बैसे तूं भी (दिवि) समस्त खुखों के प्रकाश करने के निमित्त (इमम्) इस (अध्वरम्) निरन्तर सुख देने वाले गृहाश्रम ह्रपी यह को (अड्बीम्) उक्रित (य-च्छ) दिया कर।। २५।।

भावार्थ:-जैसे अपने पितयों की सेवा करती हुई उन के समीप रहने वाली पित-वृता गुरुपत्नी अग्निहोत्रादि कर्मों में स्थिर बुद्धि रखती है वैसे विवाह के अनन्तर ब्रह्मचारिणी कन्याओं और ब्रह्मचारियों को परस्पर वर्त्तना चाहिये।। २५।।

सोमराजिश्वस्य मेधातिथिऋैपिः। गायत्रीछन्दः। पड्जः स्वरः। शृणोत्य-त्यस्यापी त्रिष्टुप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

अब गुरुजन क्षत्रिय शिष्य और प्रजाजन को उपदेश करता है यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

सोमं राज्यन्विश्वास्त्वम् प्रजा उपार्वरोहः विश्वास्त्वाम्यजा उपार्वरोहन्तु । शृणोत्विन्निः समिधा हर्वम्मे शृण्यन्त्वापौ धिष-णश्चि देवीः । श्रोतां प्रावाणो विदुष्टो न युज्ञ ४ शृणोत्तं देवः सं-विता हर्वम्मे स्वाहां ॥ २६ ॥

पदार्थ:—हे (सोम) श्रेष्ठ ऐश्वर्ययुक्त (राजन्) समस्त उत्हृष्ट गुणों से प्रकाश-मान सभाध्यक्ष!तू पिता के नुल्य (विश्वाः) समस्त (प्रजाः) प्रजा जनों का (उपा-विरोह) समीप वर्त्ता होकर रक्षा कर और (त्वा) नुझे (प्रजा) प्रजा जन के पुत्र स-मान (उपावरोहन्तु) आश्रित हों हे सभाध्यक्ष! आप जैसे (सिमधा) प्रदीत करने वाले पदार्थ से (अग्निः) सर्वगुण वाला अग्नि प्रकाशित होता है वैसे (मे) मेरी (हवम्) प्रगत्भवाणी को (शृणोतु) सुन के न्याय से प्रकाशित हुजिथे (च) और (आपः) सब गुणों में व्याप्त (धिपणाः) विद्या बुद्धि युक्त (देवोः) उत्तमोत्तम गुणों से प्रकाशमान तेरी पत्नी भी माताओं के समान स्त्री जनों के न्याय को (शृण्वन्तु) सुनें। हे (प्रावाणः) सत् असत् के करने वाले विद्वान् सभासदो! नुम हम लोगों के अभिप्राय को हमारे कहने से (श्रीत) सुनो। तथा (देवः) विद्या से प्रकाशित (स- विता ) ऐश्वर्ध्य वान् सभापित ( विदुप: ) विद्वानों के ( यज्ञम् ) यज्ञ के ( न ) समान ( मे ) हमारे प्रजा लोगों के ( हवम् ) निवेदन को (स्वाहा) स्तुतिहर वाणी जैसे हो वैसे ( शृणोतु ) सुन ॥ २६ ॥

भावार्थ:—राजा और प्रजा जन परस्पर सम्मति से समस्त राज्य व्यवहारों की पालना करें || २६ ||

देवीराप इयस्य मेघातिथिऋषिः । आपोदेवताः । निसृदार्षा त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर राजा और प्रजा कैसे वर्त्तांव को वर्त्तां यह अग्र है मन्त्र में कहा है ॥ देवीरापो अपालपाद्योवं क्रिमिही चिष्यु इहिन्द्रियावां स् मृदिन्तं-सः। तं देवेश्यों देखना दंत्त शुक्रपेश्यो येषांस्मागस्य स्वाहां॥२७॥

पदार्थ:--हे (आप:) श्रेष्ठ गुणां में व्याप्त (देवी:) शुभक्रमों से प्रकाशमान प्रजालोगी! तुम राज सेवी (स्थ) हो (शुक्रपेभ्य:) शरीर और आत्मा के पराक्रम के रक्षक (देवेभ्य:) दिव्यगुण युक्त विद्वानों के लिये (थेपाम्) जिन (व:) तुद्वारा वलीक्षप विद्वानों का (य:) जो (अपां नणत्) जलों के नाशरहित स्वामाविक (ऊर्मि:) जल तरंग के सहश प्रजा रक्षक (इन्द्रियावान् ) जिस में प्रशंसनीय इन्द्रियां होती हैं और (मिदन्तम:) आनन्द देने वाला (हिवष्य:) भोग के योग्य पदार्थों से निष्पन्न (भाग:) भाग है वे तुम सव (तम्) उस को (स्वाहा) आदर के साथ प्रहण करो जैसे राजावि सभ्यजन (देवत्रा) विव्य भोग देते हैं वैसे तुम भी इन को भानन्द (दत्त) देखो ॥ २०॥

भावार्थ:—प्रजाजनों को यह उचित है कि आपस में सम्मति कर किसी उत्हृष्ट गुणयुक्त युक्त सभापति को राजा मान कर राज्य पालन के लिथे कर देकर न्याय की प्राप्त हों ॥ २७॥

कार्षिरसीत्यस्य मेघातिथिऋंषिः । प्रजा देवतः । निचृदार्ष्यंतुष्टुप् छन्दः । गान्यारः स्वरः ॥

अव अध्यापक जन प्रत्येक जन को क्या २ उपदेश करे यह अगले मंत्र में कहा है।। कार्षिरिस समुद्रस्य त्वा चिंत्या उर्श्नयामि । समापी आदिरं-गमन समोर्षधी भिरोर्षधीः ॥ २८॥

पदार्थ:—हे बैदयजन ! तू (कार्षि: ) हल जोतने योग्य (असि ) है (त्वा ) तुझे (समुद्रस्य ) अन्तरिक्ष के (अक्षित्ये ) परिपूर्ण होने के लिथे (उत्, यामि ) अर्च्छे राधी पुरुष को (शेपे) उलाहने देता हूं (तस्मात्) उस उक्त (पनसः) पाप सं (मा) मुझे अलग रक्को (च) और जैसे (पषमानः) पवित्र व्यवहार (मा) मुझ को पाप व्यवहार से अलग रखता है वैसे (च) अन्य मृतुष्यों का भी रक्के ॥ १७ ॥

भाव थैं: — जैसे जल सांसारिक पदार्थों का शुद्धि निदान है वैसे विद्वान लेग सुधार का निदान हैं इस से वे अच्छे कामों को करें मतुष्यों को चाहिथे कि ईश्वर की उपा-सना और विद्वानों के संग से तुष्टाचरणों को छोड़ सदा धर्म में प्रवृत्त रहें ॥ १७॥

सन्तर्यस्य दीर्घतमा ऋषिः अग्निष्टंवता । प्रजापत्यागुष्टुप्छन्दः । गान्धःरः

स्वरः । रेडसीत्यस्य देवीपङ्किरछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ अव रण में युद्ध करने वाला शिष्य कैसा हो यह अगले मंत्र में कहा है ॥ सन्ते मनो मनंसा सम्बाणः प्राचीनं गच्छताम् । रेडस्युग्निप्टं श्रीणात्वापंस्त्वा समेरिणन्वातंस्य त्वा धाउये पूर्णो रिष्धांऽङ-दम्मां व्यथिषुत्मयुंत्वन्द्वेषंः ॥ १८ ॥

पदार्थ:-हे युद्धशील शूर्षार! संग्राम में (ते) तेरा (मनः) मन (मनसा) विह्याबल और (प्राणः) प्राण (प्राणेन) प्राण के साथ (सम्) ( गच्छताम् ) संगत
हो। हे बीर! तू (रेट्) शत्रुओं का मारने वाला (असि) (न्वा) तुझे (अग्निः)
युद्ध से उत्पन्न हुए क्षीध का अग्नि (श्रीणातु) अच्छे पद्मावे तू (प्रयुत्तम्) करोड़ाँ प्रकार के शत्रुओं को सेना को प्राप्त होता है तुझ को तज्जन्य (ऊप्मणः) गरमी का (हंपः)
हेप मत (व्यथिपत्) अत्यन्त पीड़ायुक्त करे जिस से (वातस्य) (प्राज्ये) पवन की गति
के तुल्य गति के लिथे वा (पूष्णः) पृष्टिकारक सूर्य के (रंह्ये) वेग के तुल्य वेग के
लिथे अर्थात् यथार्थता से युद्ध करने में प्रवृत्ति होने के लिथे (आपः) अच्छे २ जल
(सम्) (अरिणन्) अच्छे प्रकार प्राप्त हों।। १८।।

भावार्थ: मनुष्यों को चाहिये कि अपने वल के बढ़ाने वाले अन्न जल और शस्त्र अस्त्र आदि पदार्थों की इकट्ठा करके शत्रुओं को मारकर संप्राम जीतें ॥ १८॥ म्यू घृतं घृतपाचान इत्यस्य दीर्घतमा ऋषि: । विक्वेदेवादेवता: । ब्राह्मचनु-

षुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

किर युद्धकर्म में क्या होना चाहिये यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

घृतक्वृंतपावानः पिवतं वसां वसापावानः पिवतान्तरिक्षस्य
हिवरेसि स्वाहां । दिश्लीः प्रदिशेष्टिशादिशों विदिशेः उद्दिशो दि
क्रियः स्वाहां ॥ १९॥

पदार्थ:—हे ( घृतपावान: ) जल के पीर्न वाले वीर पुरुषो ! तुम ( घृतम् ) अमृतात्मक जल को ( पियत ) पिओ हे ( वसापावान: ) नीति के पालने वाले वीरो! तुम
( वसाम् ) जो वीररस की वाणी अर्थात् शत्रुओं की स्तंभन करने वाली है उस को
( पिवत ) पिओ, हे सेनाध्यक्ष चक्रव्युहादि सेना रचक प्रत्येक वीर को तू ! जिस से
( अन्तिरक्षस्य ) आकाश की (हिव:) स्कावट अर्थात् युद्ध में बहुतों के बीच शत्रुओं को
घेरना (असि) है उस (स्वाहा) शोभन वाणी से जो ( दिश: ) पूर्व पश्चिम उत्तर दक्षिण
( प्रदिश: ) आग्नेयी नैक्टीत वायवी और ऐशानी उपदिशा ( आदिश: ) आमने सामने
मुहाने की दिशा ( विदिशा ) पीछे की दिशा और (उद्दिश:) जिस ओर शत्र लक्षित
हो वे दिशा है उन सव ( दिग्स्य: ) दिशाओं से यथायोग्य वीरों को बांट के शत्रुओं को
जीत ॥ १९ ॥

भावार्थ:—से नाध्यक्षों को उचित है कि अपनी २ सेना के वीरों को अत्यन्त पुष्टकर युद्ध के समय चक्रव्यूह १थेनव्यूह तथा शकटव्यूह आदि रचनादि युद्ध कमों से सब दिशाओं में अपनो सेनाओं के भागों को स्थापन कर सब प्रकार से शत्रुओं को घर घार जीतकर न्याय से प्रजापालन करें ॥ १९ ॥

ऐन्द्र: प्राण इत्यस्य दीर्धतमा ऋषि:।त्वप्टा देवता । ब्राह्मचनुष्टुप् छन्दः । धैवत: स्वरः ॥

फिर संग्राम में बीर पुरुष आपस में कैसे वर्त्त यह उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

णेन्द्रं प्राणोऽअङ्गे ऽत्राङ्गे निर्दोध्यहैनद्र ऽउदानोऽग्रङ्गे अङ्गेनिर्धातः। देवत्वष्टभूरि ते संक्षसमेतु सर्वक्ष्मा यहिषुरूप्मवाति । देवत्रा यन्त्रमेवसे सञ्चायोत्तं त्वा मातापितरो मदन्तु ॥ २०॥

पदार्थ:-हे (त्वप्ट:) शत्रुवलविदारक (देव) दिव्यविद्यासंपन्न सेनापित! आप (अवसे) गक्षा आदि के लिये (अक्ने अक्ने) जैसे अक्न अक्न में (ऐन्द्र:) इन्द्र अर्थात् जीव जिस का देवता है वह सब शर्रार में ठहरने वाला प्राणवायु सब वायुओं को तिरस्कार कर्त्ता हुआ आपही प्रकाशित होता है यसे आप संप्राम में सब शत्रुओं का तिरस्कार करते हुए (निदीध्यत्) प्रकाशित ह्जिथे अथवा (अक्ने अक्ने) जैसे अक्न अक्न में ( उदान: ) अन्न आदि पदार्थों को ऊर्ध्व पहुंचाने वाला उदानवायु प्रवृत्त है वैसे अपने विभव से सब वीरों को उन्नति देते हुए संप्राम में ( निधीत: ) निरंतर स्थापित किये हुए के समान प्रकाशित हाजिये (यत्) जो (ते) आप का (विश्वक्रपम्)

विविध रूप (सलक्ष्म) परस्पर युद्ध का लक्षण (भवति) हो वह (संग्रामे) संग्राम में (भूरि) विस्तार से (संसम्) (पतु) प्रवृत्त हो। हे सेनाध्यक्ष ! तेरी रक्षा के लिये सब शूरवीर पुरुष (सखाय:) मित्र होकं वर्तें (माता) माता (पितर:) पिता, चाचा, ताऊ, भृत्य और शुभिचन्तक (देवत्रा) देवों अर्थात् विद्वानों, धर्मयुक्त युद्ध और व्यवहार को (यंतम्) प्राप्त होते हुए (त्वा) तेरा (अनुमदन्तु) अनुमोदन करें ॥ २०॥

भावार्थ: सेनापित सब प्राणियों का भित्र भाव वर्त्तने वाला जैसे प्रत्येक अकु में प्राण और उदान प्रवर्तमान हैं वैसे संप्राम में विचरता हुआ सेना और प्रजा पुरुषों को हिर्षित करके शत्रुओं को जीते ॥ २०॥

समुद्रं गरुष्टेखादेर्द्धितमा ऋषि: । सेनापतिध्वता । याजुष्य उष्णिद्द्यन्दांसि। ऋष्यः स्वरः ॥

अब राज्य कर्म करने योग्य शिष्य को गुरु क्या २ उपदेश करे यह अगले मंत्र में कहा है।

स्मुद्ध ईच्छ स्वाहाऽन्ति रिक्ष इच्छ स्वाहां देव थ संवितारं ङ्गच्छ स्वाहां । मित्रावर्षणी गच्छ स्वाहां ऽहोरात्रं गंच्छ स्वाहा छन्दां- थिस गच्छ स्वाहा द्यावां पृथिवी गंच्छ स्वाहां यक्षं गंच्छ स्वाहा सोमं गच्छ स्वाहां दिव्यक्षभी गच्छ स्वाहां विव्यक्षभी गच्छ स्वाहां गंच्छ स्वाहा सनी मे हािहै यच्छ दिवन्ते पूमो गंच्छतु स्वुज्ज्वं तिः पृ- थिवीम्भस्मना पृण् स्वाहां ॥ २१ ॥

पदार्थ:—हे धर्मादि राज्यकर्म करने योज्य शिष्य ! तृ (स्वाहा) वहें २ अश्वतरी नाव अर्थात् धुआंकस आदि बनाने की विद्या से नौकादि यान पर बैठ (समुद्रम्) समुद्र को (गच्छ) जा (स्वाहा) खगोलप्रकाश करने वाली विद्या से सिद्ध किथे हुए विमानादि यानों से (अन्तरिक्षम्) आकाश को (गच्छ) जा (स्वाहा) वेद वाणी से (देवम्) प्रकाशमान (सवितारम्) सब को उत्पन्न करने वाले परमेश्वर को (गच्छ) जान (स्वाहा) वेद और सज्जनों के ्या सं शुद्ध संस्कार को प्राप्त हुई वाणी से (मित्रावरणी) प्राण और उदान को (गच्छ) जान (स्वाहा) ज्योतिपत्रिच्या से (अहोरात्रे) दिन और रात्रि वा उन के गुणों को (गच्छ) जान (स्वाहा) वेदान्त विद्वान सहित वाणी से (छन्दांसि) अध्ययः स्वाहा और अधर्ष इन चारों वेदों को (गच्छ) अच्छे प्रकार से जान (स्वाहा) भूमियान आकाश मार्ग विमान और भू-

गोल वा भूगर्म आदि यान बनाने की विद्या से (द्यावापृथिवी) भूमि और सूर्यंप्रकाशस्थ अभीष्ट देश देशान्तरों को (गच्छ) जान और प्राप्त हो (स्वाहा) संस्कृत
वाणी से (यज्ञम्) अग्निहोत्र कारीगरी और राजनीति आदि यज्ञ को गच्छ प्राप्त हो
(स्वाहा) बैद्यक विद्या से (सोमम्) ओपधिसमृह अर्थात् सोमलतादि को (गच्छ)
जान (स्वाहा) जल के गुण और अवगुणों को बोध कराने वाली विद्या से (दिव्यम्)
व्यवहार में लाने योग्य पवित्र (नभः) जल को (गच्छ) जान और स्वाहा बिजुली
आग्नेयास्त्रादि तारबरकी तथा प्रसिद्ध सब कलायन्त्रों को प्रकाशित करने वाली विद्या से (अग्निम्) विद्युत् रूप अग्नि को (गच्छ) अच्छी प्रकार जान और (मे) मेरे
(मनः) मन को (हाई) प्रीतियुक्त (गच्छ) सत्यधर्म में स्थित कर अर्थात् मेरे उपदेश के अनुकृल वर्त्ताव वर्त्त और (ते) तेरे (धूमः) कलाओं और यज्ञ के अग्नि का
धूआं (दिवम्) सूर्य्य प्रकाश को तथा (उपीतिः) उसकी लपट (स्वः) अन्तरिक्ष
को (गच्छनु) प्राप्त हो और तू यन्त्रकला अग्नि में (स्वाहा) काष्ट आदि पदार्थों को
भस्म कर उस (भस्मना) मस्म से (पृथिवीम्) पृथिवी को (आपृण) ढांप दे॥ रहा।

भाषार्थ:—धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष, राज्य, अंर विनज व्यापार चाहने वाले पुरुष भूमियान, अन्तरिक्षयान और आकाशमार्ग में जाने आने के विमान आदि रथ वा नाना प्रकार के कलायत्रों को बनाकर तथा सब सामग्री को जोड़ कर धन और राज्य का उपार्जन करें ॥ २१ ॥

माप इत्यस्यदीर्धतमा ऋषिः । वरुणो देवता । ब्राह्मी स्वराडुप्णिक् छन्दः । ऋष्मः

स्वर: । सुमित्रियानइत्यस्य विराड् गायत्री छन्द: । पड्ज: स्वर: ॥ अव यनिज व्यापार करने के लिये राज्य प्रवन्ध अगले मन्त्र में कहा है ॥

मापो मौषंधीर्हि क<u>्षसी</u>र्द्धास्ती घाम्नो रा<u>ज</u>ंस्तती वरूण नो सुञ्च। / य<u>हाहुर</u>घन्याऽइ<u>ति चरूणेति शापीमहे तती वरूण नो सुञ्चत सु</u> - सिश्चिया न साप ओषंधयः सन्तु दुर्मिश्चियास्तस्मै सन्तु ग्लोऽस्मा-

न्द्रेष्टि पञ्चं वृषं द्विष्मः ॥ २२ ॥

पदार्थ:-हे (राजन्) समापित ! आप अपने प्रत्येक स्थानों में (आप:) जल और (ओपधी:) अस पान पदार्थ तथा किराने आदि बनज के पदार्थों को (मा) मत (हिंसी:) नष्ट करो अर्थात् प्रत्येक जगह हम लोगों को सब चहिते पदार्थ मिलते रहें न केवल यहीं करो किन्तु (तत:) उस (धाम्नः) (धाम्नः) स्थान २ से (नः) हम लोगों को (मा) मत मुख्य त्यागो हे (वहणः) न्याय करने वाले समापित ! किये हुए

न्याय में (अच्या:) न मारने योग्य गौ आदि पशुओं की शपथ है (इति) इस प्रकार जो आप कहते हैं और हम लोग भी (शपामहे) शपथ करते हैं आप भी उस प्रतिज्ञा को मत छोड़िये और हम लोग भी न छोड़िंगे। हे वहण! आप के राज्य में (न:) हम लोगों को (आप:) जल और ओषधियां (सुमुत्रिया:) श्रेष्ठ मित्र के तुल्य (सन्तु) हों तथा (य:) जो (अस्मान्) हम लोगों से (द्वेष्टि) वेर रखता है (च) और (वयम्) हम:लोग (यम्) जिस से (द्विष्तः) वैर करते हैं (तस्मै) उस के लिये वे ओपधियां (दुर्मित्रिया:) दु:ख देने वाले शत्रु के तुल्य (सन्तु) हों ॥ २२ ॥

भावार्थ:—राजा और राजाओं के कामदार लोग अनीति से प्रजाजनों का धन न लेकें किन्तु राज्य पालन के लिथे राज पुरुष प्रतिज्ञा करें कि हम लोग अन्याय न करेंगे अर्थात् हम सर्वदा तुम्हारी रक्षा और डांकू चोर लम्पट लवाड़ कपटी कुमार्गा अन्या-यो और कुकर्मियों को निरन्तर दण्ड देवेंगे॥ २२। (जार्जिकोमीय प्रयूप्रयोग सं दूर्णि)

हिषप्पतीरित्यस्य दीर्घतमा ऋषि: । अव्, यज्ञ, सूर्या, देवता: । निचृदार्घ्यंतु-ष्टुप्छन्द: । गान्धार: स्वर: ॥

फिर परस्पर मिल कर राजा और प्रजा किस से क्या २ करें इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

ह्रविष्मंतीरिमा आपों ह्रविष्माँ २॥ ग्राविवासति । ह्रविष्मां-न्द्रेवो अध्<u>वरो ह</u>विष्मां २॥ ग्रस्तु सूर्यः ॥ २३॥

पदार्थ:—है विद्वान् लोगो ! तुम उन कामों को किया करो कि जिन से (इमा:) ये (आप:) जल (हिवप्सती:) अच्छे २ दान और आदान किया शुद्धि और हुछ देने वाले हों अर्थात् जिन से नाना प्रकार का उपकार दिया लिया जाय (हिवप्सान्) पवन उपकार अनुपकार को (आ) अच्छे प्रकार (विवासित) प्राप्त होता है (देन्य:) सुख का देने वाला (अध्वर:) यज्ञ भी (हिवप्सान्) परमानन्दपद (सूर्य्य:) तथा सूर्यलोक भी (हिवप्सान्) सुगन्धादियुक्त होके सुखदायक (अस्तु) हो ॥ २३॥ भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपप्तालङ्कार है—जिस वायु जल के संयोग से अनेक सुख सिद्ध किये जाते हैं, जिन से देश देशान्तरों में जाने से उत्तम वस्तुओं का पहुंचाना होता है उन अग्नि जल आदि पदार्थों से उक्त काम को कियाओं में चतुर ही पुरुष कर सकता है और जो नाना प्रकार की कारीगरों आदि अनेक कियाओं का प्रकाश करने वाला है वहीं यञ्च वर्षा आदि उत्तम २ सुख का करने वाला होता है ॥ २३॥

963

## षष्ठोऽध्यायः ॥

अग्नेवैद्दस्य मेधातिथिऋषिः अर्जितिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः । अस् य्यंत्यस्य त्रिपाद्गायत्री छन्दः । जड्जः स्वरः ॥ अव गुरुपकी ब्रह्मचर्य्य के अनुकूल जो कन्याजन हैं उन को क्या २ उपदेश करें यह अगले मन्त्र में कहा है ॥ अग्रेनेक्टर्यक्रमहरूम सर्वाम साहणामी इद्यादयो भी मधेवी स

अग्नेबॉऽपंत्रगृहस्य सर्वसि सादयामीन्द्राग्न्योभीगुधेवी स्थ् मित्रावर्दणयोभीगुधेवी स्थ विद्वेषां देवानी भागुधेयी स्थ । अ-मुर्या उप सुर्ये याभिन्नी सुर्यः सुद्व ता नी हिन्बन्त्वधन्तरम् ॥२४॥

पदार्थ:—हे श्रह्मचारिणाँ कन्याओ ! (अमृ:) वे (या:) जो स्वयंघर विवाह से पितयों को स्वीकार किये हुए हैं उन के समान जो (इन्ह्राम्यो:) सूर्य और विजुली के गुणों को (भागधंयी:) अलग २ जानने वाली (स्थ) हैं (मित्रावरुणयोः) प्राण और उदान के गुणों को (भागधंयी:) अलग २ जानने वाली (स्थ) हैं (विश्वेपाम् ) विह्रान और पृथिवी आदि पदार्थों के सेवने वाली (स्थ) हैं उन (व:) तुम समों को (अपन्नगृहस्य) जिस को गृहगृत्य नहीं प्राप्त हुआ है उस ब्रह्मचर्य धर्मानुष्ठान करने वाले और (अग्ने:) सव विद्यादि गुणों से प्रकाशित उत्तम ब्रह्मचारी की (सदिस) सभा में में (सादयामि) स्थापित करती हूं और जो (या) (उप) (स्यें) सूर्यलोक गुणों में उपस्थित होती हैं (वा) अथवा (याभि:) जिन के (सह) साथ (सूर्य:) सूर्यलोक वर्त्तमान जो सूर्य के गुणों में अति चतुर है (ता:) वे सव (न:) हमारे (अध्वरम्) धर के काम काज को विवाह कर के (हिन्वन्तु) व-हाचें।। २४॥

भावार्थ:—ब्रह्मचर्य धर्म को पालन करने वाली कन्याओं को अधिवाहित ब्रह्मचा-री और अपने तुल्य गुण कर्म स्वभाव युक्त पुरुपों के साथ विवाह करने की योग्यता है इस हेतु से गुरुजनों की स्त्रियां ब्रह्मचारिणों कन्याओं को वैसा हो उपदेश करें कि जिस से वे अपने प्रसन्नता के तुल्य पुरुपों के साथ विवाह कर के सदा खुखी रहें और जिस का पति वा जिस की स्त्री मरजाय और सन्तान की इच्छा हो वे दोनों नियोग करें अन्य व्यक्तिचारादि कर्म कभी न करें 11 २४ 11

हदेत्वेत्यस्य मेथातिथिऋपः । सोमोदेवता । आर्पः विराइनुष्टुप् छन्दः ।

गान्धार: स्वर: []

फिर वे क्या २ उपदेश करें यह अगले मन्त्र में कहा है।। हृदे त्वा मनेसे त्वा दिवे त्वा सूर्यीय त्वा । क्रध्वीमिसंसध्वरं दिवि देवेषु होत्रां यच्छ ॥ २५॥ पदार्थ:—हे ब्रह्मचारिणी कत्या! तूं जैसे हम सब (देवेषु) अपने सुख देने वाले पित्यों के निकट रहने और अग्निहोत्र आदि कर्म का अनुष्टान करने वाली हैं वैसी हो और जैसे हम (हदें) सौहार्द सुख के लिये (त्वा) तुझे वा (मनसे) मला बुरा विचारने के लिये (त्वा) तुझे वा ( व्वा) तुझे वा ( स्व्यीय) सूर्य्य के सहश गुणों के लिये (त्वा) तुझे शिक्षा करती हैं वैसे तूं भी (दिवि) समस्त सुखों के प्रकाश करने के निमित्त (इमम्) इस ( अध्वरम् ) निरन्तर सुख देने वाले गृहाश्रम हपी यज्ञ को (ऊड्वम्) उन्नति (य-च्छ) दिया कर ॥ २५॥

भावार्थ:-जैसे अपने पतियों की सेवा करती हुई उन के समीप रहने वाली पति-वृता गुरुपत्नी अग्निहोत्रादि कर्मों में स्थिर वुद्धि रखती है वैसे विवाह के अनन्तर ब्रह्मचारिणी कन्याओं और ब्रह्मचारियों को परस्पर वर्त्तना चाहिये ॥ २५ ॥

सोमराजिम्बरास्य मेधातिथिऋष्यः । गायत्रोछन्दः। पड्जः स्वरः । शृणोत्वत्यस्यापी त्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

अत्र गुरुजन क्षत्रिय शिष्य और प्रजाजन की उपदेश करता है यह अगले मन्त्र में कहा है ]]

सोमं राज्यन्विश्वास्त्वम् प्रजा उपावरोह विश्वास्त्वाम्प्रजा उपावरोहन्तु । शृणोत्विग्निः समिधा हर्वम्मे शृणवन्त्वापौ धिष-णांश्च देवीः । श्रोतां ग्रावाणो विदुष्टो न यञ्च श्र शृणोतं देवः सं-विता हर्वम्से स्वाहां ॥ २६ ॥

पदार्थ:—हे (सोम) श्रेष्ठ पेश्वर्ययुक्त (राजन्) समस्त उत्कृष्ट गुणों से प्रकाश-मान सभाष्यक्ष!तृ पिता के तुल्य (विदवाः) समस्त (प्रजाः) प्रजा जनों का (उपा-विरोह् ) समीप वर्ता होकर रक्षा कर और (त्वा ) तुझे (प्रजा) प्रजा जन के पुत्र स-मान (उपावरोहन्तु ) आश्रित हों हे सभाष्यक्ष! भाप जैसे (सिम्धा ) प्रदीत करने वाले पदार्थ से (अग्निः) सर्वगुण वाला अग्नि प्रकाशित होता है वैसे (मे) मेरी (हवम्) प्रगल्भवाणी को (शृणोतुः) सुन के न्याय से प्रकाशित हूजिये (च) और (आपः) सब गुणों में व्यास (धिषणाः) विद्या बुद्धि युक्त (देवीः) उत्तमोत्तम गुणों से प्रकाशमान तेरी पत्नी भो माताओं के समान क्षी जनों के न्याय को (शृण्वन्तु ) सुनें। हे (प्रावाणः) सत् असत् के करने वाले विद्वान् सभासदो ! तुम हम लोगों के अभिप्राय को हमारे कहने से (श्रोत) सुनो। तथा (देवः) विद्या से प्रकाशित (स-

गहीती मारे विता ) ऐश्वर्ध्य वान् सभापति ( विदुप: ) विद्वानों के ( यज्ञम् ) यज्ञ के ( न ) समान ( मे ) हमारे प्रजा लोगों के ( हवम् ) निवेदन को (स्वाहा) स्तुतिरूप वाणी जैसे हो वैसे (शृणोतु ) छुन ॥ २६ ॥

भावार्थ:—राजा और प्रजा जन परस्पर सम्मिति से समस्त राज्य व्यवहारीं की पालना करें || २६ ||

देवोराप इत्यस्य मेधातिथिऋँपि:। आपोदेवता:। निचृदार्षा त्रिप्टुप् छन्द:। धैवत: स्वर:॥

फिर राजा और प्रजा कैसे वर्ताव को वर्तें यह अगले मन्त्र में कहा है।।
देवीं रापो अपान्न पाद्योवं क्रिमेही विष्णु इहिन्द्रियावां न् कृदिन्तमाः। तं देवेभ्यों देवजा दंत्र शुक्र पेभ्यो येषांस्भागस्थ स्वाहां॥२०॥

पदार्थ:—हे (आप:) श्रेष्ठ गुणों में व्याप्त (देवी:) शुभकमों से प्रकाशमान प्रजालोगी! तुम राज सेवी (स्थ) हो (शुकपेश्य:) शरोर और आतमा के पराक्रम के रक्षक (देवेश्य:) दिव्यगुण युक्त विद्वानों के लिये (येपाम्) जिन (घ:) तुद्धारा वलीक्षप विद्वानों का (य:) जो (अपां नपात्) जलों के नाशरहित स्वामाविक (ऊर्मि:) जल तरंग के सहश प्रजा रक्षक (इन्द्रियावान् ) जिस में प्रशंसनीय इन्द्रियां होती हैं और (मदिन्तम:) आनन्द देने वाला (हविष्य:) भोग के योग्य पदार्थों से निष्पन्न (भाग:) भाग है वे तुम सब (तम्) उस को (स्वाहा) आदर के साथ प्रहण करो जैसे राजादि सभ्यजन (देवना) दिव्य भोग देते हैं वैसे तुम भी इन को आनन्द (दत्त) देओ है। २७॥

भावार्थ:—प्रजाजनों को यह उचित है कि आपस में समाति कर किसी उत्हर गुणयुक्त युक्त सभापति को राजा मान कर राज्य पालन के लिये कर देकर न्याय को प्राप्त हों !! २७ !!

कार्षिरसीत्यस्य मेघातिथिऋषिः । प्रजा देवतः । निचृदार्ष्यंनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

अब अध्यापक जन प्रत्येक जन को क्या २ उपदेश करे यह अगले मंत्र में कहा है ॥ कार्षिरिस समुद्रस्य त्वा चित्या उर्जयामि । समापों आद्गरं-गमत समोर्षधी भिरोषधीः ॥ २८ ॥

पदार्थ:—हे बैइयजन ! तू (कार्षि: ) हल जोतमे योग्य (असि ) है (त्वा ) तुझे (समुद्रस्य ) अन्तरिक्ष के ( अक्षित्ये ) परिपूर्ण होने के लिथे (उत्, यामि ) अच्छे

प्रकार डत्कर्ष देता हूं तुम सब लोग ( शद्धि: ) यज्ञ शोधित जलों से ( शाप: ) जल और (ओपधीभिः) ओपधियों से ओपधियों को (सम्) (अग्मत) प्राप्त होओ ॥ २८॥

भाषार्थ:—क्षेत्र आदि स्थानों में अनेक ओषधी उत्पन्न होती हैं ओपिषयों से अ-ब्रिहोत्र आदि यहां यहां से शुद्ध हुए जो जल के परमाणु उंचे होते हैं उन से आका-श भरा रहता है इस कारण चिद्धान् लोग विद्धांद्ध जनों को खेती वारी ही के कामों में रखते हैं क्योंकि वे विद्या का अध्यास करने को समर्थ ही नहीं होते हैं ॥ २८॥

यमम इत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषि:। अग्निवेवता । भुरिगार्था गायत्रीछन्दः।

षड्ड: स्वर: ॥

अब वह अध्यापक को क्या कहता है यह अगले मन्त्र में उपदेश किया है।।

यमंग्ने पृत्सु मर्श्यम् वाजेषु यञ्जुनाः। स यन्ता श्राह्यंतीरिष्यः स्वाहां॥ २६॥

पदार्थ:—है (अग्ने) जब कभी विधेद के करने वाले आप! (पृस्तु) संग्रामों में (यम्) जिस मनुष्य की (अवाः) रक्षा करते और (वाजेषु) अब आदि पदार्थों की सिद्धि करने के निमित्त (यम्) जिस की (जुनाः) नियुक्त करते हो (सः) वह (शश्वतीः) निरंतर अनादिक्तप (इयः) अपनी प्रजाओं का (यन्ता) निर्वाह करने हारा होता है अर्थात् उन के नियमों को एडंच्यता है।। २३।।

भाषार्थः-गुरु जर्नो की शिक्षा से सब का मुख बढ़ता ही है।। २९।। देवस्य खेत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषि:। स्विता देवता। स्वराष्ट्रार्था पङ्किदछन्दः। पञ्चम: स्वरः॥

अब सभापति कर धन देने वाले प्रजाजनों को कैसे स्वीकार करे यह गुरु जन का उपदेश अन्हों मन्त्र में कहा है।

देवस्यं स्वा सा<u>वितः प्रमा</u>द्धेदिवनीं योह्नस्यां स्पूष्णो हस्तां स्याम् । आदंदे रावांसि गर्भाराम् मध्यरङ्क्ष्यीनद्रांच सुष्तंसम् । <u>उत्त</u>-मेनं प्रविनोजीस्वन्त्रसम्मध्यस्त्रम्पर्यस्वन्ति श्रिया स्थ देख्रश्रुतं-स्तर्ण्यंत मा ॥ ३०॥

पदार्थ:—सब सुख देने (सिवतः) और समस्त ऐश्वर्ष्यं के उत्पन्न करने व ले ज-गवोद्दवर के (प्रस्तये) उत्पन्न किथे हुए संसार में (अद्दिवतोः) सूर्य और चन्द्रमा के (बाहुस्याम्) बल और पराक्रम गुणों से (पूष्णः) पुष्टि करने वाले सोम आदि मी- षिगण के (हस्ताभ्याम्) रोग नाश करने और धातुओं की समता रखने वाले गुणों से (त्वा) तुझ कर धन देने वाले को (आवदे) स्वीकार करता हूं तू (इन्द्राय) पर्मेश्वर्च्च वाले मेरे लिये (उत्तमेन) उत्तम अर्धात् सभ्यता की (पविना) वाणों से (इमम्) इस (गभीरम्) अत्यन्त समझने योग्य (सुष्तमम्) सब पदार्थों से उत्पन्त हुए (ऊर्जस्वन्तम्) राज्य को धलिष्ठ करने वाले (मधुमन्तम्) समस्त मधु गादि श्रेष्ठ पदार्थ युक्त (पयस्वन्तम्) वृग्ध आदि सहित कर धन को (अभ्वरम् ) निष्कपट (इधि) कर दे (देवश्रुतः) श्रेष्ठ राज्य गुणों को सुन ने वाले तुम मेरे (निम्नाभ्यः) निरंतर स्वीकार करने के योग्य (स्थ) हो (मा) मुझं इस करके देने से (तर्ण्यत) तृप्त करो ॥ ३०॥

भावार्थ:—प्रजा जनों की योग्यता है कि सभाष्यक्ष को प्राप्त हो कर उसके लिये अपने समस्त पदार्थों से यथायोग्य भाग दें जिस कारण राजा, प्रजा पालन के लिये संसार में उत्पन्न: हुआ है इसी से राज्य करने वाला यह राजा संसार के पदार्थों का अंश लेने वाला होता है ॥ ३०॥

मनोम इत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषि: । प्रजासभ्यराजानी देवताः । उष्णिक्छन्दासि । ऋषभः स्वरः ॥

अब राजा अपने सभासदों और सभा राजा को क्या उपदेश करे यह अगले मंत्र में उपदेश किया है ॥

मनों में तर्ण्यत वार्चम्में तर्ण्यत प्राणम्में तर्ण्यत चक्षुंमें त-र्ण्यत श्रोत्रम्में तर्ण्यतास्मानंग्में तर्ण्यत प्रजाम्में तर्ण्यत प्र-शून्में तर्ण्यत गुणान् में तर्ण्यत गुणा में मा वितृंषन् ॥ ३१॥

पदार्थ:—हे सभ्यजने।! और प्रजाजने।! तुम अपने गुणों से (मे) मेरं (मनः) मन को (तर्प्यत) तृप्त करें। मेरी (बाचम्) वाणों को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (प्राणम्) प्राण को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (चक्षुः) नेश्रों को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (ख्रोत्रम्) कानों को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (ख्रात्मानम्) आत्मा को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (प्रान्त्) गौ, हाथों, घोड़े आदि प्रश्नमों को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (प्रान्त्) गौ, हाथों, घोड़े आदि प्रश्नमों को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। (में) मेरे (गणान्) सेवकों को (तर्प्प्यत) तृप्त करें। जिस से (में) मेरे (गणाः) राज्य वा प्रजा कर्माधिकारी वा सेवक जन कार्मों में (मा) मत (वितृषन्) उदास हों ॥ ३१ ॥

भाषार्थ:--राज्य का प्रबन्ध समाधीन ही होने के येग्य है जिस से प्रजाजन राज सेवक और राज पुरुष प्रजा की सेवा करने हारे अपने २ कामों में प्रवृत्त होके सब प्रकार एक दूसरे को आनन्दित करते रहें || २१ ||

इन्द्रायेखेत्यस्य मधुच्छन्दाऋषिः । सभापती राजादेवता । पञ्चपाज्ज्योतिष्य-

ती जगतीछन्द:। निपाद: स्वर: ||

जो राज्य व्यवहार सभा के ही भाषीन हो तो किस लिये प्रजाजनों को सभापति का स्वीकार करना चाहिये यह अगले मन्त्र में उपदेश किया है।

इन्द्रांच रबा बसुमते कृद्रवंतुऽइन्द्रांचरवादित्ववंतु इन्द्रांच त्वा-

भिमातिष्टने । इत्रेनार्यं त्वा सोमुभृतेग्नये त्वा रायस्पोष्ट्रदे ॥ ३२ ॥

पदार्थ:-हे समापते! (वसुमते) जिस कमें में जीवीस वर्ष ब्रह्मचर्य्य से बन कर अच्छे २ विद्वान् होते हैं (इद्रवते) जिस में चवालीस वर्ष तक ब्रह्मचर्य्य सेवन करते हैं उस (इन्द्राय) परमेश्वर्य्य युक्त पुरुप के लिये (त्वा) आप को ब्रह्मण करते हैं (आ-वित्यवते) जिस में अड़तालीस वर्ष तक ब्रह्मचर्य्य बन कर सूर्य्य सहश परम विद्वान् होते हैं उस (इन्द्राय) उत्तम गुण पाने के लिये (त्वा) आप के (अभिमातिष्ने) जिस कमें में बड़े २ अभिमानी शत्रुजन मारे जांय उस (इन्द्राय) परमोत्छ्रष्ट शत्रु विद्वारक काम के लिये (त्वा) आप (सोमभृते) उत्तम पेश्वर्य्य धारण करने हारें (इथेनाय) युद्धादि कामों में इथेनपक्षों के तुल्य लपट झपट मारने वाले (त्वा) (आप) (राय-स्पोपदे) धन को हदता देने के लिये और (अप्रये) विद्युत् आदि पदाथों के गुण प्र-काश कराने के लिये (त्वा) आप को हम लोग स्वीकार करते हैं ॥ ३२ ॥

भाषार्थ:—जो इन्द्र अग्नि यम सूर्य्य वरुण और धनाउच के गुणों से युक्त विद्वानों का प्रिय विद्या का प्रचार करने वाला सब को सुख देवे उसी को राजा मानना चा-दिये || ३२ ||

यतास्यस्य मञ्जूष्ठन्दाक्राणिः । सोमो देवता । भुरिगार्थः शृहतीछन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

पेसा सभापति प्रजा को क्या लाभ पहुंचा सकता है यह अगले मंत्र में कहा है ॥ यसे सोम दिविज्ज्योतिर्य्यपृथिक्यां यदुरावन्तरिक्षे । तेनास्मै

यजमानाग्रोदराये कृद्ध्यधि द्वात्रे वीचः ॥ ३३ ॥

पदार्थ: हे (सोम) समस्त ऐश्वर्थं के निमित्त प्रेरणा करने हारे समापित ! (ते) तेरा (यत्) जो दिवि सूर्यं छोक में (पृथिव्याम्) पृथिवी में और (यत्) जो

( उरी ) विस्तृत ( अम्तिरिक्षे ) आकाश में (ज्योति:) जैसे ज्योति हो वैसा राजकर्म है ( तेन ) उस से तू ( अस्मै ) इस परोपकार के अर्थ ( यजमानाय ) यज्ञ करते हुए यजमान के लिये ( उह ) ( इधि ) अत्यन्त उपकार कर तथा (राये) धन बढ़ने के लिये ( अधि, वोच: ) अधिक २ राज्य प्रयन्ध कर ॥ ३३ ॥

भावार्थ:—इस मंत्र में वाचक दुत्तीपमाल द्वार है—सभापित राजा अपने राज्य के उत्कर्ष से सब जनों को निरालस्य करता रहे जिस से वे पुरुपार्थी हो कर धनादि प- दार्थों को निरन्तर बढ़ावें ॥ ३३॥

इवात्रास्थ इत्यस्य मधुरुछन्दाऋषि: । यज्ञोदेवता । स्वराडार्थापथ्याबृहती-च्छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

अय उक्त सभाध्यक्षादिकों की स्त्री कैसे कर्म करने वाळी' हों यह अगले मन्त्र में कहा है ||

इ<u>बात्राः स्थं वृत्रतृर</u>ा राधां ग्ताऽश्रमृतंस्य पत्नीः। ता देवीर्दे-बुत्रेमं युश्चर्ययतोपंदृताः सोमंस्य विवत ॥ ३४॥ ♦

पदार्थ:—हे (देवी:) विद्या युक्त स्त्रियो ! तुम (वृत्रतुम:) विद्धलों के सहश मे-घ की वर्षों के तुक्य सुखदायक की गति के तुन्य खलने (राधोग्र्सी:) धन का उ-घोग करने (पत्न्य:) और यद्ग में सहाय देने वाली (स्थ) हो (देवत्रा) तथा अ-घ्छे २ गुणों से प्रकाशित विद्वान् पतियों में प्रीति से स्थित हों (इदम्) इस यहां को (नयत) सिद्धि को प्राप्त किया कीजिये और (उपद्वता:) बुलाई हुई अपने पतियों के साथ (अमृतस्य) अति स्वाद युक्त सोम आदि ओवधियों के रस को (पिवत) पीमो ॥ ३४ ॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालङ्कार है—जैसे विद्वानों की पत्नी स्त्रीजन स्वधर्म व्यवहार से अपने पतियों को प्रसन्ध करती हैं उसी प्रकार पुरुष उन अपनी स्त्रियों को निरन्तर प्रसन्ध करें ऐसे परस्पर अनुमोद से गृहाश्रमधर्म को पूर्ण करें।३४।

माभेर्मेत्यस्य मधुण्छन्दाऋषिः । चावारृथिवः देवते । भुरिगार्थंतुष्टुप्छन्दः ।

गान्धार: स्वर: []

किर स्तो पुरुष परस्पर कैसा वर्ताव वर्ते यह उपदेश अगले मन्त्र में किया है।।

माओमी संविक्धाऽऊ औं न्ध्रत्स्व धिषणे खीड़ी सती चीडयेधामूज्जैन्द्रपाथाम् । पाप्मा हतो न सोमंः॥ ३५॥

पदार्थः —हे स्ती ! तू (वीक्षी) शरीरात्मवल युक्त होती हुई पति से (मा, मेः)

मत डर (मा संविक्थाः) मत कंप और (ऊर्ज्जम्) देह और अत्मा के बल और पराक्रम को (धत्स्व ) घारण कर । हे पुरुष ! तू भी वैसे ही अपनी की से वर्त । तुमदोनों स्मी पुरुष (धिषणे ) सूर्यों और भूमि के समान परोपकार और पराक्रम को धारण करो जिस से (वीडथेथाम् ) इद बल वाले हों ऐसा वर्त्ताव वर्तते हुए तुम दोनों का (पा-प्मा) अपराध (हतः) नष्ट हो और (सोमः) चन्द्र के तुल्य आनन्द शान्त्यादि गुण बढ़ा कर एक दूसरे का आनन्द बढ़ाते रहो ॥ ३५॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचक दुप्तीपमाल कार है—स्त्री पुरुष ऐसे व्यवहार में व-त्तं कि जिस से उन का परस्पर भय और उद्देग नष्ट हो कर आत्मा की टढ़ता, उत्सा-हता और गृहाश्रम व्यवहार की सिद्धि से ऐइवर्च्य बढ़ और वे दोष तथा वु:स्न को छोड़ चन्द्रमा के नुल्य आल्हादित हों ॥ ३५॥

अव उन के पुत्र क्या २ करें और वे पुत्रों को कैसे पार्लेयह अगले मन्त्र में कहा है ||

प्रागपुरगधुराक्मव्यतिस्ता दिशाऽआधांवन्तु । स्रम्य निष्यं-रसमुरीविदाम् ॥ ३६ ॥

पदार्थं: —है (अम्ब) प्रेम से प्राप्त होने वाली माता ! जो तेरी (अरी:) सन्ता-नादि प्रजा (प्राफ्) पूर्व (अपाक्) पश्चिम (उदक्) उत्तर (अधराक्) दक्षिण और भी (सर्वत:) सब (दिश:) दिशाओं से (त्वा) तुझे (आ) (धावन्तु) धाय धाय प्राप्त हों उन्हें (नि:) (पर) निरन्तर प्यार कर और वे भी तुझे (सम्) अच्छे भाव से जानें ॥ ३६॥

भावार्थ:—माता और पिता को योग्य है कि अपने सन्तानों को विद्यादि अच्छे २ गुणों में प्रवृत्त कराकर अच्छे प्रकार उन के शरीर की रक्षा करें अर्थात् जिस से वे नीरोग शरीर और उत्साह के साथ गुण सीखें और उन पुत्रों को योग्य है कि माता पिता की सब प्रकार से सेवा करें ॥ ३६॥

वमङ्ग इत्यस्य गौतमऋषि:। इन्द्रो देवता । भुरिगार्ष्यंतुष्टुष्छन्द:। गान्धार: स्वर:॥ अब प्रजाजन किथे हुए सभापति को प्रशंसा कैसे करें यह अगले मन्त्र में

उपदेश किया है ॥

स्वमङ्क प्रश्नां असिषो देवः श्रां विष्ठमत्येम् । न स्वद्रस्यो मध्यकः स्ति मर्द्धितेन्द्व अवीमि ते वर्षः ॥ ३७॥

पदार्थ: — है ( अङ्ग ) ( शविष्ठ ) अखन्त वल युक्त ( मधवन् ) महाराज के समान

(इन्द्र) ऋ जि सिजि देने हारे सभापते! (त्वम्) आप (मर्त्यम्) प्रजास्य मनुष्य को (प्रशंसिष:) प्रशंसायुक्त कौजिये आप (देव:) देव अर्थात् शत्रुओं को अब्छे प्रकार जीतने वाले हैं (न) नहीं (त्वदन्य:) तुम से अन्य (मर्डिता) सुख देने वाला है ऐसा मैं (ते) आप को (वच:) पूर्वोक्त राज्यप्रवन्ध के अनुकूल वचन (ब्रवीमि) क- हता है।। ३७॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमालकार है—जैसे ईदवर सर्व सुद्धत् पक्षपात रिद्धत है बैसे सभापित राज्य धर्मानुवर्त्ता राजा होकर प्रशंसनीय की प्रशंसा निन्दनीय की निन्दा तुद्ध को दण्ड श्रीष्ठ की रक्षा कर के सब का अभीष्ट सिद्ध करे || ३७ ||

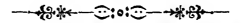
इस बच्याय में राज्य के अभियेक पूर्वक शिक्षा, राज्य का कृत्य, प्रजा को राजा का आश्रय, सभाध्यक्षादिकों का काम, विष्णु का परम पद वर्णन, सभाध्यक्ष को वेशवरी-पासना करनी, राजा प्रजा का आपस में इत्य (गुढ़ को शिष्य का स्वीकार और उस शिष्य को शिक्षा करना) यह का अनुष्ठान, होम किये द्रव्य के फल का वर्णन, विद्वानों के लक्षण, मनुष्यदृत्य, मनुष्यों का परस्पर वर्समान, दुष्ट दोष निष्टृत्ति फल, श्रंदवर से क्या क्या प्रार्थना करनी चाहिये, रण में योद्धा का वर्णन, युद्धहत्य निरूपण, युद्ध में परस्पर क्लीव का प्रकार, वीरों को उत्साह देना, राज्यप्रवन्ध का कारण और साध्य साधन, राजा के प्रति ईश्वरोपदेश, राज्यकर्म का अनुष्ठान, राजा और प्रजा का कृत्य, राजा भीर प्रजा की सभावों का परस्पर वर्त्ताव, प्रजा से सभापति का उत्कर्प करना. प्रजाजन के प्रति संभापति की प्रेरणा, प्रजा को स्वीकार करने के योग्य, संभापति की लक्षण, प्रजा और राज सभा की परस्पर प्रतिक्वा करनी, सभापति के स्वीकार करने का प्रयोजन, प्रजा सुख के लिये सभापति के कर्तव्य कार्मी का अनुष्टान, सभापत्यादि-कों को पृक्षियों को क्या करना चाहिये, स्त्री पुरुषों का परस्पर वर्साव, माता पिता के प्रति सम्तानों का काम और सभापति के प्रति प्रजाजनों का उपदेश वर्णन है, इस से पंचम अध्याय में कहे हुए अथों के साथ इस छठे अध्याय के अथों की सकति है. पेसा जानना चाहिये।

पइ इठा अध्याय समाप्त हुआ।

- Receive

## ओ३म्

## त्र्रथ सप्तमाध्यायस्यारम्भः॥



अव सप्तम अध्याय का प्रारम्भ किया जाता है ॥

विद्वांनि देव सवितर्दुरितानि परांसुव । पद्भवं नम् आसुंव ॥ १॥

वाचस्यतय इत्यस्य गोतम ऋषि: । प्राणो देवता । भुरिगार्चनुष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

इस सप्तम अध्याय के प्रथम मन्त्र में सृष्टि के निमित्त बाहर और भौतर के व्यवहार का उपदेश हैं !!

बार्चस्पतंचे पवस्य वृष्णोऽअध्याङ्गर्भास्तपूतः । देवो देवे-भ्यः पवस्य येषाम्भागोऽ।से ॥ १ ॥

पदार्थ:—हे मनुष्य ! तू ( वाच: ) वाणी के ( पतये ) पालने हारे ईश्वर के लिये ( पवस्व ) पवित्र हो (वृष्णः) बलवान् पुरुप के ( अंशुभ्याम् ) मुजाओं के समान बाहर भीतर का व्यवहार होने के लिये जैसे ( गभस्तिपूतः ) सूर्य्यं की किरणों से पदार्थं पवित्र होते हैं वैसे शास्त्रों से ( देव: ) दिव्य गुण युक्त विद्वान् होकर ( येपाम् ) जिन विद्वानों को ( भागः ) सेवन करने के योग्य है उन ( देवेभ्यः ) देवों के लिये ( पवस्व ) पवित्र हो ॥ १ ॥

भाषार्थ:—इस मंत्र में वाचकलुप्तोपमालंकार है—सब जीवों को येश्य है कि वेदों की रक्षा करने वाले नित्य पिषत्र परमात्मा की जान और विद्वानों के संग से विद्या-दि उत्तम गुणों में निष्णात होकर सत्यबाणी के बोलने वाले हों ॥ १॥

मधुमतीरित्यस्य गोतम ऋषि: । सोमोदेवता । निचृदार्षीपंकिद्रछन्दः । पंचम: स्वरः ॥

मनुष्य लोग परस्पर व्यवहार में कैसे वसें यह अगले मंत्र में कहा है ॥

सर्भुमती कें इषंस्कृष्टि यसें सोमादां भ्यक्षाम जागृष्टि तसीं ते
सोम सोमाय स्वाहा स्वाहोर्नुन्तरिक्षमन्वेंमि॥२॥

पदार्थ:-हे (साम) पेश्वर्य्य युक्त विद्वन् ! आप (न:) हम लोगों के लिये (म-धुमती:) मधुरादिगुणसहित (इष:) अस आदि पदार्थों को (कृषि) कीजिये तथा है (सोम) शुभकमों में प्रेरण करने वाले विद्य ! मैं (यत्) जिससे (ते) आप का (अदास्यम्) अहिंसनीय अर्थात् रक्षा करने के योग्य (जागृवि) प्रसिद्ध (नाम) न म है (तस्मै) उस (सामाय) ऐदवर्य की प्राप्ति और (ते) आप के लिये अर्थात् अप की आज्ञा वर्त्तने के लिये (स्वाहा) सत्यधम्म युक्त किया (स्वाहा) सत्य वाणी और (उक्) (अन्तरिक्षम्) अवकाश का (एमि) प्राप्त होता हूं || २ ||

भावार्थ:—मनुष्य जैसे अपने खुख के लिथे शक्त जलादि पदार्थी को संपादन करें वैसे ही औरों के लिथे भी दिया करें और जैसे के ई मनुष्य अपनी प्रशंसा करें वैसे ही औरों को आप भी किया करें जैसे विद्वान लोग अच्छे गुण व ले होते हैं वैसे आप भी हों ॥ २॥

स्वाञ्चत इत्यस्य गोतमऋषि: । विद्वांसे। देवता: । विराद्धाद्वी जगती छन्दः । निषाव: स्वरः ॥

फिर अगले मंत्र में आत्मिकया का निरूपण किया है।

स्वाङ्कृतोऽसिविद्वेभय इन्द्रियेभयो दिग्येभ्यः पार्थिवेभ्यो मर्न-स्त्वाष्टु स्वाहां त्वा सुभव सुरुर्शय देवेभयंस्त्वा मरीचिपेभ्यो दे-षांश्<u>यो</u> यस्मै त्वे<u>डं तत्स</u>त्यस्पिप्यृतां <u>भ</u>क्तनं <u>इ</u>त्योऽसी फड् प्राणा-यं त्वा न्यानायं त्वा ॥ १ ॥

पदार्थ:-हे (अंशो ) स्थ्यं के तुत्य प्रकाशमान ! जो तू (दिच्चेभ्य:) दिव्य (विइवेभ्य:) समस्त (पार्थिव:) पृथिवो पर प्रसिद्ध (इन्द्रिथेभ्य:) इन्द्रियों और (मरीविपेभ्य:) किरणों के समान पवित्र करने व.छं (देवेभ्य:) विद्वानों और वायु आदि
पदार्थों के लिथे (स्वाङ्कृत:) स्वयं सिद्ध (असि) है उस (त्वा) तुझ को (मनः)
विद्वान और (स्वाहा) चेद वाणी (अष्टु) प्राप्त हों। हे (खुभव) श्रेष्ठ गुणवान होने
वाले में (सूर्य्याय) सर्व प्ररक्त चराचरात्मा परमेश्वर के लिथे (त्वा) तेरी (इडे) प्रशंसा करता हूं तू भी (तत्) उस प्रशंसा के योग्य (सत्यम्) सत्य परमात्मा का प्रांति
से प्रहण कर (उपरिप्रता) सब से उत्तम उन्कर्ष पाने हारे तूने (अंगेन) मर्दन से
(असी) यह अज्ञान कप शत्रु (फट्) झट (हत:) मारा उस (त्वाम्) तुझे (प्राणाय) जोवन के लिये प्रशंसित करता और (ज्यानाय) विविध प्रकार के सुख प्राप्त
करने के लिये (त्वा) तुझे प्रशंसा देता हूं || ३ ||

भाषार्थ-जीव आप ही स्वयं सिद्ध अनादिक्य है इस से इन की चाहिये कि देह प्राण इन्द्रियों और अंत:करण को निर्मल धार्मयुक व्यवहारों में प्रवृत्त हो कर परमेश्वर की उपासना में स्थिर हो तथा पुरुषार्थ से दुष्टों को झट पट मार और भलों की रक्षा करके आनन्दित रहें || ३ ||

उपयामगृहीत इत्यस्य गीतमऋषिः । मघवा देवता । भाष्युं ध्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

फिर मन से आत्मा के बीच में कैसे प्रयक्त करें यह उपदेश अगले मंत्र में किया है।।

<u>उपया</u>मगृहीतोऽस्यन्तरपैच्छ मधवन् पाहि सोमंम्। <u>उ</u>रुष्य राय

एषी यजस्य ॥ ४॥

पदार्थ:—है योग चाहने व.ले! जिल से तू (उपयामगृहीत:) योग में प्रवेश क-रने वाले नियमों से प्रहण किये हुए के समान (असि) है इस कारण (अत:) भी-तरले जो प्राणादि पवन मन और इन्द्रियां हैं इन की (यच्छ) नियम में रख | है (म-घवन्) परम पूजित धनों के समान! तू (सोप्रम्) योगविद्या सिद्ध ऐष्टर्क्य की (णहि) रक्षा कर (उरुप्य) और जो अविद्या आदि होश हैं उन को अत्यन्त योग विद्या के बल से नष्ट कर जिस से (राय:) ऋदि और (इप:) इच्छा सिद्धियों को (आयजस्व) अच्छे प्रकार प्राप्त हो | । ४ |।

भावार्थः—इस मन्त्र में वासकतुतीय तलङ्कार है—योग जिज्ञासु पुरुप को साहिये कि यम नियम आदि योग के अङ्गों से सिद्ध आदि अन्तः करण की वृत्तियों को रोक और अविद्यादि देशों का निवारण करके संयम से ऋदि सिद्धियों का सिद्ध करें ॥॥॥ अन्तस्त इत्यस्य गातम ऋषि:। ईश्वरेश देवता । आर्थीय क्किण्छन्दः। पंचम: स्वरः। अव ईश्वर जे। योग में प्रथम हो प्रवृत्त होता है उस के लिये विज्ञान का उपदेश अगले मंत्र से करता है।।

अन्तरते चार्वापृथिकी दंघाम्यन्तर्घाम्युर्ज्जन्तरिचम् । सज्देंबे

पदार्थ:-हे (मधवन्) थागी!में परमेश्वर (ते) तेरे (अंतः) हृदयाकाश में (धावा-पृथिवी) सूर्व्य भूमि के समान विज्ञानादि पदार्थां का ( दधामि ) स्थापित करता हं तथा (उरु ) विस्तृत (अंतरिक्षम् ) अवकाश का (अंतः) शरीर के भीतर (द-धामि ) धरता हूं (सजूः ) मित्र के समान त् (देवेभ्यः ) विद्वानों से विद्या का प्राप्त हो के (अवरैः ) (परैः ) (च) थोड़े वः वहुत थाग व्यवहारों से (अंतर्थाभी )भी-तरले नियमों में वर्त्तमान होकर अन्य सब के। (मादयस्व ) प्रसन्न किया कर ॥५॥ भावार्थ:—इस मंत्र में वाचकलुन्नापमालङ्कार है—ईंग्वर का यह उपदेश है कि श्रद्धाण्ड में जिस प्रकार के जितने पदार्थ हैं उसी प्रकार के उतने ही मेरे झान में वर्त्तमान हैं। याग विद्या का नहीं जानने वाळा उन का नहीं देख सकता और मेरी उपासना के विना के हिं थोगी नहीं है। सकता है || 4 ||

स्वाङ्हतासीत्यस्य गातम ऋषिः । थागी देवता । भुरिक् विष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

फिर ईश्वर थेल विद्या चाहने वाले के प्रति उपदेश करता है।।
स्वाङ्कृतांऽिम् विद्वेभय हन्द्रियेभयों ट्वियेभ्यः पार्थिवेभ्यो
मनंस्त्वाष्ट्र स्वाहां त्वा मुभव सूर्याय देवेभ्यंस्त्वा मरीिच्येभ्यं
खद्रानायं त्वा ॥ ६॥

पदार्थ:—हे (सुभव) शे। भन एश्वर्ण गुक्त योगी ! तू (स्थाङ्हतः) अनादि काल से स्वयं सिद्ध (असि) है में (दिन्धेभ्यः) शुद्ध (विद्येभ्यः) समस्त (देवेभ्यः) प्रशस्त गुण और प्रशंसनीय पदार्थां से गुक्त विद्वानों और (मर्राचिपेभ्यः) योग के प्रकाश से युक्त व्यवहारों से (त्वा) तुझ के। स्वीकार करता हूं (पार्थिवेभ्यः) पृथिवी पर प्रसिद्ध पदार्थों के लिये भी (त्वा) तुझ के। स्वीकार करता हूं (सूर्य्याय) सूर्य्य के समान योग प्रकाश करने के लिये वा (उदानाय) उत्कृष्ट जीवन और बल के अर्थ (त्वाम्) तुझे प्रहण करता हूं जिन से (त्वा) तुझे योग चाहने वाले को (मनः) योग समाधि गुक्त मन और (स्वाहा) सत्यानुष्ठान करने की किया (अप्दु) प्राप्त हो।। ६।।

भाषार्थ:—मनुष्य जय तक श्रेष्ठाचार करने वाला नहीं होता तब तक ईश्वर भी उस का स्वीकार नहीं करता जब तक जिस का ईश्वर स्वीकार नहीं करता है तब तक उसका पूरा २ आत्मबल नहीं हो सकता और जब तक आत्मबंल नहीं बढ़ता तब तक उस की अत्यंत सुख भी नहीं होता || ६ ||

आवाधाभूषेत्यस्य वसिष्ठऋषिः । वायुर्देवता । निसृष्डनगतो छन्दः । निषादः स्वरः ॥ फिर थागी का कृत्य अगले मंत्र में कहा है ॥

आवांचो भूष शुचिपा उपं नः सहस्रेन्ते नियुती विश्ववार। उपो ने अन्धो मर्चमयासि यस्यं देव दिखेष पूर्विपेयं वायवें त्वा॥ ७॥

पदार्थ:—हे (शुचिपाः ) अत्यन्त शुद्धता को पालने और ( वायेा ) पवन के तु-हय योग कियाओं में प्रशृत्त होने वाले येग्गी ! तृ ( सहस्रम् ) हजारों ( नियुतः ) निश्चित शमादिक गुणों को (आभूष) सब प्रकार सुभूषित कर ! हे (विश्ववार) समस्त गुणों के स्वीकार करने वाले ! जो (ते ) तेरा (मद्यम्) अच्छी तृप्ति देने वाला (अग्धः) अस है उस को (उपो) तेरे समीप (अयामि) पहुंचाता हूं ! हे (देव) योग बल से आत्मा को प्रकाश करने वाले ! (यस्य) जिस तेरा (पूर्वपेयम्) श्रेष्ठ योगियों को रक्षा करने के योग्य योग बल है जिस को तू (दिघपे) धारण कर रहा है (वायवे) उस योग के जानने के लिये (त्था) तुझे स्वीकार करता हूं ॥ ७॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलुक्षोपमाळङ्कार है—जो योगी प्राण के तुल्य सब को भूषित करता ईश्वर के तुल्य अच्छे २ गुणों में व्याप्त होता है और अन्न वा जल के स- हश शुख देता है वहीं योग के बीच में समर्थ होता है ॥ ॥

इन्द्रवायृह्त्यस्य मधुच्छन्दाऋषिः । इन्द्रा वायृ देवते । इन्द्रवायू इत्यस्यार्थागायत्री छन्दः । उपयामग्रहीत इत्यस्यार्थी स्वगाड् गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ फिर वह योगी कैसा होता है यह अगले मण्त्र में कहा है ॥

इन्द्रंबाय् इमे सुता उपप्रयोधिरागंतम् । इन्द्रंबो बामुशन्ति हि । उपग्रामगृहीतोऽसि यायर्थं इन्द्रवायुभ्यान्त्वैष ने योनिः स

## जोषींभ्यां त्वा ॥ ८॥

पदार्थ:—हं ( इन्द्रवाय ) प्राण और सूर्ण्य के समान योगशास्त्र के पढ़ने पढ़ाने वालो (हि) जिस से (इमे) ( स्ता: ) ये उत्पन्न हुए (इन्द्रव: ) सुक्षकारक जलावि पदार्थ (वाम्) तुम दोनों को (उशन्ति) प्राप्त होते हैं इस से तुम (प्रयोभिः) इन मनोहर पदार्थों के साथ हो ( आगतम् ) अपना आगमन जानो । भो योग चाहने वाले तू इस थाग पढ़ाने वाले अध्यापक से ( वायचे ) पहन के तुल्य योगसिद्ध को पाने के लिथे अथवा योगबल से चराचर के झान की प्राप्ति के लिथे ( उपयामगृहीतः ) योग के यम नियमों के साथ स्वीकार किया गया (असि) है हं अगवन ! योगाध्यापक (एपः) यह लोग (ते) तुम्हारा ( योनिः ) सब दु:कों के निवारण करने वाले घर के समान है और ( इन्द्रवायुम्याम् ) बिजुली और प्राणवायु के समान योगहृद्धि और समाधि चढ़ाने और उत्तारने की शक्तियों से ( जुएम् ) प्रसन्न हुए ( त्वा ) आपको और हे योग चाहने वाले ( सजोषोभ्याम् ) सेवन किये हुए उक्त गुणों से प्रसन्न हुए ( त्वा ) तुझे मैं अपने सुख के लिये चाहता हूं ॥ ८ ॥

भावार्थ:—वे हो लोगापूर्ण योगी और सिद्ध हो सकते हैं जो कि योगविद्याभ्यास करके ईश्वर से लेके पृथिवी पर्व्यक्त पदार्थों को साक्षात् करने का यह किया करते और यम नियम आदि साधनों से युक्त योग में रम रहे हैं और जो इन सिक्कों का सेवन करते हैं वे भी इस योगिसिक्क को प्राप्त होते हैं अन्य नहीं || ८ ||

अयंवामित्यस्य गृत्समदऋषिः । मित्रावरुणी देवते । आर्षा गायत्री छन्दः । उपयासगृहीतोसीत्यस्यासुरी गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ फिर अध्यापक और शिष्य का कर्म अगले मन्त्र में कहा है ॥

अयं बंग्निश्रावरणा सुतः सोमं ऋतावृथा। ममेदिह श्रुंत् छ हबंम् । उपयामगृहीतोऽसि मित्रावर्षणाभ्यां त्वा ॥ ९ ॥

पदार्थ:—है (मित्रावरणा) प्राण और उदान के समान वर्तमान (ऋताकृषा) सत्य किल्लान वर्दक योग विधा के पढ़ने पढ़ाने वालो (काम्) तुम्हारा (अयम्) यह (सोमः) योग का पेश्वर्ध्य (सुतः) सिद्ध किया हुआ है उस से तुम (इह) यहां (मम) योगविद्या से प्रसन्ध होने वाले मेरी (हवम्) स्तृति को (श्रुतम्) सुनो, हे यजमान! जिस में तू (उपयामगृहीतः) अच्छे नियमों के साथ स्वीकार किया हुआ (इत्) ही (असि) है इस से मैं (सित्रावहणाभ्याम्) प्राण और उदान के साथ वर्तमान (त्वा) तुझ को श्रहण करता हूं ॥ १॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुतोपमालङ्कार है—मनुष्यों को उचित है कि इस योग विद्या का प्रहण श्रेष्ठ पुरुषों का उपदेश जुन और यर्मानयमाँ को धारण कर के योगाभ्यास के साथ अपना वर्त्ताव रक्ष्यें ॥ १॥

रायावयमित्यस्य त्रिसदस्युऋंपि: | मित्रःवहणं देवते । ब्राह्मां बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः | ।

फिर भी योग पढ़ने पढ़ाने वालों के इत्य का उपदेश अगले मन्त्र में किया है । ।

गुषा व्यप्तं संस्वारसों मदेम हुन्धेनं देवा यवसे न गार्थः ।

तान्धेनुस्मित्रावहणा युवन्नों विद्याहां धत्तमनंपरफुरन्ती मेषते योनिकत्तायुभ्यान्तवा ॥ १० ॥

पदार्थ:—है (ससवास:) मले बुरे के अलग २ करने वाले (देवा:) विद्वानो ! आप और (वयम्) हम लेगा (यवसेन) तृण घास भूसा से (गाव:) गौ आदि पशुओं के समान (हल्लेन) प्रहण करने के थेग्य (राया) धन से (मदेम) हर्षित हों। और है (मित्रावरुणा) प्राण के समान उत्तम जने।! (युवम्) तुम देग्नों (नः) हमारे लिये (विद्वाहा) सब दिनों में (अनपस्फुरंतीम्) टांक २ ज्ञान देने वाली (धेतुम्) वाणी को (धत्म्) धारण की जिथे। है यजमान ! जिस से (ते) तेरा (एषः) यह विद्यादाध (थेग्नः) घर है इस से (ब्रह्तायुभ्याम्) सत्य व्यवहार चाहने वालों के सहित (रवा) तुझ के। हम लेग स्वीकार करते हैं || १० ||

भाषार्थ: — इस मन्त्र में उपमा और वासकलुहोपमालक्कार हैं — मनुच्यों को साहि-ये कि अपने पुरुषार्थ और विद्वानों के सङ्ग से परोपकार की सिद्धि और कामना को पूर्ण करने वाली वेद वाणी को प्राप्त हो कर आनन्द में रहें ॥ १०॥

यान। इशेत्यस्य मेघातिथिऋषि:। अदिवनी देवते । ब्राह्मी उष्णिक् छन्दः। क्रथम: स्वरः ॥

फिर भी रून योगविद्या पढ़ने पढ़ाने वालों के करने योग्य काम का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

या <u>बाङ्कशा</u> मधुंमृत्यदिवना सूत्रतिवती । तयो यञ्जिमिनि-चतम् । <u>उपयामगृहीतोऽस्य</u>दिवभ्यांन्त्<u>वैष ते</u> घोनिर्माध्यांभ्याः न्त्वा ॥ ११ ॥

पदार्थ:—है (अदिवनी) सूर्य्य और चन्द्र के तुल्य प्रकाशित योग के पढ़ने पढ़ाने वालो (या) जी (वाम्) तुम्हारी (मधुमती) प्रशंसनीय मधुरगुण युक्त (सुनृताव-ती) प्रभात समय में कम २ से प्रदीप्त होने वाली उपा के समान (कशा) वाणी है (तया) उस से (यज्ञम्) ईद्रवर से सङ्क कराने हारे योगरूपी यज्ञ को (मिमिक्षत-म्) सिद्ध करना चाहो है योग पढ़ने वाले तू (उपयामगृहीत:) यमनियमादिकों से स्वीकार किया गया (असि) है (ते) तेरा (एप:) यह योग (योनि:) घर के स-मान सुखदायक है इस से (अश्विभ्याम्) प्राण और अपान के योगोचित नियमों के साथ वर्त्तमान (त्वा) तुझ और हे योगाध्यापक! (माध्वीभ्याम्) माधुर्य्य लिए जो श्रेष्ठ नीति और योग रीति हैं उन के साथ वर्त्तमान (त्वा) आप का हम लोग आ-श्रय करते हैं अर्थीत् समीपस्थ होते हैं ॥११॥

भावार्थ:— इस मन्त्र में उपमालक्कार है—योगी लोग मधुर प्यारी वाणी से योग सीखने वालों को उपदेश करें और अपना सर्वस्व योग ही को जानें तथा अन्य मनुष्य वैसे योगी का सदा आश्रय किया करें ॥ ११॥

तं प्रक्रथेत्यस्य कत्सारः काइयप ऋषिः । विद्यवेदेवा देवताः । निचृदार्षा जगती छन्दः । निषादः स्वरः । उपयामगृहीत इत्यस्य पङ्किण्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर भी अगले मन्त्र में योगों के गुणों का उपदेश किया है।।
तं प्रत्नथां पूर्वथां विद्वथेमथां उग्रेष्ठतांति वर्हिषदं १ स्वर्विदं म्।

प्रतीचीनम्बृजर्नन्दोहसे धुनिमाद्यं जर्यन्तमनु वासु वर्धसे । उप

यामगृंहीतोऽसि शण्डांच त्वैष ते योनिर्द्वीरतां पास्तर्पसृष्टः श-ण्डों देवास्त्वां शुक्रपाः प्रणेयन्त्वनांधृष्टासि ॥ १२ ॥

पदार्थ:—हे योगन ! आप (उपयामगृहीतः ) योग के अंगों अर्थात् शौच आदि नियमों के प्रहण करने वाले (असि ) हैं (ते ) आप का (एषः ) यह योगयुक्त स्वभा-व (योनिः ) सुख का हेतु हैं । योग से आप (अपमृष्टः ) अविद्यादि दोषों से अलग हुए (श॰डः ) शमादि गुण युक्त (असि ) हैं (यासु ) जिन योगिकियाओं में आप (वर्स्स ) वृद्धि को प्राप्त होते हैं और (विद्वधा ) समस्त (प्रक्षथा ) प्राचीन महर्षि (पूर्वधा ) पूर्व काल के योगी और (इमधा ) वर्त्तमान योगियों के समान (ज्येष्ठतातिम् ) अत्यन्त प्रशंसनीय (बर्हिपदम् ) हृदयाकाश में स्थिर (स्वर्धिदम् ) सुख लाभ करने (प्रतीचीनम् ) अविद्यादि दोषों से प्रतिकृत होने (आशुम् ) शौव सिद्धि देने (उद्यक्तम् ) उत्कर्ष पहुंचाने और (धुनिम् ) इन्द्रियों को कम्पाने वाले (खुजनम् ) योगवल को (दोहसे ) परिपूर्ण करते हैं उस योगवल को (शुक्रपाः ) जो कि योगवल की रक्षा करने हारे (देवाः ) योगवल के प्रकाश से प्रकाशित योगी लोग हैं वे (त्वा ) आप को (प्रण्यन्तु ) अच्छे प्रकार पहुंचायें । उस योगवल को प्राप्त हुए (शंडाय ) शमदमादिगुणयुक्त आप के लिये उसी योग की (अनाधृष्टा ) दृद्वीरता (असि ) हो आप उस (वीरताम् ) वीरता की (पाहि ) रक्षा कीजिये (अनु ) वह रक्षा को प्राप्त हुई वीरता (त्वा ) आप को पाले पाले । १२ ॥

भाषार्थ:—इस मंत्र में उपमालङ्कार है—हे योगिवचा की इच्छा करने वाले जैसे शमदमादिगुणयुक्त पुरुप योगवल से विद्यावल की उन्नति कर सकता है वहीं अविद्या-रूपी अंधकार का विश्वंस करने वाली योगिवचा सज्जनों को प्राप्त होकर जैसे य-थोचित सुख देती है बैसे आप को दे। १२।

सुवीर इत्यस्य वत्सारः काश्यप ऋषिः । विद्वेदेवा देवताः । निचृदार्पात्रिष्टु-प्छन्दः । धैवतः स्वरः । शुक्रस्थेत्यस्य प्राजापत्या गायत्री छन्दः । पङ्जः स्वरः ॥

उक्त योग का अनुष्ठान करने वाला योगी कैसा होता है यह उपदेश अगले अन्त्र में किया है ॥

सुवीरों <u>वीरान् प्रजनयन् परीं श्</u>याभि गायस्पोषेण यर्जमानम् । सं ज्ञरमानो दिवा पृथिव्या शुक्रः शुक्रशौचिषा निरंस्तः शण्डः शुक्रस्पोषिष्ठानमसि ॥ १३ ॥ पदार्थ:—हे योगिन् ! (सुवीर: ) श्रेष्ठ वीर के समान योगबल को प्राप्त हुए आप (वीरान्) अच्छे २ गुणयुक्त पृहर्षों को (प्रजनयन्) प्रसिद्ध करते हुए (परीहि) सब जगह स्ममण कीजिये इसी प्रकार (यजमानम्) धन आदि पदार्थों को देने वाले उत्तम पृहर्षों के (अभि) सन्मुख (राय:) धन को (पोषण) पृष्टि से (संजन्मान:) सक्कत हुजिये। और आप (दिवा) सूर्य्य और (पृथिय्या) पृथिवी के गुणों के साथ (शु-कः) अति बलवान् (शुकशोचिपा) सब को शोधने वाले सूर्य्य की दीति से (निरस्तः) अन्धकार के समान पृथक् हुए ही योगबल के प्रकाश से विषय वासना से छूटे हुए (शज्दः) शमदमादि गुणयुक्त (शुक्रस्य) अस्रंत योगबल के (अधिष्ठानम्) आधार (असि) हैं ॥ १३॥

भावार्थ:—शमदमादि गुणों का आधार योगाभ्यास में तत्पर,योगी जन,अपनी ये। गविद्या के प्रचार से ये।गविद्या चाहने वालों का आत्मबल बढ़ाता हुआ सब जगह स्यूर्व के समान प्रकाशित होता है ॥ १३॥

अच्छिन्नस्य त इत्यस्य वत्सार: काङ्यप ऋषिः। विद्वेदेवा देवताः। स्वराङ् लगती छन्दः। निपादः स्वर:॥

अब शिष्य के पढ़ाने की युक्ति अगले मंत्र में कही है '।।

अच्छित्रस्यते देव स्रोम सुवीर्यस्य ग्रायस्पोषंस्य दद्वितारेः स्याम । सा प्रथमा संस्कृतिर्विद्ववर्षाग्रा स प्रथमो वर्षणो मित्रो

आग्निः ॥ १४ ॥

पदार्थ:—हे (देव) योगविद्या चांहते वाले (सोम) प्रशंसनीय गुणयुक्त शिष्य! हम अध्यापक लोग (ते) तेरं लियं ( सुवीय्यंस्य ) जिस पदार्थ से शुद्ध पराक्रम बढ़े उस के समान ( अच्छिकस्य ) अखण्ड ( रायः ) योगिविद्या से उत्पक्त हुए धन की (पोपस्य) इढ़ पृष्टि के (दिततारः ) देने वाले (स्थाम) हीं जो यह (प्रथमा) पिहली (विश्ववारा) सब ही सुखों के स्वीकार कराने योग्य (संस्कृतिः ) विद्यासुशिक्षा जित नीति है (सा) वह तेरे लिये इस जगत् में सुखदायक हो और हम लोगों में जो (वहणः ) श्रेष्ठ ( अग्निः ) अग्नि के समान सब विद्याओं से प्रकाशित अध्यापक है (स:) वह (प्रथम) सब से प्रथम तेरा (मित्रः ) मित्र हो ॥ १४ ॥

भाषार्थ:—इस मंत्र में उपमालंकार है | योगविद्या में संपन्न शुद्धचित्त युक्त योगियों को योग्य है कि जिल्लासुओं के लिये नित्य योग और विद्यादान देकर उन्हें शार्रिक और आत्मबल से युक्त किया करें || १४ ||

स प्रथम इत्यस्य करतार: काक्यप ऋषि: । विक्षेत्रेवा देवता: । विचृत्माहाचनुष्टुप्छन्द: । गान्धार: स्वरः ॥
अब स्वामी और सेवक के कर्म को अगले मंत्र में कहा है ॥
स प्रथमो बृह्यपतिश्चिकित्वास्तस्मा इन्द्रांय सुतमा जुँहोत् स्वाहां। तृम्पनतु होज्ञा मध्यो याः स्विंष्टायाः सुपीताः सुहुता यस्वाहा यांडग्नीत्॥ १५॥

पदार्थः है शिष्यो ! तुम लोग जैसे वह पूर्व मंत्र से प्रतिपादित ( प्रथम: ) आदि
मित्र ( चिकित्वान् ) विज्ञानवान् (वृहस्पति:) सव विद्या युक्त वाणी का पालने वाला
जिस ऐइवर्य्य के लिये प्रयक्त करता है वैसे ( तस्मे ) उस ( इन्द्राय ) ऐइवर्य्य के लिये ( स्वाहा ) सत्य वाणों और ( सुतम् ) निष्पादित श्रे ष्ठव्यवहार का ( आजुहोत )
अच्छे प्रकार प्रहण करो और जैसे (यत्) जो (होत्रा:) योग स्वीकार करने के योग्य वा
(या:) जो (मध्व:) माधुर्य्यादिगुणयुक्त (स्विष्टा:) जिन से कि अच्छे २ इष्ट काम बनते हैं (या:)
वाजो ऐसी हैं कि (सुहुता:) जिनसे अच्छे प्रकार हवन आदि कर्म सिद्धहोते हैं ( सुमीता:) और अच्छेप्रकार प्रसक्त रहती हैं वे विद्धान स्त्रीजन (अग्नीत्) वा कोई अच्छो प्रेरणा का
प्राप्त हुआ विद्धान् योगी (स्वाहा) सत्यवाणों से (अयाट्) समों को संस्कृत करता और तृत
रहता है आप लोग उन स्त्रियों और उस योगी के समान (तृष्यन्तु) तृप्त ह्जिये ॥१५॥

भावार्थ:—इस मंत्र में वाचकलुप्तोपमालंकार है। जैसे योगी विद्वान और येगिन नी विद्वानों की स्त्रीजन परमेश्वर्य्य के लिये यत करें और जैसे से वक अपने स्वामी का से वन करता है वैसे अन्य पुरुषों को भी उचित है कि उन २ कामों में प्रवृत्त हो- कर अपनी अभीष्ट सिद्धि को पहुंचे ॥ १५॥

अयं वेन इत्यस्य बत्सार: काश्यप ऋषि: । विश्वेदेवा देवता: । आदास्य निचृदार्षी त्रिष्टुण्डन्द: । धेवत: स्वर: ॥ अब सभाष्यक्ष राजा के। क्या करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

अवं बेनश्चोद्युरपृद्धिनगर्भोडडपोतिर्जरायू रर्जसो विमाने । इममुपार संङ्गमे सूर्योस्य शिशुन्न विमां मृतिमीरिहंति । <u>उपया-</u> मगृहीतोऽसि मकीय त्या ॥ १६॥

पदार्थ:—हे शिल्पविधि के जानने वाले सभाष्यक्ष विद्वन् ! आप (डपयामगृहीतः) सेना आदि राज्य के अंगों से युक्त (असि ) हैं इस से मैं (रजस: ) लोकों के मध्य (पृक्षिगर्भा:) जिन में अवकाश अधिक है उन लोगों के (ज्योतिर्जरायु:) वारागणों की ढांपने जाले के समान (अयम्) यह (वेन:) अति मनोहर चंद्रमा (चोदयत्) वधायोग्य अपने २ मार्ग में अभियुक्त करता है (इमम्) इस चंद्रमा को (अपाम्) सलों और (स्प्येंस्य) स्प्यें के (संगमें) संबन्धी आकर्षणादि विषयों में (शिशुम्) शिक्षा के योग्य बालक को (मितिभः) विद्वान् लेगा अपनी बुद्धियों से (रिष्ट्रांत) सत्कार करके (न) समान आदर के साथ प्रहण कर रहे हैं और में (मर्काय) वुद्धों को शांत करने और श्रेष्ठ ब्यवहारों के स्थापन करने के लिये (विमाने) अनन्त अन्तरिक्ष में (रवा) तुद्धों विविध प्रकार के यान बनाने के लिये स्वीकार करता है ॥ १६॥

आवार्थ:—सभाष्यक्ष की चाहिये कि सूर्य्य और चंद्रमा के समान श्रेष्ट गुणों की प्रकाशित और दुष्ट व्यवहारों की शांत करके श्रेष्ठ व्यवहार से सज्जन पुरुषों की आ- व्हाद देवे ॥ १६ ॥

मना न येष्वित्यस्य बन्सारः काझ्यप ऋषिः । विद्वे देवा देवताः । स्वराड् ब्राह्मो किष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ फिर भी उसी विषय को अगले मंत्र कहा है ॥

मनो न येषु हर्वनेषु तिग्मं विषः शक्यां वनुधो द्ववंनता। आ यः शब्योमि स्तुविनृम्णोअस्यार्श्वाणीतादिशक्तभंस्तावेष ते योनिः प्रजाः पाद्यपंसृष्टो मकौ देवास्त्वां सान्धियाः प्रणेयन्त्वनाधृष्ठा-सि ॥ १७ ॥

पदार्थ:-हे शिल्पविद्या में चतुर सभापते ! (एप:) यह राजधर्म (ते) तेरा (योनि:) सुख पूर्वंक स्थिरता का स्थान है जैसे तू (य:) जो (तुविनृम्ण:) अत्यन्त धनयुक प्रजा का पालने वाला वा (विप:) बुद्धिमान् प्रजाजन ये तुम दोनों ( थेषु ) जिन हवनादि कम्मों में (शर्प्याभि:) वेगों से (तिग्मम्) वज्र के तुल्य अतिहद (मन:) मन के (न) समान बेग से (द्रवन्ती) चलते हुए (शच्या) बुद्धि के साथ (आव-तुथ:) परस्पर कामना करते हो वैसे प्रत्येक प्रजा पुरुष ( अस्य ) इस प्रजापति का (गमस्ती) अंगुली निवंश से (आदिशम्) सब दिशाओं में तेज जैसे हो बैसे शत्रुओं को (भा, अश्रोणीत) अच्छे प्रकार दुःख दिया करे (मर्कः) मरण के तुल्य दुख देने और कुढक चालचलन रखने वाला शत्रु (अपमृष्टः) दूर हो और तू (प्रजाः) प्रजा का (पाहि) पालन कर (मंधिपाः) शत्रुओं को मंथने वाले वोरों के रक्षक (देवाः) विद्यान लोग ( स्वा ) तुझे ( प्र, नयतु ) प्रसंभ करें। हे प्रजा जने। तुम जिस से

( अनाधृष्टा ) ( असि ) प्रगटन निर्भय और स्थाधीन ( असि ) हो उस राजा को रहा किय करो ॥ १७॥

भावार्थः-प्रजा पुरुष राज्य कर्मी में जिस राजा का आश्रय करें वह उन की रक्षा करे और वे प्रजाजन उस न्यायाधीश के प्रति अपने अभिप्राय को शङ्का समाधान के साथ कहें राजा के नोकर चाकर भी न्यायकर्मी ही से प्रजाजनों को रक्षा करें ॥१७॥

सुप्रजा इत्यस्य वत्सारः काश्यप ऋषिः । प्रजापतित्रंवता । निचृत् विष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः । मन्थिनोधिष्टार्नामत्यस्य प्राजापत्या गायत्रो छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ न्यायाधीश को प्रजाजनों के प्रति कैसे वर्त्तना चाहिये यह अगळे मन्त्र में कहा है ।

सुप्रजाः प्रजाः प्रजानपुन् परीक्यिम र्वास्पं।षेणु वर्जमानम् । संजग्मानो दिवा पृथिन्या मन्धी मन्धिशीविषा निर्मा मकी मन्धिशीऽधिष्ठानेमसि ॥ १८॥

पदार्थः—भो न्यायाधीश (सुप्रजा:) उत्तम प्रजायुक्त आप! (प्रजा:) प्रजाजनों को (प्रजनयन्) प्रकट करते हुए (राय:) धन की (पोषण) इद्वा के साथ (यजमानम्) यज्ञादि अच्छे कामों फं करने वाले पुरुष को (अभि) (परि) (इहि) सर्वथा धन को वृद्धि से युक्त की जिथे (मन्थी) वादिववाद के मंथन करने और (दिक्रा) सूर्य्य वा (पृथिव्या) पृथिवी के (संजयान:) तुस्य धीरतादि गुणों में व-र्षाने वाले आप (मन्थिन:) सदसदिवेचन करने योग्य गुणों के (अधिष्ठानम्) आधार के समान (असि) हो इस कारण तुद्धारी (मन्थिशोचिषा) सूर्य्य को दीप्ति के समान न्यायदीति से (मर्क्षः) मृत्यु देने वाला अन्यायी (निरस्तः) निवृत्त होवे ॥१८॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमालङ्कार है—न्यायधीश राजा की चाहिये कि धर्म से यह करने वाले सत्पुरुप पुरोहित के समान प्रजा का निरंतर पालन करे ॥१८॥ ये देवास इत्यस्य बत्सार: काइयप ऋषि:। विद्वेदेवा देवता:। भुरिगार्षा पर्वक्तिहरून:। धैवत: स्वर:॥

अब राजा और समासदों के काम अगले मंत्र में कहे हैं।।
ये देवासो दिव्येकांद्<u>या</u> स्थ पृथिव्यामध्येकांद्<u>या</u> स्थ । अप्सु-क्षितों महिनैकांद्<u>या</u> स्थ ते देवासो <u>ए</u>ज्ञाम्मिनं जीवध्वम् ॥ १९॥

पदार्थ:—(.थे) जो (महिना) अपनी महिमा से (दिनि) नियुत् के स्वरूप में (एकादश) म्यारह अर्थात् प्राण, अपान, उदान, व्यान, समान, नाग, कूर्म, कृक्छ, देवदस्त, धनकजय और जीवात्मा (देवास:) दिव्यगुणयुक्त देव (स्थ) हैं (वृधिष्याम्) मूमि के (अधि) ऊपर (पकादश) ग्यारह अर्थात् पृथिको, जल, अ-ग्रि, पवन, आकाश, आदित्य, चन्द्रमा, नक्षत्र, अहक्कार, महत्तत्व और प्रकृति (स्थ) हैं तथा (अप्तुक्षितः) प्राणों में ठहरने वाले (पकादश) ग्यारह श्रोत्र, त्वक्, जक्षु, जिक्का, नासिका, वाणी, हाथ, पांव, गुदा, लिंग और मन (स्थ) हैं (ते) वे जैसे अपने २ कामों में वर्त्तमान हैं वैसे हे (देवासः) राजसभा के सभासदो! आप लोग यथायोग्य अपने २ कामों में वर्त्तमान हो कर (इमम्) इस (यक्रम्) राज और प्रजा सम्बन्धी व्यवहार का (ज्ञुवध्वम्) सेवन किया करें ॥ १९॥

भावार्थः—इस मंत्र में वाचकञ्जत्तोपमा अलङ्कार है — जैसे अपने २ कामों में प्रवृत्त हुए अन्तरिक्षादिकों में सब पदार्थ हैं बैसे राजसभासदों को चाहिये कि अपने २ न्या-यमार्ग में प्रवृत्त रहें ॥ १९ ॥

उपयामगृहीतोसीत्यस्य वत्सारः काध्यप ऋषिः। यज्ञो देवता । निष्कृदार्षी जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

सब राजा और विद्वानों के उपदेश को रीति अगले मन्त्र में कही है।।

<u>खप्यामगृं</u>हीतोऽस्याग्र<u>ण</u>ोऽसि स्वाग्रयसः। पाहि ख्रं पाहि

ख्रपंति विष्णुस्त्यामिन्द्रियेणं पानु विष्णुन्त्यम् पश्चिम सर्वनानि पाहि ॥ २० ॥

पदार्थ:—हे समापते राजन वा उपदेश करने वाले! जिस कारण वाप ( उपया-मगृहीत: ) विनय अवि राजगुणों वा येदादि शास्त्र घोघ से युक्त ( असि ) हैं इस से ( यद्भम् ) राजा और प्रजा की प्रालना कराने हारे यद्भ को ( पांडि ) पालो और (स्वा-प्रयण: ) जैसे उत्तम विद्वान युक्त कमों को पहुंचाने वाले होते हैं वैसे ( आप्रयण: ) उत्तम विचार युक्त कम्मों को प्राप्त होने वाले हुजिये इस से ( यद्भपतिम् ) यथावत् न्याय की रक्षा करने वाले को ( पांडि ) पालो यह ( विष्णु ) जो सहस्त अच्छे गुण और कम्मों को ठीक २ जानने वाला विद्वान है यह (इन्द्रियेण) मन और धन से (स्वां) तुझे ( पातु ) पाले और तुम उत ( विष्णुम् ) विद्वान को ( पांडि ) रक्षा करो ( सव-नामि ) पेश्वर्ख देने वाले कामों की ( अभि ) सब प्रकार से ( पांडि ) रक्षा करो।।२०।।

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुत्तीपमालङ्कार है—राजा और विद्वानों को योग्य है कि वे निरन्तर राज्य की उन्नति किया करें क्योंकि राज्य की उन्नति के विना वि-द्वान लोग सावधानी से विद्या का प्रचार और उपदेश भी नहीं कर सकते और न विद्वानों के सङ्घ और उपदेश के विना कोई राज्य की रक्षा करने के योग्य होता है तथा राजा प्रजा और उसम विद्वानों की परस्पर प्रीति के विना पेश्वर्थ्य की उसित और पेश्वर्थ्य की उसित के विना आनन्द भी निरन्तर नहीं हो सकता || २० || सीम: पनत इत्यस्य वत्सार: काश्यप ऋषि: । सीमी देवता । स्वराद ब्राह्मी क्रिण्डुप् छन्द: । धैवत: स्वर: । पपत इत्यस्य याजुषी जगती छन्द: । निपाद: स्वर: || अब राजों का कर्मा आले मन्त्र में कहा है ।|

सोमः पवते सोमः पवतेऽस्मै ब्रह्मणेऽस्मै क्षत्राणास्मै सुन्द्रते पर्जमानाय पवत हुष ऊर्जे पंचतेऽद्भ्य ओषंघीभ्यः पवते द्यावां-पृथिवीभ्यांम्पवते सुभूतायं पवते विद्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यं पृष् ते यो-तिर्विद्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यः ॥ २१ ॥

पदार्थ:—हे विद्वान् लोगो! जसे यह (सोम:) सोम्यगुण सम्पन्न राजा (अस्मै) इस (अद्योग) परमेश्वर वा वेद को जानने के लिये (पवते) पवित्र होता है (अस्मै) इस (अत्राय) क्षित्रयधमी के लिये (पवते) ज्ञानवान् होता है (अस्मै) इस (अन्वते) समस्तविद्या के सिद्धान्त को निष्पाद्न (यजमानाय) और उत्तम सङ्ग करने हारे विद्वान् के लिये (पवते) निर्मल होता है (इपे) अन्न के गुण और (ऊजें) पराक्रम के लिये (पवते) शुद्ध होता है (अद्भ्यः) जल और प्राण वा (ओपधीभ्यः) सोम आदि ओपधियों को (पवते) जानता है (धावार्श्वथवीभ्याम्) सूर्य्य और पृथिन्वी के लिये (पवते) शुद्ध होता है (अप्नताय) अच्छे व्यवहार के लिये (पवते) शुद्ध होता है (अप्नताय) अच्छे व्यवहार के लिये (पवते) शुर्द्ध कामों से बचता है। बैसे (सोम:) सभाजन और प्रजाजन भी सब को यथोक्त जाने माने और आप भी वैसा पवित्र रहे। हे राजन् सभ्यजन वा प्रजाजन जिस (ते) आप का (पवः) यह राजधमी (योनः) घर है उस (वा) आप को (विद्वभ्यः) समस्त (देवेभ्यः) विद्वानों के लिये तथा (वा) आप को (विद्वभ्यः) सम्पूर्ण दिव्यगुणों के लिये हम लेगा स्वीकार करते हैं ॥ २१॥

भाषाथं:—इस मन्त्र में वाचकलुसेपमालक्कार है— जैसे चन्द्रलेक सब जगत् के लिये हितकारी होता है और जैसे राजा सभा के जन और प्रजाजनों के साथ उन के उपकार के लिये धर्मों के अनुकूल व्यवहार का आचरण करता है वैसे ही सभ्यपुरुष और प्रजाजन राजा के साथ वसें जो उत्तम व्यवहार गुण और कर्मों का अनुष्ठान करने वाला होता है वही राजा और सभापुरुष न्यायकारी हो सकता है तथा जो धन्मिता जन है वही प्रजा में अग्रगण्य समझा जाता है। इस प्रकार ये तीनों परस्पर प्रीति के साथ पुरुषार्थ से विद्या आदि गुण और पृथिवी आदि पदार्थों से अक्षित सु-

डपयामगृहीतोसीत्यस्य वत्सारः काइयप ऋषिः। विद्वेदेवा देवताः । ब्राह्मी त्रिष्टुण्डम्दः । धैवतः स्वरः ॥

भव कैसे मनुष्य को सेनापति करे यह अगले मन्त्र में कहा है ॥

<u>जप्यामगृंही तो उसी नद्रांच त्वा बृहदं ते वर्यस्वत जक्याव्यं</u> गृहामि । यत्तं इन्द्र बृहद्वयस्तस्में त्वा विष्णंवे त्वेष ते यो निरुक्थेक्षंस्त्वा देवे क्षंस्त्वा देवाव्यं गृह्णामि यक्तस्यागुंषे गृह्णामि ॥ २२ ॥

पदार्थ:—है (इन्द्र) सेनापित ! तू (उपयामगृहीत:) अच्छे नियमों से विद्या को पढ़ने वाला (असि) है इस हेतु से (धृहद्धते) जिस के अच्छे बड़े २ कम्में हैं (वय-स्वते) और जिस की दीर्घ आयु है उस (इन्द्राय) परमैदवर्ष्य वाले सभापित के लिये (उक्थाव्यम्) प्रशंसनीय स्तोत्र वा विशेष शस्त्र विद्याव:ले (त्वा) तेरा (गृहणा-मि) ग्रहण जैसे में करता हूं यैसे (यत्) जो (ते) तेरा (धृहत्) अत्यन्त (वय:) जीवन है (तस्में) उस के पालन करने के अर्थ और (विष्णवे) ईश्वर ज्ञान वा धे-द्वान के लिये (त्वा) तुझे (गृहणामि) स्वीकार करता हूं और (एष:) यह सेना का अधिकार (ते) तेरा (योनि:) स्थित होने के लिये स्थान है। हे सेनापित!(उक्थेय:) प्रशंसा योग्य वेदोक्त कमों के लिये (त्वा) तुझे (देवेभ्य:) और विद्वानों वा दिव्यगुणों के लिये (देवाव्यम्) उन के पालन करने वाले (त्वा) तुझ को (यक्खस्य) राज्यपालनादि व्यवहार के (आयुपे) बढ़ाने के लिये (गृहणामि) ग्रहण करता हूं ॥ २२ ॥

भाषार्थ:—सब विद्याओं के जानने वाले विद्वान की योग्य है कि राज्य व्यवहार में सेना के वीर पुरुषों की रक्षा करने के लिये अच्छी शिक्षायुक्त, शस्त्र और अस्त्र वि-द्या में परम प्रवीण यज्ञ के अनुष्ठान करने वाले वीर पुरुष की सेनापित के काम में युक्त करे और सभापित सथा सेनापित को चाहिथे कि परस्पर सम्मित कर के राज्य और यज्ञ की बढ़ावें ॥ २२ ॥

मित्रावरुणाभ्यान्त्वेत्यस्य बत्सारः काश्यपं ऋषिः । विश्वेदेवा देवताः । मित्रावर-णाभ्यामित्यस्यानुष्टुप्, इन्द्राम्निभ्यामित्यस्य प्राजापत्यानुष्टुप्, इन्द्रावरुणा-भ्यामित्यस्य स्वराद् साम्यनुष्टुप् छन्दांसि । गाम्धारः स्वरः । इन्द्राव-इस्पतिभ्यामित्यस्य भुरिगार्चा गायत्री छन्दः । षज्जः स्वरः । इन्द्राविष्णुभ्यामित्यस्य भुरिक् साम्यनुष्टुप्छन्दः । गाम्धारः स्वरङ्च ॥ सब विद्याओं में प्रवीण पुरुष की सभा का अधिकारी करे यह अगले मन्त्र में कहा है।

मित्रावर्षणाभ्यां स्वा देवाव्यं यक्तस्यार्थं गृह्णामीन्द्रांय स्वा देवाव्यं यक्तस्यार्थं गृह्णामीन्द्रांय स्वा देवाव्यं यक्तस्यार्थं गृह्णामीन्द्राविष्यां यक्तस्यार्थं गृह्णामीन्द्रावृद्धः गृह्णामीन्द्रावृद्धः यक्तस्यार्थं गृह्णामीन्द्रावृद्धः स्पितिभ्यान्स्वा देवाव्यं यक्तस्यार्थं गृह्णामीन्द्राविष्णं भ्यान्स्वा देवाव्यं यक्तस्यार्थं गृह्णामी ॥ २३॥

पदार्थ:-हे सभापते ! धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष की इच्छा करने वाला में ( य-द्भारा ) अग्निहोत्र से लेकर राज्यपालन पर्य्यन्त यज्ञ की (अ.युषे ) उन्नति होने के लिये ( मित्रावरुणाभ्याम् ) मित्र और उत्तम विद्यायुक्त पुरुपों के अर्थ ( देवाव्यम् ) वि-द्वानों की रक्षा करने वाले (त्या) तुझ को (गृह्णामि) स्वीकार करता हूं। है सेना-पते विद्वन् ! ( यज्ञस्य ) सत्सङ्गति करने की ( आयुषे ) उन्नति के लिये ( इन्द्राय ) प-रमैश्वर्यावान् पुरुष के अर्थ (देवाच्यम्) विद्वानों की रक्षा करने वाले (त्वा) तुझ को ( गृह्णामि ) प्रहण करता हूं। हे शस्त्रास्त्रविद्या के जानने व हे प्रवीण ! ( यज्ञ-स्य ) शिल्पविद्या के कामों की सिद्धि की (अ.युपे ) प्राप्ति के लिये (इन्द्राग्निभ्याम् ) बिजुली और प्रसिद्ध याग के गुण प्रकाश होने के अर्थ (देवाव्यम् ) दिव्यविद्या बोध की रक्षा करने वाले (त्वा) तुझ को (गृह्णामि) प्रहण करता हूं। है शिल्पिन्!(य-क्स्य ) किया चतुराई का ( अयुषे ) ज्ञान होने के लिये ( इन्द्रावरुणाभ्याम् ) बिजुली और जल के गुण प्रकाश होने के अर्थ ( देवाव्यम् ) उन की विद्या जानने वाले (त्वा ) तुझ को ( गृहणामि ) प्रहण करता हूं । हे अध्यापक ! (यज्ञस्य) पढ़ने पढ़ाने की ( आ-युषे ) उम्रति के लिथे ( इन्द्राष्ट्रहरूपतिभ्याम् ) राजां और श.स्त्रवक्त. यों के अर्थ ( दे-बाव्यम् ) प्रशंतित योगविद्या के जानने और प्राप्त कराने व.ले (त्वा ) तुझ को ( गृ-ह्णामि ) प्रहण करता हूं । हे विद्धन् ! (यज्ञस्य ) विज्ञान की (आयुषे ) बढ़ती के लिये (इन्द्राविष्णुभ्याम् ) ईदवर और चेदशास्त्र के जानने के अर्थ (देवाच्याम् ) ब्रह्म-ज्ञानी को तुस करने वाले (त्वा) तुझ को (गृहणामि) प्रहण करता हूं ॥ २३॥

भावार्थ:—प्रजाजनों को उचित है कि सकल शास्त्र का प्रचार होने के लिये सब विद्याओं में कुशल मीर अत्यन्त ब्रह्मचर्य के अनुष्ठान करने वाले पुरुष की सभापति करें और वह सभापति भी परम प्रीति के साथ सकल शास्त्र का प्रचार करता करा-ता रहें || २३ || मृद्धीनमित्यस्य भारद्वाज ऋषिः । विश्वेदेवा देवताः । आर्षात्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

इस के अनन्तर विद्वानों का कर्म्म अगले मंत्र में कहा है ॥

मूर्क्कानित्वो अंर्तिम्पृंशिव्या वैद्वान्रमृत आजातम्पिनम् । कृषिकं सम्राज्यपतिथि जनानामासन्नापान्नं जनयन्त देवाः ॥२४॥

पदार्थः-जैसे (देवा: ) घनुषंद के जानने वाले विद्वान् लोग उस घनुषंद की शिक्षा से (दिव:) प्रकाशमान सूर्य के (मूझीनम्) शिर के समान (पृथिव्या:) पृथिवी के गुणों को (अरितम्) प्राप्त होने वाले (ऋते। सत्यमार्ग में (आजातम्) सत्यव्यवहार में अच्छे प्रकार प्रसिद्ध (वैद्वानरम्) समस्त मनुष्यों को आनन्द पहुंचाने और (जनानाम्) सत्पुरुषों के (अतिथिम्) अतिथि के समान सत्कार करने योग्य और (आसन्) अपने शुद्ध यहारूप मुख में (पात्रम्) समस्त शिट्य व्यवहार को रक्षा करने (किवम्) और अनेक प्रकार से प्रदीप्त होने वाले (अग्निम्) शुभगुण प्रकाशित अग्नि को (सम्राजम्) एकचकराज्य करने वाले के समान (आ) अच्छे प्रकार से (जनयंत ) प्रकाशित करते हैं बेसे सव मनुष्यों को करना योग्य है ॥ २४ ॥

भावार्थ:—इस मंत्र में उपमालंकार है—केंसे सत्पुरुष धनुषंद के जानने काले परोपकारी विद्वान लोग धनुषंद में कही हुई क्रियाओं से यानों और शस्त्रास्त्रविद्या में अनेक प्रकार से अग्नि को प्रदीप्त कर शत्रुओं को जोता करते हैं वैसे हो अन्य सब मननुष्यों को भी अपना आचरण करना योग्य है ॥ २४॥

उपयामगृहीत इत्यस्य भरद्वाज ऋषिः । वैश्वानरो देवता।याजुन्यनुन्दुप्

छल्दः । गान्धारः स्वरः । ध्रुवोसीत्यस्य ध्रुवमित्यस्य च विराडाणी यृहतीछन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

अब अगले मन्त्र में ईश्वर के गुणों का उपदेश किया है।

खुपयामगृंहीतोऽसि घुवोऽसि घुविक्षितिर्घुवाणां घुवत्नमोरुषुं-तानामरुष्ठतक्षित्तंम एष ते योनिर्वेहवान्रायं स्वा। घुवं घुवेण मनसा वाचा सोम्ममवनयामि। अथां न इन्द्र इदिशोऽसप्रनाः समनस्करंत्॥ २५॥

पदार्थ:-हे परमेदवर ! आप (उपयामगृहीत:) शास्त्रप्राप्त नियमों से स्वीकार किये जाते ( असि ) हैं ऐसे ही ( धुव: ) स्थिर ( असि ) हैं कि ( धुवक्षिति: ) जिन आप में भूमि स्थिर हो रही हैं और ( धुवाणाम् ) स्थिर आकाश आदि पदार्थी में ( धु-

चत्माः ) अत्यन्त स्थिर (असि ) हैं तथा (अञ्युतानाम् ) अविनाशी जगत् का कारण और अनादि सिद्ध जीवों में (अञ्युतिक्षस्तमः ) अतिशय करके अविनाशिपन च-साने वाले हैं (पषः ) यह सत्य के मार्ग का प्रकाश (ते ) आप के (योनिः ) निवास स्थापन के समान है (वैश्वानराय ) समस्त मनुष्यों को सत्यमार्ग में प्राप्त कराने चाले वा इस राज्यप्रकाश के लिये (ध्रुवेण ) इद (मनसा ) मन और (वाचा ) वाणी से (सोमम् ) समस्त जगत् के उत्यन करने वाले (त्वा ) आप को (ध्रुवम् ) निम्नय पूर्वक जैसे हो वैसे (अवनयामि ) स्वीकार करता हूं (अथ ) इस के अनन्तर (इन्द्रः) सब दुःख के विनाश करने वाले आप (नः ) हमारे (विशः ) प्रजा जनों को (अस्प्याः ) शत्रुओं से रहित और (समनसः ) एक मन अर्थात् एक वृसरे के सुख चाहने वाले (इत्) हो (करत् ) की जिये ॥ २५ ॥

भाषार्थः-जो नित्य पद्यों में नित्य और स्थितों में भी स्थिर परमेश्वर है उस समस्त जगत् के उत्पन्न करने वाले परमेश्वर की प्राप्ति और योगाभ्यास के अनुष्ठान से ही ठीकर हान हो सकता है, अन्यथा नहीं ॥ २५॥

यस्त इत्यस्य देवश्रवा ऋषिः । यहो देवता । स्वराड् ब्राह्मी बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ।।

अब देश्वर यहा के अनुष्ठान करने वाले को उपदेश करता है ॥

यस्ते द्वष्टसस्कन्दंति यस्ते अध्याग्रीबंच्युतो धिषणंघो हपस्थांत्। आध्याच्यां वर्षे परिं वा यः प्रविद्यात्तन्ते जुहो सि मनसा वर्षदक्षत्य स्वाहां देवानां सुरक्षमंणमसि ॥ २६ ॥

पदार्थ:—हे यज्ञपते! (यः) जो (ते) तेरा (द्रप्तः) यज्ञ के पदार्थों का समृह (स्कदित) पवन के साथ सब जगह में प्राप्त होता है और (यः) जो (ते) तेर यज्ञ से युक्त (प्रावच्युतः) मेघ मण्डल से छूटा हुआ (अंशुः) यज्ञ के पदार्थों का विभाग (धिषणयोः) प्रकाश भूमि के (पिवचत् ) पिवच (उपस्थात्) गोद के सभान स्थान से (वा) अथवा (यः) जो (अध्वच्योंः) यज्ञ करने वालों से (वा) अथवा (पिर्टि) सब से प्रकाशित होता है इस से (तम्) उस यज्ञ को में (ते) तेरे लिये (स्वाहा) सत्यवाणी और (मनसा) मन से (ववट्लतम्) किये हुए सङ्कल्य के समान (जुहोमि) देता हूं अर्थात् उस के फलदायक होने से तेरे लिये उस पदार्थ को पहुंचाता हूं जिस लिये यज्ञ का अनुष्ठान करने हारा तू (देवानाम्) विद्वानों के लिये ( उस्कमणम् ) अंचो अंणों को प्राप्त करने वाले पेश्वर्य के समान (असि) है इस से तुझ को सुख प्राप्त होता है | २६ |

भाषार्थं:— इस भंत्रं में उपमालक्कार है—होता आदि विद्वान् लीग अत्यंत हद सामग्री से यह करते हुए जिन सुर्गाध आदि पदार्थों को अग्नि में छोड़ते हैं वे पवन और जलादि पदार्थों का पवित्र कर उस के साथ पृथियों पर आ और सब प्रकार के रोगों को निवृत्त करके सब प्राणियों को भानन्द देते हैं इस कारण सब प्रमुख्यों को इस यह का सदा सेवन करना चाहिये। | २६ | |

प्रांणायेत्यस्य देवश्रवा ऋषिः । यञ्चपतिद्वंवता । प्राणायेत्यस्य चासुर्खेनुष्टुण्, उदाना-येत्यस्यासुर्खुं ज्णिक्, व्यानायेत्यवाचेम इत्यस्य साम्नी गायत्री, कत्द्काभ्यामि-त्यासुरी गायत्री, श्रोत्रोयमेत्यस्यासुर्खं नुष्टुण्, चक्षुभ्यीमित्यस्य\_चासुर्खं-ष्णिक् सन्दोसि । अनुष्टुभो गान्धारो गायत्रचाः षड्जः उण्णिज ऋषभश्च स्वराः ।)

फिर पठनपाठन यज्ञ के करने वाले का विषय आले मन्त्र में कहा है।।

प्राणायें में बचोंदा बचेंसे पवस्व न्यानायं में बचोंदा वचेंसे पवस्वोट्रानायं में बचोंदा बचेंसे पवस्व नाचे में बचोंदा बचेंसे पवस्व
कत्रूदक्षांभ्यां में बचोंदा बचेंसे पवस्व ओश्रांय में बचोंदा बचेंसे
पवस्व चक्षंभ्यांम्मे बचोंद्रा बचेंसे पवेथाम्॥ २७॥

पदार्थ:—हे (वचाँदाः) यथायोग्य विद्या पढ़ने पढ़ाने रूप यज्ञ कर्म करने वाले !
आप (मे) मेर (प्राणाय) इदयस्थर्जावन के हेतु प्राणवायु और (वर्चसे) वेद विद्या के प्रकाश के लिये (पवस्व) पवित्रता से वत्त, हे (वचाँदाः) ज्ञान दीति के देने वाले जाठरामि के समान आप (मे) मेरे (व्यानाय) सब शरीर में रहने वाले पवन और (वर्चसे) अन्न आदि पदाथा के लिये (पवस्व) पवित्रता से प्राप्त होवें हे (वचाँदाः) विद्या बल देने वाले! आप (मे) (उदानाय) श्वास से ऊपर को आने वाले उदान संज्ञक पवन और (वर्चसे) पराक्रम के लिये (पवस्व) ज्ञान दीजिये। हे (वचाँदाः) सत्य बोलने का उपदेश करने वाले आप (में) मेरी (वाचे) वाणो और (वर्चसे) प्रगल्भता के लिये (पवस्व) प्रवृत्त हूजिये (वचाँदाः) विज्ञान देने वाले आप (मे) मेर (कत्दक्षाभ्याम्) बुद्धि और आत्मबलको उन्नति और (वर्चसे) अच्छे बोध के लिये (पवस्व) शिक्षा कीजिये। हे (वचाँदाः) शब्द ज्ञान के देने वाले यज्ञपति आप (मे) मेरे (श्रीत्राय) शब्द ग्रहण करने वाले कणेंन्द्रिय के लिये (वन्धसे) अच्छे बोध के लिये (पवस्व) शिक्षा कीजिये। हे (वचाँदाः) शब्द ज्ञान के देने वाले यज्ञपति आप (मे) मेरे (श्रीत्राय) शब्द ग्रहण करने वाले कणेंन्द्रिय के लिये (वन्धसे) शब्दों के अर्थ और सम्बन्ध का (पवस्व) उपदेश करें। हे (वचाँदाः) सूर्य

भीर चन्द्रमा के समान अतिथि और पढ़ाने वाले आप दोनों ( मे ) मेरे ( चसुभ्यीम् ) नेत्रों के लिये ( वर्चसे ) शुद्ध सिद्धान्त के प्रकाश को ( पवस्व ) प्राप्त हुजिये ॥२७॥

भाषार्थ:—जो विद्या की वृद्धि के लिथे पठन पाठन रूप यह कर्म करने वाला मतुष्य है वह अपने यहा के अनुष्टान से सब की पृष्टि तथा संतोष करने वाला होता है
इस से ऐसा प्रयत्न सब मनुष्यों को करना, उचित है || २७ ||

सात्मन प्त्यस्य देवश्रवात्रः पिः । यज्ञपतिदेवता । ब्राह्मो वृहतो छन्दः । मध्यमः रवरः ।)

किर भी उक्त विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

आत्मनें मे बर्चादा वर्षसे प्रवृत्वौजंसे मे बर्चादा वर्षसे प्रवृत्व स्वागुंषे मे बर्चादा वर्षसे प्रवृत्व विद्यांभ्यों मे प्रजाभ्यों बर्ची-दृस्तों वर्षसे प्रवेधाम् ॥ २८ ॥

पदार्थ—हे ( वचादाः ) योग और ब्रह्म विद्या देने वाले विद्यन् ! आप ( मे ) मेरे ( आतमने ) इच्छादि गुणयुक्त चेतन के लिये ( वर्चसे ) अपने आतमा के प्रकाश को (प-वस्व ) प्राप्त दर्गिताये । हे ( वर्चादाः ) उक्त विद्या देने वाले विद्यान् ! आप ( मे ) मेरे ( ओजसे ) आत्मवल होने के लिये ( वर्चसे ) योग वल को (पवस्व) जनाइथे ! हे (वर्चादाः) बल देने वाले ! ( मे ) मेरे ( आयुके ) जीवन के लिथे ( वर्चसे ) रोग छुड़ाने वाले औषध को ( पवस्व ) प्राप्त की जिये । हे (वर्चादसौ ) योगविद्या के पढ़ने पढ़ाने वालो ! तुम दोनों (मे) मेरों ( विश्वास्यः ) समस्त ( प्रजास्यः ) प्रजाओं के लिये ( वर्चसे ) सदगुण प्रकाश करने को ( पर्चधाम् ) प्राप्त कराया करो ॥ २८ ॥

भावार्थ: —योग विद्या के विना कोई भी मनुष्य पूर्ण विद्यावान् नहीं हो सकता और न पूर्णविद्या के विना अपने स्वरूप और परमात्मा का ज्ञान कभी होता है और न इस के विना कोई न्यायार्थाश संस्पृष्ठपों के समान प्रजा की रक्षा कर सका है इसिल्धे सब मनुष्यों को उचित है कि इस योगविद्या का सेवन निरन्तर किया करें ॥ २८॥

कोसीत्यस्य देवश्रवा अवि:। प्रजापतिवेवता। आर्चार्यक्रिक्छन्दः। भूभु वस्व-

रित्यस्य भुरिक् साम्नी एकिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥

सभापति राजा प्रजा सेना और सभ्यजनों को क्या २ कहे यही अगले

मन्त्र में कहा है ॥

क्षें असि कत्मो असि कस्यां सि को नामां सि । यस्यं ते नामार्थ-न्माड्डियं त्वा सोमेनातीतृपाम । भूर्भुवः स्वः सुप्रजाः प्रजाभिः स्याप सुधीरों तीरैः सुपोषः पौषैः ॥ २९ ॥ पदार्थ:—समा सेना और प्रजा में रहने वाले हम लोग पूछते हैं कि तू (क:) कीत (असि) है। (कतमः) बहुतों के बीच कौनसा (असि) है (कस्य) किसका (असि) है (कः) क्या (नाम) तेरा नाम (असि) है (यस्य) जिस (ते) तेरी (नाम) संज्ञा को (अमन्मिह) जानें और (यम्) जिस (वा) तुझ को (सोमेन) धन अदि प्रवाधों से (अतीतृपामः) तृप्त करें यह कह उन से सभापित कहता है कि (भूः) भू-मि (भुवः) अन्तरिक्ष और (स्वः) आदित्यलोक के सुख के सहश आत्म सुझ की कामना करने वाला मैं तुम (प्रजाभिः) प्रजालोगों के साथ (स्प्रजाः) श्रेष्ठ प्रजा वाला (वारैः) तुम वारों से (सुवीरः) श्रेष्ठ वीर युक्त (पोषैः) पृष्टिकारक पदार्थों से (सुपोषः) अच्छा पृष्ट (स्याम्) होऊं। अर्थान् तुम सब लोगों से पृथक् न तो स्वतन्त्र मेरा कोई नाम और न कोई विशेष सम्बन्धी है।। २९॥

भाषार्थ:—सभापति राजा को योग्य है कि सत्य न्याययुक्त प्रिय व्यवहार से सभा सेना और प्रजा के जनों की रक्षा कर के उन सभों को उन्नति देने और अतिप्रबल वी-रों को सेना में रक्षे जिस से कि बहुत सुख बढ़ाने वाले राज्य से भूमि आदि लोकों के सुख की प्राप्त होने ॥ २९॥

उपयाम गृहीतोसोत्सस्य देवश्रवा ऋषिः । प्रजापितदेवता । आदास्य साम्नी गायशी दितीयस्यासुर्खेनुष्टुप् तृतीयचतुर्थपञ्चमानां साम्नी गायशी पष्टस्यासुर्खेनुष्टुप् सप्तमाष्टमयोर्यान्तुर्थो पंकिनीवमस्य साम्नी गायशी दशमस्यासुर्खेन नुष्टुप् पकादशस्य साम्नी गायशी द्वादशस्यासुर्खेनुष्टुप् श्रयोद- स्यासुर्खेणिक छन्दांसि, अत्र गायन्याषह्यः, अनुष्टुभो गा- स्थारः, पह्कैः पञ्चमः, उष्णिजत्रह्यभक्ष्य स्वराः ॥

फिर भी विषयान्तर से वहीं उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

खुण्यामगृंहीतोऽभि मधंव त्वोपण्यामगृंहीतोऽभि माधंवाय त्वो-पण्यामगृंहीतोऽभि गुक्षायं त्वोपण्यामगृंहीतोऽभि गुचंयं त्वोपः ण्यामगृंहीतोऽभि नर्मसे त्वोपण्यामगृंहीतोऽसि नभ्रस्थाय त्वोपः ण्यामगृंहीतोऽसीषं त्वोपण्यामगृंहीतोऽस्यू उर्जे त्वो पण्यामगृंहीतोः ऽसि सहंसे त्वोपण्यामगृंहीतोऽसि सहस्थाय त्वोपण्यामगृंहीतोः ऽसि तपसे त्वोपण्यामगृंहीतोऽसि तप्रयाय त्वोपण्यामगृंहीतोः

Sस्पर्ध **इसस्पृतयें** स्वा ॥ ३० ॥

पदार्थ:—है राजन ! जिस से आप (उपयामगृहीत:) अच्छे २ राज्य प्रवन्ध के नियमों से स्वीकार किये हुए (असि) हैं इस से (त्वा) आप को (मधवे) चैत्रमास की सभा के लिये अर्थात् चैत्रमास प्रसिद्ध सुख कराने वाले व्यवहार की रक्षा के लिये हम लोग स्वीकार करते हैं सभापित कहता है कि है सभासदो तथा प्रजा वा सेना जनो ! तुम में से एक २ (उपयामगृहीत:) अच्छे २ नियमों से स्वीकार किया हुआ (असि) है इसलिये तुम को चैत्रमास के सुख के लिये स्वीकार करता हूं इसी प्रकार बारहों महीनों के यथोक सुख के लिये राजा, राजसभासद, प्रजाजन और सेनाजन परस्पर एक दूसरे को स्वीकार करते रहें ॥ ३०॥

भावार्थ:—सभाष्यक्ष राजा को चाहिये कि यथोचित समय को प्राप्त हो कर श्रेष्ठ राज्य व्यवहार से प्रजाजनों के लिये सब सुख देता रहे और प्रजाजन भी राजा की आज्ञा ले अनुकूल व्यवहारों में वर्त्ता करें || 30 ||

इन्द्राझीत्यस्य विद्वामित्र ऋषि:। इन्द्राझी देवते । आर्पः त्रिष्टुप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥ अब राज्य के व्यवहार से नियत राज कर्म्म में प्रवृत्त हुए राजा और प्रजा के पुरुषों के

प्रति कोई सत्कार से कहता है यह अगले मन्त्र में कहा है।

इन्ह्रांग्नी आगंतथ मुतं ग्रीभिर्न्नश्चां वरंग्यम् । अस्य पातं धि-येषिता । उपयामगृंहीतोऽसीन्द्राग्निभ्यां त्वेष ते योनिरिन्द्राग्निभ्यांन्तवा ॥ ३१ ॥

पदार्थ:—हे इन्द्राग्नी सूर्यं और अग्नि के तुल्य प्रकाशमान सभापित और सभा-सद! तुम दोनों (आगतम्) आओ मिलकर (गीर्भि:) अच्छो शिक्षा युक्त वाणियों से हमारे लिये (वरेण्यम्) श्रेष्ठ (नभः) सुल को (सृतम्) उत्पन्न करो तथा (इपि-ता) पढ़ाये हुए वा हमारी प्रार्थना को प्राप्त हुए तुम (धिया) अपनी बुद्धि वा राज-शासन कर्म से (अस्य) इस सुल को (पातम्) रक्षा करो । वे राजा और सभासद कहते हैं कि हे प्रजाजन!त् (उपयामगृहीत:) प्रजा के धर्म्म और नियमों से स्वीकार किया हुआ (असि) है (त्वा) तुझ को (इन्द्राग्निभ्याम्) उक्त महाशयों के लिये हम लोग बैसा ही मानते हैं (एष:) यह राजनीति (ते) तेरा (योनिः) धर है (इन्द्रा-गिनभ्याम्) उक्त महाशयों के लिये (त्वा) तुझ को हम चिताते हैं अर्थात् राजशासन को प्रकाशित करते हैं ॥ ३१॥

भावार्थ:—अकेला पुरुष यथोक राजशासन कमें नहीं कर सकता इस कारण और श्रेष्ठ पुरुषों का सत्कार कर के राज काय्यों में युक्त करे वे भी यथायोग्य व्यवहार में इस राजा का सत्कार करें ॥ ३१॥

श्रावाये अस्मिमित्यस्य त्रिशोक ऋषि: । विश्वेदेवा देवता: । आद्यसार्थः गायभी छन्दः । षड्जः स्वरः । उपेत्यस्याच्युं िष्णक् छन्दः । अस्वभः स्वरः ।।
अब उक्त विषय को प्रकारान्तर से अगले मन्त्र में कहा है ।।
आद्याय अभिनिमिन्धने स्नृगानित बहिरां नुषक् । येषामिन्द्रो गुवा
सस्वां । उपयामगृहीतो ऽस्यर्गीन्द्राभ्यां न्त्र्येष ने ये। निरंश्रिति हाभ्यां न्त्रवा ॥ ३२ ॥

पदार्थ:—(ये) जो वेदविद्या सम्पन्न विद्वान् सभासद (अग्निम्) विद्युत् आदि अग्नि (ध) ही को (इन्धने) प्रकाशित करते और (आनुपक्) अनुक्रम अर्थात् यज्ञ के यथोक्त क्रम से (बहिं:) अन्तरिश्च का (आ) (स्नृणन्ति) आच्छादन करते हैं तथा (येषाम्) जिनका (युवा) सर्वोङ्ग पुष्ट सर्वोङ्ग सुन्दर सर्व विद्या विचल्लण तर्यण अवस्था और (इन्द्रः) सकलैदवर्य्य युक्त सभापति (सला) मित्र है (अझोन्ट्रान्थाम्) उन अग्नि और सूर्य के समान प्रकाशमान सभासदों से (उपयामगृहीतः) प्रजाधममें से युक्त त् प्रहण किया गया (असि) है जिस (ते) तेरा (एपः) न्याययुक्त सिद्धान्त (योनिः) घर के सदश है। उस (त्वा) तुझ को उपदेश करते हैं ॥ ३२॥

भाषार्थ: —राजधम्मं में सब काम सभा के आधान होने से विचारसभाकों में प्रवृ-त्त राजमार्गी जनों में से दो तीन वा बहुत सभासद मिल कर अपने विचार से जिस अर्थ को सिद्ध करें उसी के अनुकूल राजपुरुप और प्रजाजन अपनाबत्तीव रक्तें ॥३२॥ ओमास इत्यस्य मधुञ्छन्दा ऋषिः। विद्दं देवा देवताः । आद्यस्पार्था गायत्री छन्दः।

पड्तः स्वरः । उपयामद्रत्यस्याची बृहती छन्यः । मध्यमः स्वरः ॥
पढ़ने और पढ़ाने वाली का परस्पर व्यवहार अगले मंत्र में कहा है ॥
ओमांसश्चर्षवीधृतो विद्वे देवाम ग्रागंत । टाइवार सी टाः
गुषंः सुनम् । जुपग्रामगृहीतोऽसि विद्वेभयस्त्वा देवेभयं पुषते योविविद्वेभयस्ता देवेभयंः ॥ ३६ ॥

पदार्थ:—(वर्षणीघृत:) मनुष्यों की पृष्टि संतुष्टि करने और (ओमास:) उत्तम २ गुणों से रक्षा करने हारो, हे (विश्वे) समस्त (देवास:) विद्वानो ! तुम (दाश्वास:) उत्तम हान को देते हुए (दाश्वास:) दान करने वाले उत्तम जन का (सुतम्) जो अब्छे कामों के करने से ऐश्वर्ध्य को प्राप्त होने वाला है उस के (आ, गत) सन्युख आओ। हे उक्त दानशील पुरुष के पढ़ने वाले वालकत् (उपयामगृहीत:) पद्माने के

नियमों से प्रहण किया हुआ ( असि ) है इसिलिये (रवा ) तुझे ( विश्वेम्यः ) समस्त ( देवेम्यः ) विद्वानों के लिये अर्थात् उन की सेवा करने को आज्ञा देता हूं जिसिलिये ( ते ) तेरा ( एषः ) यह विद्या और अच्छी २ शिक्षा का संप्रह होना ( योनिः ) का-रण है इसिलिये ( त्वा ) तुझे ( विश्वेम्यः ) समस्त ( देवेम्यः ) विद्वानों से विद्या अच्छी २ शिक्षा दिलाता हूं ॥ ३३ ॥

भावार्थ:—सब विद्वान् और विदुषी स्त्रियों की योग्यता है कि समस्त बालक और कन्याओं के लिये निरन्तर विद्यादान करें राजा और धनी आदि लोगों के धन आदि पदार्थों से अपनी जाँकिका करें और वे राजा आदि धनी जन भी विद्या और अच्छों शिक्षा से प्रवीण होकर अपने पदाने वाले विद्वान् वा विदुषी स्त्रियों को धन आदि अच्छे २ पदार्थों की देकर उन की सेवा करें माता और पिता आठ २ वर्ष के पुत्र वा आठ २ वर्ष को कन्याओं को विद्याभ्यास ब्रह्मचर्य सेवन और अच्छी शिक्षा किये जाने के लिये विद्वान् और विदुषी स्त्रियों को सेर्प दें वे भी विद्या ग्रहण करने में नित्य मन लगावें और पढ़ाने वाले भी विद्या और अच्छी शिक्षा देने में नित्य प्रयक्त करें ॥३३॥

श्रिक्वेदेवास आगत इत्रस्य गृत्समद ऋषिः | विश्वेदेवा देवताः | श्राद्यस्याची गायत्री छन्दः । वडजः स्वरः । उपयाम इत्यस्य निवृदार्ष्युष्णिक् छन्दः । ऋषमः स्वरः ॥

भव प्रति दिन पढ़ाने की योग्यता का उपदेश अगले मन्त्र में किया है। विद्वे देवास आगंत शृणुता से हमछ हर्षम्। एदं बुहिर्निषीदत। जुणामगृहीतांऽसि विद्वेंभ्यस्त्वा देवेभ्यं एष ते योजिविद्वेंभ्यस्त्वा देवेभ्यं:॥ ३४॥

पदार्थ:—हे पूर्वमन्त्रप्रतिपादितगुण हम्मंस्वभाववाले (विद्येदेवासः) समस्त विद्यान लोगो । आप हमारे समीप (आगत) आइथे और हम लोगों के दिये हुए (इदम्) इस (वर्षिः) आसन पर (आ निर्पादत) यथावकाश सुलपूर्वक बैठिथे (मे) मेरी (हवम्) इस स्तृतियुक्तवाणों को (शृणुत) सुनिये। गृहस्थ अपने पुत्रादिकों के प्रति कहे कि हे पुत्र ! जिस कारण त् ( उपयामगृहीतः ) विद्वानों का ग्रहण किया हुआ (असि) है इस से हम (त्वा) तुझे (विद्येभ्यः) समस्त (देवेभ्यः) अच्छे २ विद्या पद्माने वाले विद्वानों को सीपे जिस लिये (एपः) यह समस्त विद्या का संग्रह (ते) तेरा (योनिः) घर के तुल्य है इसलिये (त्वा) तुझे (विद्येभ्यः) (देवेभ्यः) समस्त उक्त महाशान्यों से विद्या दिलाना चाहते हैं ॥ ३४ ॥

भावार्थ:—विद्वान् लोगों को उचित है कि प्रतिदिन विद्यार्थियों को पढ़ावें भीर पर्म विद्वान् पंडित लोग उनकी परीक्षा भी प्रत्येक महीने में किया करें उस परीक्षा से जो तौक्षणबुद्धियुक्त परिश्रम करने वाले प्रतीत ही उन को अत्यन्त परिश्रम से पढ़ाया करें || ३४ ||

इन्द्र इत्यस्य विश्वामित्र ऋषि: । प्रजापतिर्धेवता । निवृदोर्धात्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः । उपयाम इत्यस्याष्युं प्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥ अब राजा पदाने भादि व्यवहार की रक्षा को फिस प्रकार से करे यह अगले भंत्र में कहा है॥

इन्द्रं मरुख हुइ पाहि सोमं यथां शार्थाते अपिवः सुनस्यं।
तव प्रशिति तवं शूर् शम्मेशाविंवासन्ति क्वयंः मृण्झाः । उपणामगृहीत्रोऽसीन्द्रांप स्वा मरुखंत एषते योतिरिन्द्रांप स्वा मरुस्वते ॥ १८॥

पदार्थ:—हे (इन्द्र) सब विद्यां के दूर करने वाले सब सम्पत्ति से युक्त तेजस्वी (मरुत्व:) प्रशंसनीय धर्मायुक्त प्रजा पालने हारे समापित राजन! आप (इह) इस संसार में (यथा) जैसे (शार्व्याते) अपने हाथ पौरों के परिश्रम से निष्णक किथे हुए व्यवहार में (सुतस्य) अभ्यास किथे हुए विद्या रस को (अपिव:) पौ दुके हो वसे (सोमम्) समस्त अच्छे गुण पेइवर्य्य और हुल करने वाले पठनपाउन रूपा यज्ञ को (पाहि) पाला | ह (शूर) धर्मा विरोधियों को दण्ड देने वाले (तव) तुम्हार (शर्मान्) राज्य घर में (सुयज्ञा) अच्छ पढ़ने पढ़ाने वाले विद्यानों के समान (कव्य.) बुद्धिमान् लाग (तव) तुम्हारों (प्रणीजों) उत्तमनीति का (आविवासन्ति) सेवन करते हैं | हे शूर! जिस कारण तुम (उपयामगृहोतः) प्रजापालनादि नियमों से स्वीकार किये हुए (असि) हो इस से (तवा) इन्द्राय परमेश्वर्य्य और (मरुत्वते) प्रजा सम्बन्ध के लिये हम लोग चाहते हैं कि जो (ते) तेरा (एषः) यह विद्या का प्रचार (योनि:) घर के समान है इस से (त्वा) तुम को (इन्द्राय) परमद्वर्य्य और (मरुत्वते) प्रजा पालन सम्बन्ध के लिये मानते हैं ॥ ३५ ॥

भाषार्थ:-सब विद्वानों को उचित है कि जैसे न्यायार्घ शों की न्याययुक्त सभा से जो माझा हो उस को कभी उल्लंघन न करें वैसे वे राजसभा के सभासद् भी वेदझ विद्वानों की बाह्या को उल्लंघन न करें जा सब गुणों से उत्तम हो उसी को सभापति करें और वह सभापति भी उत्तमनीति से समस्त राज्य के प्रवन्धों को चलावे ॥ ३५॥

महत्वन्तमित्यस्य विदेवामित्र ऋषिः । प्रजापतिदेवता । विराडार्षाविष्टुप् छन्दः । धैवतःस्वरः। उपयामे यस्यद्वितीयभागस्यार्षी तृतीयस्यसाम्बुष्णिक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ किर भी राजा और प्रजा को क्या करना चाहिये यह उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

म्राह्मनं वृष्यं वांवृधानमक्षेत्रारिन्द्रिक्य श्रासिमद्रम् । बि-इवासाह्मनं से नृतेनायोग्रथं संहोदामिह तथं हुंवेम । उपयामगृंही-लोऽसीन्द्राय त्वा म्राह्मनंत एवं ते योतिरिन्द्राय त्वा महत्वते । ब्-प्यामगृंहीतोऽसि मुहतान्त्वीजंसे ॥ ६६ ॥

पदायः—(कचयः) पूनंत्रत हम विद्वान् लोग (नृतनाय) नवीन २ (अवसे) रक्षा अति गुणां के लिये (मदत्वन्तम्) प्रशंसनीय प्रजायुक (वृष्यभम्) सब से उत्तम (वावृधानम्) अत्यन्त शुभुण और कमा में उन्नित को प्राप्त (अकवःरिम्) समस्त धर्म विराधो दुण्टों का निवारण करने वाले (दिष्यम्) शुद्ध (विद्वासाहम्) सर्व सहनशील (उप्रम्) प्रचण्ड पराक्रमयुक (सहोदाम्) सहायता (शासम्) और सब का शिक्षा दने वाल (तम्) उस पूर्वोक (इन्द्रम्) परमेश्वर्य्य युक्त सभापित को निमन् लिखित प्रकार से (हुवम) स्वाकार करें। हे मुख्य सभासद राजन्। तू जिस कारण (उपयामगृहीतः) समस्त बड़े २ और छोटे २ नियमों की सामग्री से सहित (असि) है इस से (त्वा) तुझ को (महत्वते) प्रशंसनीय प्रजायुक (इन्द्राय) परमेश्वर्यवान सभापित होने के लिये स्वीकार करते हैं (एपः) यह सभा में न्याय करने का काम (ते) तेरा (यानिः) घर के तुल्य है इस से (त्वा) तुझे (महत्वते) उत्तम प्रजा से युक्त (इन्द्राय) अत्यन्त ऐश्वर्य के पालन और वृद्धि हाने के लिये स्वीकार करते हैं आर जिस कारण तू (उपयामगृहोतः) उक्त सब नियम और उपनियमों से संयुक्त (असि) है इस से (महताम्) प्रजाजनों का (अजसे) बल बढ़ने के लिये (त्वा) तुझे प्रहण करते हैं ॥ ३६ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में पिछले मन्त्र से (कवय:) इस पद की अनुवृत्ति आती है प्रजा जनों का यांग्य है कि जो सर्वोत्तम समस्त विद्याओं में निपुण सकल शुभगुणयुक्त विद्यान् श्र्यंतर हो उस को सभा के मुख्य काम में स्थापन करें और वह सभा के सब कामों में स्थापित किया हुआ सभापित सत्यन्याययुक्त धर्मी कार्य्य से प्रजा के उस्ताह की उसति करें ॥ ३६ ॥

सजीपत्यस्य विद्वासित्रं ऋषिः । प्रजापतिदेवता । शाद्यस्य निचृदार्पात्रिष्टुप् । उपयामेत्यस्य प्राजापत्यात्रिष्टुप् छन्दसी । धैवतः स्वरः ॥ - अब सेनापति का काम आले मन्त्र में कहा है ॥

सुजोषी इन्द्र सर्गयो मुरुटिः सोमै पिय इश्रहा श्रीर विद्वान । जिह सार्नु २॥ रण मुश्री नुद्ध्वाथा भेषं कृण्हि विश्वती नः । ज णुणमर्गृहीतोऽसीन्द्रांच स्वा महत्वंत एषते योतिहिन्द्रांच स्वाम-इत्वंते ॥ ३७ ॥

शत्रुमों के नश करने में निर्मय ! जिस से तू ( उपयामगृहीत: ) सेना के अच्छे २ निन्धमों से स्वांकार किया हुआ ( असि ) है इस से ( महत्वते ) जिस में प्रशंसनीय वायु की अस्त विद्या है उस ( इन्द्राय ) परमैश्वर्य्य पहुंचाने वाले युद्ध के लिये ( त्वा ) मुझ को अपनेश करता हूं कि ( ते ) तेरा ( एप: ) यह सेनाधिकार ( योनि: ) इष्ट सुख दायक है इस से ( महत्वते ) ( इन्द्राय ) उक्त युद्ध के लिये यस करते हुए तुझ को में अङ्गोकार करता हूं और (सजीपा:) सब से समान प्रीति करने वाला (सगण:) अपने मित्र जनों के सहित गू ( महिद्धः ) जैसे पत्रन के साथ ( वृत्रहा ) मेघ के जल को छित्र भित्र करने वाला सूर्य्य ( सोमम् ) समस्त पदार्थों के रस को खीं चता है वेसे सब पदार्थों के रस को ( पिब ) सेवन कर और इस से ( विद्वान ) ज्ञानयुक्त हुआ तू ( शत्रून् ) सत्यन्याय के विरोध में प्रवृत्त हुए दुएजनों का ( जिह ) विनाश कर ( अथ ) इस के अनन्तर ( मृधः ) जहां दुएजन दूनरे के सुख से अपने मन को प्रसन्न करते हैं उन संग्रामों को ( अपनुदस्व ) दूर कर और ( नः ) हम लोगों को ( विद्यतः ) सब जगह से ( अभयम् ) भय रहित ( इगुहि ) कर ॥ ३७ ॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में उपमालकार है—जैसे जीव प्रेम के साथ अपने सित्र वा शरीर की रक्षा करता है वैसे हो राजा प्रजा की पालना करे और जैसे सूर्य्य वायु और बिजुलो के साथ मेघ का भेदन कर जल से सब को खुख देता है बैसे राजा को चाहिये कि युद्ध की सामग्री जोड़ और शत्रुओं को मार कर प्रजा को सुख धर्मात्मा- भी को निर्भयता और दुष्टों को भय देवे || ३७ ||

मरुत्वानित्यस्य विश्वानित्र ऋषिः । प्रजापतिरंवता । निवृदार्षां त्रिष्टुप् । उप-यामेत्यस्य प्राजापत्या त्रिष्टुण्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ अव सभाध्यक्ष के लिये अगले मंत्र में उपदेश किया है ॥

मुद्दस्वा २॥ इन्द्र वृष्यमा रणां छ पिष्या स्रोमेमनुष्वधम्मद्या । आसिश्वस्य जुठरे मद्ध्यं क्रामेंम त्यथं राजांसि मतिपत्सुनानांम् । जुपुरामगृहीतोऽसीन्द्रीय त्वा मुस्त्वेत युष ते योतिरिन्द्रीय त्वा मुस्त्वेते ॥ ६८ ॥

पदः धं:—हे (इन्द्र) शत्रुओं के जीतने वाले सभापते! जिस कारण आप (इपयामगृहोतः) राजनियमां से स्वीकार किथे हुए (असि) हो इसिलिथे हम लोग तुम को
(मक्तवते) जिस में अच्छे २ अस्तों और शस्तों का काम है उस (इन्द्राय) परमेश्वर्यं
को प्राप्त करने वाले युद्ध के लिथे युक्त करते हैं जिससे (ते) आप का (एषः) यह
युद्ध परमेश्वर्यं का (योनि:) कारण है इसिलिथे (त्वा) तुम को (मक्तवते) (इन्द्राय) उस युद्ध के लिथे कहते हैं कि आप (प्रतिपत्) प्रत्येक बड़े २ विचार के कामों
में (राजा) प्रकाशमान (मक्तवान्) प्रशंसनीय प्रजायुक्त और (खुपभः) अत्यन्त
श्रेष्ठ हो इस से (रणाय) युद्ध और (मदाय) आनत्व के लिथे (अनुष्वधम्) प्रत्येक
भोजन में (सोमम्) सोमलतादि पृष्ट करने वाली ओपधियों के रस को (पिय) पीको
(स्रुतानाम्) उत्तम संस्कारों से अनाये हुए अन्नों के (मध्यः) मधुर रस की
(क्रिम्मम्) लहरीं को अपने (जठरे) उत्तर में (आसिष्ठ बस्य) अच्छे प्रकार स्थापन
करो॥ ३८॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमालङ्कार है—सभा और सेनापित आदि मनुष्यों को चाहिये कि उत्तम से उत्तम पदार्थों के भोजन से शरीर और आतमा को पुष्ट और शत्रुओं को जीत कर न्याय की व्यवस्था से सब प्रजा का पालन किया करें ॥ ३८॥ महानित्यस्य भरद्वाज ऋषि:। प्रजा सेनापितवें बता। आदस्य भुरिक् पंकिश्चन्दः।

पञ्चमः स्वरः । उपयामेत्यस्य साम्नी त्रिष्टुष्छन्दः । धेवतः रवरः ॥
अय ईदवर अपने गुणीं का उपदेश अग्र हे मंत्र में करता है ॥

महाँ२॥ इन्द्रो नृवदा चंषणिता छत हिषही अमिनः सही-भिः। अस्मद्रश्चग्वावृधे बीर्ग्यायोकः पृथः सक्तंतः कर्त्ती मेर्भूत्। छ-पृणामगृंहीनोऽसि महेन्द्रायं स्वैष ने योनिर्महेन्द्रायं स्वा॥ ३९॥

पदार्थः—हे भगवन् जगदीदवर ! जिस कारण आप ( उपयामगृह त: ) योगाभ्यास से प्रहण करने के योग्य ( असि ) हैं इस सं ( प्रहन्दाय ) अत्यन्त उत्तम प्रदर्ख के लिये हम लीग (त्वा ) आप की उपासना हमारे लिये ( क्षेतिः ) कल्याण का कारण है इस से (त्वा ) तुम को ( महेन्द्राय ) परमेदवर्ष्य पाने के लिये हम सेवन करते हैं जो ( प्रहान् ) सर्वोत्तन अत्यन्तपूज्य ( चुवन् ) मनुष्यों के तुल्य ( आ ) अच्छे प्रकार ( अर्थणिप्राः ) सब मनुष्यों को एखों से पर्पूर्ण करने ( द्विवर्दाः ) व्यवदार और पर

रमार्थ के ज्ञान को बढ़ाने वाले दो प्रकार के ज्ञान से संयुक्त (अस्मयक्) हम सब प्रा-णियों को अपनो सर्वज्ञता से जानने वाले (अप्रितः) अतुल पराक्रम युक्त (कर्त्युं भिः) अब्छे कर्म्म करने वाले जीवों ने (सुक्तः) अब्छे कर्म्म करने वाले के समान प्रहण किए हुए और (इन्द्रः) अस्मत उन्कृष्ट ऐइवर्च्य वाले आप हैं उन्हीं का माश्रम किये हुए समस्त हम लोग (सहोभिः) अब्छे २ वर्लों के साथ (वीर्च्याय) परम उत्तम बल की प्राप्ति के लिये (वानुषे) हद उत्तह युक्त होते हैं ॥ ३१ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमालक्कार है—ईश्वर का आश्रय न करके कोई भी महु-ध्य प्रजा की रक्षा नहीं कर सकता। जैसे ईश्वर सनातन न्याय का आश्रय करके सब जीवों को सुख देता है बेसे ही राजा को भी चाहिये कि प्रजा को अपनी न्याय व्यव-स्था से सुख देवे ॥ ३१ ॥

महानिम्द्र इत्यस्य क्त्स ऋषि:। प्रजापतिर्देवता । शार्घा गायत्री छन्दः। उपया-

मेलस्य विराडाची गायत्री छन्दः। पढ्जः स्वरः॥

फिर भी ईंग्बर के गुर्णों का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

महाँ २॥ इन्द्रो च ओर्जसा प्रर्जन्यो दृष्टिमाँ २॥ इंब । स्तोमैं-र्ष्ट्रत्सस्य बावृष्ट । लुप्यामगृहीतोऽसि महेन्द्रार्थ त्वृष ते योनिर्म-हेन्द्रार्थ त्वा ॥ ४० ॥

पदार्थ:—हे अनादिसिस योगिन सर्वव्यापी ईदवर! जो आप योगियों के (उपया-मगृहोत:) यमनियमादि योग के अक्षों से स्वोकार किये हुए (असि) हैं इस फारण हम लोग (का) आप को (महन्द्राय) योग से प्रकट होने व ले अब्छे ऐदवर्य के लिये आश्रय करते हैं (ते) आपका (एए:) यह योग हमारे कहयाण का (योन:) निमित्त है इसलिये (का) आपका (महन्द्राय) मोक्ष कराने वाले ऐदवर्य के लिये क्यान करते हैं (य:) जो (महान्) बड़े २ गुण कर्म्म और स्वभाव वाला (वृष्टिमान्) वर्षने वाले (पर्जन्यहव) मेघ के तुल्य (वत्सस्य) स्तुति कर्त्ता की (रत्तोमः) स्तु-तियों से (ओजसा) अनन्तवल के साथ प्रकाशित होता है उस ईदवर को जान कर योगी (व वृष्टे) अल्प इसति का प्राप्त होता है ॥ ४०॥

भाव थीं:—जैसे मेघ वर्षा समय में अपने जल के समूह से सब पदार्थों को हुस करता हुआ उन्नति देता है बैसे ईस्वर भी योगास्यास करने के समय में योगास्यास करने वाले योगी पृष्ठ के योग को अत्यन्त बढ़ाता है ॥ ४० ॥ उदुत्यमित्यस्य प्रस्कण्य ऋषिः। सृष्टी देवता । सुरिगार्था गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

इस के पौछे स्रज की उपमा से इंडबर के गुणों का उपदेश अगले मन्त्र में किया है श खदु त्यं जातवेदसं देवं बंहन्ति केतवं: । दृष्ठी विद्यांण स्र्यूर्ण् स्वाहां ॥ ४१ ॥

पदार्थ:—जैसे किरण (विश्वाय) समस्त जगत् के प्रयोजन के (हशे) देखनी जानने के छिथे (जातवेदसम्) जो उत्पन्न हुथे सब पदार्थों को जानता वा म्रिनान् पदार्थों को प्राप्त होता है (त्यम्) उस (सूर्ध्यम्) (देवम्) दिव्यगुणसम्पन्न सूर्वी को (उ) तर्क के साथ (उत्) (वहन्ति) प्राप्त कराते हैं जैसे विद्वान के (केशवः) प्रकृष्ट ज्ञान और (स्वाहा) सत्य वाणी का उपदेश मनुष्य को परप्रद्वा की प्राप्ति करा देता है ॥ ४१ ॥

भावार्थ: -- जैसे प्राणियों के लिये सूर्व्य के किरण उसको प्रकाशित करती हैं वैसे
मनुष्य की अनेक विद्यायुक्त बुद्धियां ईश्वर का प्रकाश करा देती हैं ॥ ४१ ॥
चित्रन्देवानामित्यस्य कृत्त ऋषि: । सूर्यों देवता । भुरिगार्थ त्रिष्टुप् छन्द: ।

धैवतः स्वरः ॥

फिर भी वैसे ही ईरवर के गुणों का उपदेश अगले मंत्र में किया है ।।

चित्र नदेवाना मुद्रेगादनी के चक्षुं मिन्न हुए वर्षण हुए। में।। आ

मा चार्वा पृथिकी अन्तरिक्ष अस्त्री आतमा जर्गतहन स्थुषं इच
स्वाहां।। ४२।।

पदार्थ:—हे मनुष्यो ! तुम को अति उचित है कि जो (सूर्व्य:) सिवता (स्वाह) सत्य किया से (देव.नाम्) नेत्र अ.दि के समान विद्वानों (मि.इस्य) मित्र वा प्राण (वर्णस्य) श्रोष्ठ पुरुष वा उदान और (अग्नेः) अग्नि के (चित्रम्) अद्भुत (अनीव.म्) बलवत्तर सेना के तुल्य प्रसिद्ध (चक्षु:) प्रभाव के दिखलाने व ले तुलों को (उत्) (अगात्) अच्छे प्रकार प्राप्त होता और (जगतः) जङ्गम प्राणी और (तस्युष:) स्थावर संसारी पदार्थों का (आत्मा) आत्मा के तुल्य हो कर (द्यावाष्ट्रियवी) आकाश तथा भूमि और (अन्तरिक्षम्) अन्तरिक्ष को (आ) सब प्रकार से (अपा:) व्याप्त होने वाले के समान परमत्मा है उसी की उपासना निरन्तर किया करों ॥ ४२ ॥

मावार्थ:—जिस कारण परमेर्वर आकाश के समान सब जगह व्याप्त सूर्य के तुस्य स्वयम् प्रकाशमान और सूत्रातमा वायु के सहश सब का अस्तव्यामा है इस से

सब जोकों के लिये सत्य भीर असत्य को बोध कराने वाला है जिस किसी पुरुष को परमेश्वर को जानने की इच्छा हो वह योगाभ्यास करके अपने आत्मा में उसे देख सकता है अस्पत्र महों 11 ४२ 11

अप्रे वयेत्वसानिक्स क्रिक्षिः । अन्तर्यामी जगदीववरो देवता । श्रुरिगार्थः विष्टुप्

छन्दः। भैकतः स्वरः ॥

भव देश्वर को प्रार्थना अवस्थे मन्त्र में कही है।

आने नर्थ सुपर्था रावे आस्मान्त्रिक्षाने देव व्युनांनि विद्या-म् १ युवोक्युस्मञ्जुद्धराणमेनो भ्यिष्ठाने नर्म उक्ति विषम् स्वा-इति ॥ ४३ ॥

पदार्थ:—है (अग्ने) सब के अन्त:करण में प्रकाश करने वाले परमेंद्वर आप (सुपथा) सत्यविद्या धर्मायोग्युक मार्श से (राये) योग को तिद्धि के लिये (अस्मान्) हम लोगों को (विश्वानि) समस्त (वयुनानि) योग के विद्वानों को (नय) पहुँचाइये जिस से हन लोग (स्वाहा) अपनी सत्यवाणी का वेदवाणी से (ते) आप को (भूयष्ठाम्) बहुत (नमउक्तिम्) नमस्कार पूर्वक स्तुति को (विधेम) करें। हे (देव) योगविद्या को देने वाले ईत्वर (विद्वान्) समस्त योग के गुण और कियाओं को जानने वाले आप! हपा कर के (जुहराणम्) हम लोगों के अन्त: करण के कुटिल-ता कर्ष (पनः) दृष्ट करमों को (अस्मत्) योगानुष्ठान करने वाले हम लोगों से (यु-योधि) दूर कर की जिथे ॥ ४३॥

भाषार्थै:—कोई भी पुरुष परमात्मा को प्रेम भक्ति के विना योग सिद्धि को प्राप्त महीं होता और जो प्रेम भक्ति युक्त होकर योग बल से परमेदवर का स्मरण करता है इस को वह दयालु परमात्मा शांध्र योगसिद्धि देता है। ४३ ॥ अविमत्यस्योगिरस ऋषि:। प्रजापतिद्वता । भुरिगार्था विष्टुष्कुन्दः। धैवतः स्वरः॥

भव संद्रात में परमेदवर के उपासक श्रूरवीरों को किस प्रकार युद्ध करना खाहिये इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में िया है।

अगनों अगिनविरिवस्कृणोस्वयम्मुषंः पुर एंतु प्रभिन्दन् । आं वाजांक्रजपतु वार्जमाताव्यथ दार्च्कजपतु जहीवाणः स्वाहां ॥४४॥ एदार्थः—(अयम्) यह प्रथम (अग्निः) येचक विद्या का प्रकाश करने वाला वैद्य (स्वाहा) वैद्यक्त और युद्ध की शिक्षायुक्त वाणी से (वाजसाती) युद्ध में (नः) इस छोगों को (वरिषः) सुस्रकारक सेवन (हणोतु) करे (अयम्) यह दूसरा युद्ध करने वाला मुख्य वीर (प्रभिन्दन्) शत्रुओं को विदार्ण करता हुआ (मृधः) संप्राप्त के (पुरः) आगे (पतु) चले (अयम्) यह तीसरा वीर रसकारक उपदेश करने वाला योद्धा (वाजान्) अत्यन्त वेगादिगुणयुक्त वीरों को (जयतु) उत्साह युक्त कर-ता रहे (अयम्) यह चौथा वीर (जर्ह वाणः) निरन्तर आनन्द युक्त होकर (शत्रु-न्) धर्मी विरोधी शत्रुजनों को (जयतु) जीते ॥ ४४॥

मत्वार्थ:—जब युद्धकर्म में चार वीर अवस्य ही उन में से एक तो वैद्यकशास्त्र की कियाओं में चतुर सब की रक्षा करने हारा वैद्य, दूसरा सब विशे की हर्ष देने बाला उपदेशक, तीसरा शत्रुओं का अपमान करने हारा और चौधा शत्रुओं का वि-नाश करने वाला हो, तब समस्त युद्ध की किया प्रशंसनीय होती हैं। ४४ ॥ क्ये त्यस्याद्विरस ऋषिः। प्रजापतिदेवता। निच्छन्तगतिच्छन्दः। निषादः स्वरः॥

अब तीन सभाओं से राज्य की शिक्षा करती चाहिये इस विषय का उपदेश भगले मन्त्र में किया है।

् र्ह्वेण वो रूपम्भागानितुथो वो विद्वववद्या विभेजतु । शतस्य पुषा प्रेतं चन्द्रदक्षिणा विस्तः पद्य व्यान्तरिच्चं यतस्य सद्दर्श्यः॥४५॥

पदार्थ:—हे सेना और प्रजाजनो ! जैसे में (क्ष्ण) अपने दृष्णोचर आकार से (वः) तुम्ह रे (क्ष्म्) स्वक्ष्ण को (अभि) (आ) (अगम्) प्राप्त होता हूं वैसे (विश्ववेदाः) सब को जानने वाले परमातमा के समान समापति (वः) तुम लोगों को (वि) (भजतु) पृथक् २ अपने २ अधिकार में नियत करे । हे समापते ! (तु-धः) सब से अधिक द्वान वाले प्रतिष्ठित अप (स्वः) प्रताप को प्राप्त हुए सूर्या के समान (ऋतस्य) सत्य के (पथा) मार्ग से (अन्ति क्षम्) अविनाशी राजनीति वा प्रदाविद्वान को (वि) अनेक प्रकार से (पश्य) देखो और सभा के बीच में (सद-स्यः) समासदों के साथ सत्य मार्ग से (प्र) (यतस्व) विशेष २ यह करो तथा है (चन्द्रदक्षिणः) सुवर्ण के दान करने वाले राज पुरुषो ! तुम लोग धर्म को (वात) विशेषता से प्राप्त हाओ ॥ ४५॥

भावार्थ:—सभापति राजा को च हिये कि अपने पुत्रों के तुल्य प्रजा सेना के पुरुष्यों को प्रसन्न रक्षे और परमेश्वर के तुल्य पक्षपात छोड़ कर न्याय करे। धार्मिक सभ्यजनों की तीन सभा होनी चाहियें उन में से एक राजपमा जिस के बाधीन राज्य के सब क बाँ चलें और सब उपद्रव निवृत्त रहें, दूसरी विद्यासभा जिस से विद्या का प्रचार अमेक विधि किया जावे और अविद्या का नाश हाता रहे और तीसरी धार्म-

समा जिस से धर्मा की उसति और अधर्मा की दानि निरन्तर की जाय। सब छोगीं को उचित है कि अपने आत्मा और परमात्मा को देखकर अन्याय मार्ग से अलग हो, धर्मा का सेवन और समासदों के साथ समयानुकूल अनेक प्रकार से विचार कर के सख और असला के निर्णय करने में प्रयक्त किया करें ॥ ४५॥

ब्राह्मणमित्यस्याङ्गिरस ऋषिः । विद्वांसो देवताः । भुरिगार्षो त्रिष्टुण्डन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब दक्षिणा किस को और किस प्रकार देनी चाहिथे इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है।

ब्राह्मणम्य विदेवस्पितृमन्तंस्पैतृम्त्यस्विमार्थेयक्ष सुधानंद-क्षिणम् । अस्मद्द्रांता देखन्ना गंच्छत पद्मातारुमाविद्यातः॥ ४६ ॥

पदार्थ:—हे प्रजा सभा और सेना के मनुष्यो ! जंसे में (अदा) आज (ब्राह्मणम्) वेद और ईश्वर को जानने वाला (पितृमन्तम्) प्रशंसनीय पितृ अर्थात् सत्यासत्य के विवेक्त से जिस के सर्वथा रक्षक हैं (पैतृमत्यम्) पितृभाव को प्राप्त (ऋषिम्) वेदार्थ विद्वान कराने वाला ऋषि (आपंयम्) जो ऋषिजनों के इस योग से उत्पन्न हुए बिन्द्रान को प्राप्त (सुधानुदक्षिणम्) जिल के अच्छी अच्छी पृष्टिकारक दक्षिणा रूप धानु हैं उस (प्रदातारम्) अच्छे दान शाल पृष्ट्य को (विशेयम्) प्राप्त होर्ज वैसे तुम लोग (अस्मद्राताः) हमारे लिथे अच्छे गुणां के देने वाले होकर (देवना) शुद्ध गुण कर्म स्वभाव युक्त विद्वानों के (अगच्छत) समीप आओ और शुभ गुणां में (आविशत) प्रवेश करो !! ४६ !!

भाषार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलुप्तोपमालङ्कार है। उत्साही पुरुष को क्या नहीं प्राप्त हो सकता कीन ऐसा पुरुष है कि जो प्रयत्न के साथ विद्वानों का सेवन कर ऋष्टिष छोगों के प्रकाशित किये हुये योग विद्वान को न सिद्ध करसके कोई भी विद्वान अच्छे गुण कम्म और स्वभाव से विपरीत नहीं हो सकता और दाता जनों को छपण्यता कभी नहीं अतो है इस से जो देने वाले दक्षिणा में प्रशंसनीय पदार्थ सुपात्र धार्मिक सवीपकारक विद्वानों की देते हैं उनकी अचल कीर्त्ति क्यों कर न हो॥ ४६॥

अग्नचेत्वेत्यस्याङ्किरस ऋषि: । वरुणोदेवता । आद्यस्य मुरिक् प्राजापत्या, रुद्राय-

त्वे.यस्य स्वराद्माजापत्या, षृहस्पतयेत्वेत्यस्य निचृदाचा । यमायत्वे.यस्य विराडाचांजगत्यद्यन्दांसि । निषाद: स्वर: ॥

अब किस प्रयोजन के लिये दान और प्रतिग्रह का सेवन करना चाहिये इस विशय का उपदेश भगळे मंत्र में किया है ॥ अग्रनये स्वा मखं वर्षणो द्दानु मोऽस्नुत्र्यभंद्याियायुंद्वित्र एंखि मयो मखंद प्रतिग्रहीत्रे हदार्थ रद्या मखं वर्षणो द्दानु मोऽस्नु-स्वमंद्याय प्राणो द्वात्र एंखि वयो मखंद प्रतिग्रहीत्रे बृहस्पतंदे स्वा मखं वर्षणो द्वातु मोऽस्नुत्रवर्मद्याय त्वात्र प्रांख मयो मखंद प्रतिग्रहीत्रे युमार्थ त्वा मखंद वर्षणो द्दानु मुोऽस्नुत्रवर्म-द्याय हपो द्वात्र एंखि मयो मखंस् प्रतिग्रहीत्रे ॥ ४० ॥

पदार्थ:-हे वतु संज्ञक पढ़ाने वत्ले ! जिल (अप्तथे ) चौबीस पर्वतक ब्रह्मचर्य्य का सेवन कर के अग्नि के समान तेजिस्त होने वाले ( महत्यम् ) मेरे लिथे ( त्वा ) तुझ अध्यापक को ( वरुण: ) सर्वोत्तम विद्वान् ( ददात् ) देवे ( स ) वह मैं ( अमृतः वम् ) अपने शुद्ध कम्मों से लिद्ध किये सद्य अलन्द को (अशीय ) प्र.प्त हो उं उस (द. प्रं) बानशांल विद्वान का ( आयु: ) बरुत कालपर्यन्त जीवन ( पिघ ) बढ़ाइये और ( प्र-तिप्रहीत्रे) विद्याप्रहण करने वाले ( महत्त्वम् ) मुझ विद्यार्थी के लिये (मयः) सुस्त बढ़ा-र्थे । हे द्र्धां को रल.ने वाले अध्यापक जिस (रुद्राय) चवालीस वर्षपर्यन्त ब्रह्मचर्या-क्षम का सेवन करके रुद्र के गुण धारण करने की इच्छा वाले (महस्त्रम्) मेरं लिधे (स्व.) रुद्र नामक पढ़ाने वाले आपको ( वरुण: ) अयुत्तमगुणयुक्त । दशातु ) देवे ( स: ) वह मैं ( अमृतत्वम् ) मुक्ति के साधनों को । अशीय ) प्राप्त होऊं उस ( दात्रे ) विद्या देने वाले विद्वान के लिये (प्राण: ) योग विद्या का वल (पिथ ) प्राप्त कराइये और (प्र-तित्रहीत्रं ) विद्याप्रहण करने वाले । महाम् ) मेरं लिथे ( वय: ) तीनी अवस्था का सुख प्राप्त कोजिये । हे सुर्य्य के समान तेजस्व अध्यापक जिस (बृहस्पतये ) अड्ता-लीस वर्षपर्यन्त ब्रह्मचर्यं संवन को इच्छ। करने वाले ( मह्मम् ) मेरे लिये पूर्णविद्या पढ़ाने वाडे आप को ( वहण: ) पूर्णविद्या स शरीर और आत्मा के बलयुक्त विद्वान् । ददातु ) देवे ( स: ) वह मैं ( अमृतत्वम् ) विद्या के अलन्द का ( अशोय ) भोग करू' उस ( दात्रे ) पूर्ण विद्या देने वाले महा विद्वान के अर्थ ( त्वक् ) सरदी ग-रमी के स्पर्श का सुख ( एघि ) बढ़ाइये और प्रतिप्रहाते पूर्ण विद्या के प्रहण करने वाले ( महाम् ) मुझ शिष्य के लिपे ( मय: )पूर्णविद्या का सुख उन्नत कीजिये । हे ग्रह:-श्रन से होने वाले विचय सुबसे विजुक विरक्त सत्योपदेश करने हारे आप्त विद्वन् ! जिस (यमाय) प्रहाश्रम के सुख के अमुराग से होने वाले ( महाम् ) मेरे लिये (खा) सर्व देशपरहित उपदेश करने वाले आप को ( करण: ) सकलशुभगुणयुक्त विद्वान ( द-दातु ) देवे ( सः ) वह मैं ( अमृतत्वम् ) मुक्ति के सुख को ( अशीय ) प्राप्त होऊं उस

( दात्रे ) महा विद्या देने वाले महा विद्वान् के लिये ( ह्य: ) ब्रह्म ज्ञान की वृद्धि ( एथि ) कीजिये और ( प्रतिब्रहीत्रे ) मोक्ष विद्या के प्रहण करने वाले ( महाम् ) मेरे लिये ( वय: ) तीनों अवस्था के सुख को प्राप्त कीजिये | । ४७ | ।

भाषार्थ:—सब मनुष्यों को योग्य है कि जो सब से उत्तमगुण वाला सब विद्यार्थों में सब से बढ़कर विद्वान हो उस के आश्रय से अन्य अध्यापक विद्वानों को परीक्षा करके अपनी २ कन्या और पुत्रों को उन २ के पढ़ाने थीन्य विद्वानों से पढ़वार्षे और पढ़ने वालों को भी चाहिथे कि अपनी २ अधिक न्यून बुद्धि को जान के अपने २ अनुकुल अध्यापकों की प्रीतिपूर्वक सेवा करते हुए उन से निरन्तर विद्या का प्रहण करें || ४७ ||

कोदादिसासाङ्गिरस ऋषि:|आतमादेवता । आष्युं प्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥ अब अगले मन्त्र में ईश्वर जीवों को उपदेश करता है ॥

कों उद्दात्कस्मां अदात्कामों <u>उत्</u>तात्कामां यादात् । कामों दाता कामः प्रतिग्रद्वीता कामैतत्ते ॥ ४८ ॥

पदार्थ:—(क:) कीन कर्म फल की (अदात्) देता और (कस्म ) किस के लिये (अदात्) देता है। इन दो प्रश्नों के उत्तर (काम:) जिस की कालना सब करते हैं वह परमेश्वर (अदात्) देता और (कामाय) कामना करने वाले जीव को (अदात्) देता है। अब विवेक करते हैं कि (काम:) जिस की योगी जन कामना करते हैं वह परमेश्वर (दाता) देने वाला है (काम:) कामना करने वाला जीव (प्रतिग्रहीता) लेने वाला है। हे (काम) कामना करने वाले जीव!(ते) तेरे लिये मैंने वेदों के द्वारा (पतत्) यह समस्त आज्ञा की है ऐसा तृ निश्चय करके जान || ४८ ||

भाषार्थ:—इस संसार में कर्म करने वाले जीव और फल देने वाला देववर है यहां यह जानना चाहिये कि कामना के विना कोई आंख का पलक भी नहीं हिला सकता इस कारण जीव कामना करे परन्तु धर्मा सम्बन्धी कामना करे अधर्मा की नहीं यह निश्चय कर जानना चाहिये कि जो इस विषय में मनुजों ने कहा है वह वेदानुक्ल है। वैसे इस संसार में अति कामना करना प्रशंसनीय नहीं और कामना के विना कोई कार्ब्य सिद्ध नहीं हो सकता इसलिये धर्मा की कामना करनी और अधर्म की नहीं क्योंक वेदों का पढ़ना पढ़ाना और वेदोक धर्मा का अस्वरणकरना आदि कामना इन्हा के विना कभी सिद्ध नहीं हो सकती ॥ १॥ इस संसार में तोनों काल में इन्हा के विना कोई किया नहीं दीख पड़ती जो २ कुछ किया जाता है सो २ सब इन्हा के विना कोई किया नहीं दीख पड़ती जो २ कुछ किया जाता है सो २ सब इन्हा के विना कोई किया नहीं दीख पड़ती जो २ कुछ किया जाता है सो २ सब इन्हा

च्छा ही का व्यापार है। इसिल्ये श्रेष्ठ वेदोक्त कामों की इच्छा करनी इतर दुष्टकामों की नहीं || ४८ ||

इस अध्याय में बाहर भीतर का व्यवहार, मनुष्यों का परस्पर वर्त्ताव, आतमा का कर्म, आतमा में मन की प्रवृत्ति, प्रथम सिद्ध योगी के छिये ईर्वर का उपदेश, ज्ञान बाहने व छे को योगाभ्यास करना, योग का छक्षण, पढ़ने पढ़ाने वालों की रीति, योग विद्या के अभ्यास करने वालों का वर्त्ताव, योगविद्या से अन्त:करण की शृद्धि, योगाभ्यासी का छक्षण, गृह शिष्य का परस्पर व्यवहार, स्वामि सेवक का वर्त्ताव, न्यायाधीश को प्रजा के रक्षा करने की रीति, राजपुरुष और सभासदों का कर्म, राजा का उपदेश, राजाओं को कर्त्तव्य, परीक्षा करके सेनापित का करना, पूर्ण विद्यान को सभापित का अधिकार देना, विद्यानों का कर्त्तव्य कर्म, ईर्वर के उपासक को उपदेश, यज्ञ के अनुष्ठान करने वाले का विषय, प्रजाजन आदि के साथ सभापित का वर्त्ताव राजा और प्रजा के जनों का सरकार, एक शिष्य की परस्पर प्रवृत्ति, नित्य पढ़ने का विषय, विद्या की वृद्धि करना, राजा को कर्त्तव्य, सेनापित का कर्म, सभाप्यक्ष की किया, ईर्वर के गुणों का वर्णन, उसकी प्रार्थना, श्रवीरों को युद्ध का अनुष्ठान, सेना में रहने वाले पुरुषों का कर्त्तव्य, ब्रह्मचर्य्य सेवन की रीति और ईर्वर का जीवों के प्रति उपदेश, इस वर्णन के होने से सप्तम अध्याय के अर्थ की प्रष्ठास्था के अर्थ के साथ सक्तित जाननी चाहिये।!

पह सातवां ऋष्याय समाप्त हुआ।



## ओ३म्

## **त्र्रथाष्ट्रमाध्यायस्यारम्भः ॥**

अब बाठवें अध्याय का आरम्भ किया जाता है।

विद्यांनि देव सवितर्दुरितानि परांसुव । यहत्रं तहा स्नास्व॥ १॥

उपयाम इत्यस्याङ्किरस ऋषि: । षृहस्पतिस्सोमो देवता । आर्ची पंकिष्ठक्यः । पडचमः स्वरः ।।

उस के प्रथम मन्त्र से गृहस्थी धर्म के लिथे ब्रह्मचारिणी कत्या की कुमार ब्रह्मचारी का प्रहण करना चाहिथे यह अगले मन्त्र में उपदेश किया है।। 💢 चुण्यामगृंहीतोऽस्यादित्येश्यंस्त्वा विष्णं उद्दगाण्येष ते सोम-स्तर्थ रंक्षस्य मा त्वां दभन् ॥ १॥

पदार्थ:—है कुमार ब्रह्मचारिन् ! चौबीस वर्ष पर्दन्त ब्रह्मचर्य सेवने वाली मैं (बावित्येम्य:) जिन्होंने अड़तालीस वर्ष तक ब्रह्मचर्य सेवन किया है उन सज्जनों की समा में (त्वा) अड़तालीस वर्ष ब्रह्मचर्य सेवन करने वाले आप को स्वीकार करती हूं
आप (उपयामगृहीत:) शास्त्र के नियम और उपनियमों को ब्रह्म करने वाले (अिक्ष) हो। है (विष्णो) समस्त श्रेष्ठ विद्या गुण कर्म और स्वभाव वाले श्रेष्ठजन (ते)
आप का (पप:) यह गृहस्थाश्रम (सोम:) सोमलता आदि के तुल्य पेइवर्य का बदाने वाला है (तम्) उस की (रक्षस्व) रक्षा करें। हे (उरुगाय) बहुत शास्त्रों को
पदने वाले! (त्वा) आप को काम के वाण जैसे (मान्भन्) वु:ख देने वाले न होकें।
पैसा साधन कीजिये ॥ १॥

भावार्थ:—सब ब्रह्मचर्याश्रम सेवन की हुई युवती कन्याओं को ऐसी आकांक्षा अवक्य रखनी चाहिये कि अपने सहश रूप गुण कमें स्वमाव और विद्या वाला अपने से अधिक बल्युक अपनी इच्छा के योग्य अन्तः करण से जिस पर विशेष प्रीति हो ऐसे पति की स्वयंवर विधि से स्वीकार कर के उस की सेवा किया करें। ऐसे ही हुमार ब्रह्मचारी लोगों को चाहिये कि अपने अपने समान युवति स्त्रियों का पाणिश्र-हण करें इस प्रकार दोनों स्त्री पुरुषों को सनातन गृहस्थों के धर्म का पालन करना चाहिये। और परस्पर अलन्त विषय की लोलुपता तथा वीर्य का विनाश कभी नकरें किन्तु सदा ऋतुगामी हों। दश सन्तानों को उत्पन्न करें और उन्हें अच्छी शिक्षा वैकर

अपने ऐश्वर्यं की वृद्धि कर प्रीति पूर्वक रमण करें जैसे आपस में एक से दूसरे का वियोग अप्रीति और व्यक्तिवार आदि दोष न हों वेसा वर्त्ताव वर्तकर आपस में एक दूसर की रक्षा सब प्रकार सब काल में किया करें || १ ||

कदाचन इत्यस्य क्रियस ऋषि:। गृहपतिर्मधवा देवता । भुरिक् पंकिदछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर भी गृहस्यों के धर्म का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ।।
कहा खून स्तरी रेसि नेन्द्र सम्बक्ति दाशुषे। उपोषं सु मंचवन्मूयु इस ते दाने देवस्य गृच्यत आदित्येभ्यंस्त्या ॥ २ ॥

पदार्थ:—हे (इन्द्र) परमैदवर्य से युक्त पति ! जिस कारण आप (कदा) कमो (चन) भी (स्तरी:) अपने स्वभाव को छिपाने वाले (न) नहीं (असि) हैं इस कारण (दाशुषे) दान देने व.ले पुरुप के लिथे (उपोप) समीप (सम्बस्ति) प्राप्त होते हैं। हे (मधवन्) प्रशंसित धन युक्त भत्ती ! (देवस्य) विद्वान् (ते) आपका जो (दानम्) दान अर्थात् अच्छी शिक्षा वा धन अ.दि पदार्थों का देना है (इत्) वहीं (जु) शीद्र (भूय:) अधिक कर के मुझ को (पृच्यने) प्राप्त होवे इसी से में स्त्रों भाव से (आदित्येभ्य:) प्रति महोने हुछ देने वाले आप का आश्रय करती हूं।। २।।

भाषार्थ:—विवाह की कामना करने वाली युवति स्त्रों को चाहिये कि जो छल कपट आदि आचरणों से रहित प्रकाश करने और एक हो स्त्रों को चाहने पाला जिन्तेन्द्रिय सब प्रकार का उद्योगी धार्मिक और विद्वान पुरुष हो उस के साथ विवाह करके आनन्द में रहे। | २ ||

कदाचन प्रयुच्छसीत्वस्य क्षिप्त ऋषि: । आदित्यो गृहपतिर्देषता । निचृदार्षी पंकिश्छन्द: । पश्चम: स्वर: ॥

फिर भी गृहस्थ का धर्मी अगले मन्त्र में कहा है ॥

क्रदाचन प्रगुंच्छस्युभे निपासि जन्मेनी । सुरीयादिस्य सर्थननत इन्द्रियमा तस्थाबसुनै दिव्यादित्येभ्येस्त्वा ॥ ३ ॥

पदार्थ:—इस मन्त्र में नकार का अध्याहार आकाक्षा के होने से होता है। हे पने ते! आप को (कदा) कभी (चन) भी (प्र) (युच्छिस ) प्रमाद नहीं करते हो तो अपने (डमें) दोनों (जन्मनी) वर्तमान और परजन्म की (पासि) निरन्तर पाछते हो। हे (अ.दित्य) विद्याः गुणों में सूर्व्य के तुल्य प्रकाशमान जो (ते) अ.प के (सन्वतम्) उत्पत्ति धर्मी युक्त कार्व्य सिद्ध करने हते (इन्द्रियम्) मन अ.दि इन्द्रिय के

बश में रहें तो आप (आ) (तस्थी) (दिवि) प्रकाशित व्यवहारों में (अमृतम्) अविनाशी सुका को प्राप्त हो जावें। हे (तुरीय) चतुर्थाश्रम के पूर्ण करने वाले (आ-दित्येभ्य:) प्रतिमास के सुका के लिये (त्वा) इंद्वेन्द्रिय आप को मैं स्त्री स्वीकार करती है || ३ ||

भाषार्थ: -- जो प्रमादी पुरुष विवाहित स्त्री को छोड़कर पर स्त्री का सेवन करता है वह इस छोक और परलोक में दुर्भागी होता है और जो संयमी अपनी हो स्त्री का चहने वाला दूसरे की स्त्री को नहीं चाहता यह दोनों लोक में परम सुख को क्यों न भोगे। इस से संब स्त्रियों को योग्य है कि जितेन्द्रिय पति का सेवन करें अन्य का नहीं || दे ||

यद्वी देवानामित्यस्य कृत्स ऋषि: । अ.दित्यो गृहपतिदेवता । निचृज्जगतीछ-न्यः । निषःदः स्वरः ॥

फिर भी गृहाश्रम का विषय अगले मंत्र में कहा है।

युक्तो देवानुःम्प्रत्येति सुम्नमादित्याम् अर्थता सृह्यन्तः। आ बांडवांची सुमृतिवेदत्याद्धः इतिचुचा वेरिको विस्तरासंदादिः त्येभ्यंस्था॥ ४॥

पदार्थ:—हे ( आदित्यास: ) स्वर्ध लो जो के समान विद्या आदि शुभ गुणां से प्रकाशमान! आप जो ( देवानाम् ) विद्वान् ( व: ) आप लो जों का यह ( यद्वा: ) स्वर्ध पुरुषों के वर्तने योग्य गृहाश्रम व्यवहार ( सुन्नम् ) सुख को ( प्रति ) ( प्रति ) निश्चय करके प्रस करता है और (या) जो ( अहां: ) गृहाश्रम के सुख को लिख करने वाली ( अविद्यों ) अव्छी शिक्षा और विद्याभ्यास के पी छे विद्वान प्राप्ति का हेतु ( व-रिवो वित्तरा) सराज्यवहार का निरन्तर विद्वान देने वाली आप लोगों की ( सुमति: ) श्रेष्ठ बुद्धि श्रेष्ठ मार्ग में निरन्तर ( आ ) ( वश्च्यात् ) प्रवृत्त होवे जो ( आदित्यभ्य: ) आप्तविद्वानों से उत्तन विद्या और शिक्षा जो ( वश्च्यात् ) तुम्न को ( अतत् ) प्राप्त हो ( वित् ) उस बुद्धि से हो युक्त हम दो स्वर्ण पुरुष को ( मृहयन्त: ) सदा रुख देते रहिये ॥ ४ ॥

भावार्य:—विवाह करके स्त्री पुरुषों को चाहिये कि जिस २ काम से विद्या अच्छी शिक्षा बुद्धि घन सुहुद्ध व और परोपकार बढ़े उस कर्म का सेवन अवस्य किया करें ॥ ॥।

विवस्विक्षस्य कुत्त ऋषि:। गृहपतयो देवता:। आद्यस्य प्राजापत्याऽ बुष्टुप्छन्दः। गान्यारः स्वरः। श्रदित्युत्तरस्य निचृदार्षी जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥

फिर भी गृहस्थ का धर्म अगले मंत्र में कहा है ॥

विवंदनज्ञादिर<u>य</u>ेष ते सोम<u>पीथस्तिस्मिन् मत्स्य । अर्दस्मै नर्</u>ये वर्षसे द्धात<u>न</u> यदां<u>शि</u>द्दी द्म्पंती <u>वाममंदनुतः । पुमान् पुत्रो</u> जायते <u>विन्दने</u> वस्वधां <u>विद्दवाहां</u>रप एंधते गृहे ॥ ५ ॥

पदार्थ:—हे (विवस्तन्) विविध प्रकार के स्थानों में वसने व.ले ( आदित्य ) अविनाशों स्वरूप विद्वान् गृहस्थ ! (एप:) यह जो (ते) अपका (सोमर्गथ:) जिस में सोमलता आदि ओपधियों के रस पीने में आवे ऐसा गृहाश्रम है (तिसान्) उस में आप (विश्वाहा) सब दिन (मत्स्व) आनित्त रहो। हे (नरः) गृहाश्रम करने वाले गृहस्थो ! आप लोग (अस्में) इस (वचसे) गृहःश्रम के वाग् व्यवहार के लिथे (श्रत्) सत्य हां का (दधातन) धारण करो (यत्) जिस (गृहे) गृहाश्रम में (दम्पतों) स्लेपुरुप (वामम्) प्रशंसनीय गृहाश्रम के धर्म को (अश्वतः) प्राप्त होते हैं उस में (आशोर्दा) कामना देने वाला (अरपः) निष्पाप धर्मात्मा (पुमान्) पुरुपार्थी (पुत्रः) वृद्धावस्था के दुःखों से रक्षा करने वाला पुत्र (जायते) उत्पन्न होता है और वह उत्तम (वस्तु) धन को (विन्दते) प्राप्त होता है (अध) इस के अनन्तर वह (पधते) विद्या कुटुम्ब और धन के ऐश्वर्य से बढ़ता है ॥ ५॥

भावार्थ:—स्त्रीषुवर्षों को चाहिथे कि अच्छो प्रोति से परस्पर परीक्षा पूर्वक स्वयं-बर विवाह और सत्य आचरणों से संतानों को उत्पन्न कर बहुत पेश्वर्य को प्राप्त होके नित्य उन्नति पार्वे ॥ ५ ॥

वाममचेत्यस्य भरद्वाज ऋषिः। गृहपतयो देवताः। निचृदार्षा छिष्टुप्छन्दः। धैवतः स्वरः॥

फिर भी गृहस्थों की किस प्रकार प्रयत्न करना चाहिये इस विषय का उपदेश अगले भंत्र में किया है।।

वामम्य संवितवीमम् इवो दिवे दिवे वामम्सम्यंश्रं साबीः। बामस्य हि क्षयंस्य देवभूरेग्या ध्रिया वाममार्जः स्याम ॥ ६ ॥

पदार्थ: हे (देव) सुख देने ( सिवत: ) और समस्त पेदवर्थ के उत्पन्न करने वाले मुख्यजन ! आप ( अस्मभ्यम् ) हम लोगों के लिये ( अद्य ) आज ( वामम् ) अति प्रशंसनीय सुख (ड) और आज हाँ किन्सु क्या (श्व:) अगले दिन (वामम्) उक सुख तथा (विवे दिवे) दिन दिन (वामम्) उस सुख को (सावा:) उत्पच काँजिये जिस से हम छोग आप की कृपा से उत्पच हुई (अया) इस (धिया) श्रेष्ठ बुद्धि से (भूरे:) अनेक पदार्थों से युक्त (वामस्य) अत्यन्त सुन्दर (क्षयस्य) गृहाश्रम के बीच में (वाममाज:) प्रशंसनीय कर्म करने वाले (हि) हो (स्थाम) होवें ॥ ६॥

भाषार्थ: —गृहस्थ जनों को चाहिये कि ईश्वर के अनुग्रह से प्रशंसनीय बुद्धियुक्त मङ्गलकारी गृहाश्रमो होकर इस प्रकार का प्रयान करें कि जिस से तीनों अर्थात् भूत भविष्यत् और वर्समान काल में अत्यन्त सुखी हों ॥ ६ ॥

उपयामगृहीतोसोत्यस्य भरद्वाजऋषिः । सिवता गृहपतिदेवता । विराद् ब्राह्मचनुष्युप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर भी गृहाश्रम का धर्म अगले मंत्र में कहा है ॥

जुगुगमगृंहीतोऽसि साविष्टांऽसि चनोधाइचंनांधा असि चनो मर्थि घेहि। जिन्नं गुझं जिन्नं गुझपंतिम्भगांप देवायं त्वा स-विन्ने॥ ७॥

पदार्थ:— है पुरुष ! तुझ से जैसे मैं नियम और उपनियमों से श्रहण करीगयी हूं वैसे मैंने भाप को (उपयामगृहात:) विवाह नियम से श्रहण किया (असि) है जैसे आप (चनीधा:) (चनोधा:) अन्त २ के धारण करने वाले (असि) हैं और (सा-वित्र:) सिवता समस्त संतानादि सुख उत्पन्न करने वाले आप को अपना इष्ट्रेव मानवे वाले (असि) हैं वैसे मैं भी आप के निमित्त धारण करूं जैसे आप (यज्ञम्) हद पुरुषों के सेवन योग्य धर्म व्यवहार को (जिन्व) प्राप्त हों वैसे मैं भी प्राप्त हो-ऊं और जेसे (सिवन्ने) सन्तानों की उत्पत्ति के हेतु (भगाय) धनादि सेवनीय (देवाय) दिव्य ऐश्वर्य के लिये (यज्ञपतिम्) गृहाश्रम को पालने हारे आप को मैं प्रस-वारक्षं वैसे आप भी (जिन्व) तृष्त की जिथे ॥ ॥

भावार्थः—इस मन्त्र में वाचकलु०- विवाहित स्त्री पुरुषों को योग्य है कि लाभ के अनुकूल व्यवहार से परस्पर ऐइवर्य पार्चे और प्रीति के साथ संतानीत्पत्ति का आच-रण करें || ७ ||

उपयामगृहीतोसीत्यस्य भरद्वाज ऋषि:। विद्वे देवा गृहपतयोदेवता:। आद्यस्य प्राजापत्या गायत्रो छन्द:। षड्ज: स्वर:। सुशम्मेत्यस्य निचृदार्षो बृहती छन्दः

मध्यमः स्वरः॥

े किर भी गृहस्य को संबने योग्य घर्म्म का उपदेश भगले मन्त्र में किया है ॥

<u>खप्यामगृंहीतोऽसि सुशस्मीसि सुप्रातिष्ठानो वृहदंखाय</u> नर्मः ।

विद्वेभगस्त्वा देवेभयं एव ते योतिर्विद्वेभगस्त्वा देवंभयंः ॥ ८॥

पदार्थ:—है पते! जैसे मैंने आप को (उपयामगृद्दांत:) नियम उपनियमों से प्र-हण किया है (असि) हैं और (सुप्रतिष्ठानः) अच्छो प्रतिष्ठा और (सुशर्मा) अच्छे घर वाले (असि) हो उन (बृहदुक्षाय) अत्यन्त वीर्य देने वाले आप को (नमः) अ-च्छे प्रकार संस्कार किया हुआ अस चित्त का प्रसम्भ करने वाला उचित समय पर देती हूं जिस आप का (एप:) यह (योनि:) सुखदायक महल है (त्वा) उस आ-प को (विश्वेश्यः) सब (देवेश्यः) दिव्य सुखों के लिथे सेवन करती हूं और (त्वा) आप को (विश्वेश्यः) समस्त (देवेश्यः) विद्वानों के लिथे नियुक्त करती हूं यैसे आ-प मुझको की जिथे ॥ ८॥

मावार्य:—जिस गृहाश्रम भोगने की इच्छा रखने वाले पुरुष का सब ऋतुओं में सुख देने वाला घर हो और आप वीर्यवान हो उसी को स्त्री पितभाव से स्वीकार करें और उस के लिये यथोचित समय पर सुख देवें तथा आप उस पित से उचित समय में दिव्य सुख भोगें और वे स्त्री पुरुष दोनों विद्वानों का सत्संग किया करें ॥ ८॥

उपयामगृहीतोऽसीन्यस्य भरद्वाज ऋषि:।गृहपतयो विद्वेदेवा देवता:।

आचस्य प्राजापत्या गायत्री, षृहस्पतिसुतस्थेति मध्यमस्याप्युं िणक्, अहमित्युत्तरस्य स्वराहार्षः पंक्तिश्चछन्दांसि । क्रमेणवज्जर्वभणञ्चमाः स्वराः॥

फिर गृहस्थ का धर्मी अगले मन्त्र में कहा है।। <u>जपगामगृहीतोऽसि बृह</u>स्पतिस्तृतस्य देवसोम तुऽइन्देंदिनिह

यार्वतः । पत्नीवत्रोग्रहीया क्रब्यासम् । अहम्पुरस्तादृहम्ब-स्ताधदुन्तरिक्षन्तद्वं मे प्रितार्भृत्। अहथस्य्यसम्यतो दृद्क्वीहन्द्वे-

वानंमपर्मङ्कृता यत्॥ ६॥

पदार्थः—हे (सोम) ऐश्वर्यं सम्पन्न (देव) अति मनोहर पते! जिस आप को मैं कुमारी ने (उपयामगृहीत:) विवाह नियमों से स्वीकार किया (अति) है उन (इन्द्री:) सोम गुण सम्पन्न (इन्द्रियावत:) बहुत धन वाले और (पक्षीवत:) यझ समय्य में प्रशंसनीय स्त्री प्रहण करने वाले (इहस्पति द्वास्य) और बहुते वेद वाणी के पालने वाले के पुत्र (ते) आप के गृह और संवन्धियों को प्राप्त होके मैं (परस्तात्) आगे और (अवस्तात्) पीछे के समय में (ऋध्यासम्) सुझों से बढ़ती जाऊं।

(यत्) जिस (देवानाम्) विद्वानों की (गुहा) बुद्धि में स्थित (अन्तरिक्षम्) सम्भ विद्वानकों में (पिम) प्राप्त होती ह् उसी की तू मी प्राप्त हो और जो (मे) मेरा (पिता) पालन करने हारा (अभूत) हो (अहम्) मैं (उभयत:) उसके अगले पि-छले उन शिक्षा विषयों से जिस (स्थ्यम्) चर अचर के आत्माकप परमेदवर को (ददर्श) देखं उसी को तूमों देखा। १।।

भाषार्थ: स्त्री भार पुरुष विवाह से पहिले परस्पर एक दूसरे का परीक्षा कर के अपने समान गुण कर्म स्वभाव रूप घळ आरोग्य पुरुषार्थ और विद्या युक्त होकर स्वयंवर विधि से विवाह करके ऐसा यत्न करें कि जिस से धर्म अर्थ काम और मोश्र को सिद्धि को प्राप्त हों जिस के माता और पिता विद्यान न हों उनके संतान भी उत्तम नहीं हो सकते इस से अच्छी शिक्षा और पूर्ण विद्या को प्रहण करके हो गृहाश्रम के आचरण करें इस के पूर्व नहीं ॥ १॥

अग्ना २।। इ पत्नीविक्तत्यस्य भरद्वाजऋषि:। गृहपतयो देवता:। विराइ आह्नां वृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः।।
आहें अपने पुरुष की किस प्रकार से प्रशंसा और प्रार्थना करे इस विषय का
उपदेश अगले मंत्र में किया है।।

अग्ना । इ पत्नीवन्तमु जूर्देवन त्वष्ट्रा सोर्मिण्य स्वाहां । प्रजा-पंतिर्देषासि रेनोधा रेनो मधि धहि प्रजापंतरते वृष्णी रेनोधसो रेनोधार्मशीय ॥ १०॥

पदार्थ:—हे (अग्ने) समस्त छुण पहुँचाने वाले स्वामिन ! (सजूः) समीन प्रीति करने वाले आप मेरे (देवेन) दिव्य सुल देने वाले (त्यष्टा) समस्त दुःस विनाश करने वाले गुण के साथ (स्वाहा) सन्यवाणी युक किया से (सोमम्) सोम
वल्ली आदि ओषधियों के विशेष आस्त्र को (पिय) पीओ! हे (पक्षीवन्) प्रशंसनीय
यहा सम्बन्धिनो स्त्रों को ब्रहण करने (तृपा) वीर्व्य सीचने (रेतोधाः) वीर्व्य धारण
करने (प्रजापतिः) और सन्तानादि के पालने वाले! जो आप (असि) हैं वह (मथि) मुझ विवाहित स्त्री में (रेतः) वीर्व्य को (धिहि) धारण कीर्जिये हे स्वामिन्!
में (वृष्णः) वीर्व्य सीचने (रेतोधसः) पराक्रम धारण करने (प्रजापतेः) सन्तान
आदि की रक्षा करने वाले (ते) आप के संग से (रेतोधाम्) वीर्व्य वान् अति पराकम युक पुत्र को (अशीय) प्राप्त होजं। १०।।

भाषार्थ:- इस संसार में मनुष्य जन्म को पाकर स्त्री और पुरुष महाचर्य उसम

विचा अच्छागुण और पराक्रम युक्त होकर विवाह करें विवाह की मर्यादा ही सैं स-न्तानों की उत्पत्ति और रितकीडा से उत्पन्न हुए सुख को प्राप्त होकर नित्य आनन्द में रहे विना विवाह के स्त्री पुरुष व पुरुष स्त्री के समागम की इच्छा मन से भी न करें जिससे मनुष्य व्यक्ति की बढ़ती होवे इससे गृहाश्रमका आरम्म स्त्री पुरुष करें ॥१०॥

उपयामगृहीतोसीत्यस्य भरद्वाजऋषिः । गृहपतयो देवताः । निचृदा-

र्ध्यतुषु प् छन्द: । गान्धार: स्वर: ॥ फिर गृहस्थों का धर्म अगले मंत्र में कहा है ॥

जुण्यामगृहीतोऽसि हरिरसि हारियां जनो हरिभ्यान्स्या । इ-व्याक्तिना स्थं सहस्रोद्धा इन्द्रांच ॥११ ॥

पदार्थ:—हे पते ! आप ( उपयामगृहोत: ) गृहाश्रम के लिये ग्रहण किये हुए ( अ-सि ) हैं ( हारियोजन: ) घोड़ों को जोड़ने वाले सारिथ के समान(हरि: ) यथायो-ग्य गृहाश्रम के व्यवहार को चलने वाले ( असि ) हैं इस कारण ( हरिश्याम् ) अ-व्छी शिक्षा को पाए हुए घोड़े से युक्त रथ में विराजमान (त्वा ) आप की मैं सेवा करूं तुम लोग गृहाश्रम करने वाले ( इन्द्राय ) परमैदवर्य्य की प्राप्ति के लिये ( सहसो-मा: ) उत्तम गुण युक्त होकर ( हर्यों: ) वेगादि गुण वाले घोड़ों को ( धाना: ) स्था-नादिकों में स्थापन करने वाले ( स्थ ) होओ ॥ ११ ॥

भावार्थ:—ग्रह्मचर्य्य से शुद्ध शरीर समुण सिंद्ध ग्रायुक्त होकर विवाह की रुख्य करने वाले कन्या और पृष्ठप युवावस्था की पहुंच और परस्पर एक दूसरे के धन की उभावि को अच्छे प्रकार देखकर विवाह करें नहीं तो धन के अभाव में दु:ब की उभावि होती है, इसिलये उक्त पृणीं से विवाह कर आनिन्दत हुए प्रति दिन ऐश्वर्य की उभावि करें ॥ ११ ॥

यस्त इत्यस्य भरद्वाजऋषिः । गृहपतयोदंदताः । आर्धापंकिश्छन्दः ।

पञ्चम: स्वर: ॥

अब गृहस्थों की मित्रता अगले मंत्र में कहीं है ॥

यस्त्रे अञ्बस्तिर्भेचो यो ग्रोसिन्स्तर्यं त दृष्टवंजुबस्तुतस्तीम-स्य <u>जास्तोक्थ</u>स्योवंदृतस्योवंदृतो अक्षयामि ॥ १२ ॥

पदार्थः — हे प्रियवीर पुरुष मित्र ! जो आप (उपहृतः ) मुझ से सत्कार प्राप्त हो-कर (अभ्यसनि: ) अग्नि मादि पदार्थं वा घोडों और (गोसनि: ) संस्कृत वाणी भूमि और विद्या प्रकाश आदि अच्छे पदार्थों के देने वाले ( असि ) हैं उन (शस्तोकथस ) प्रशंसित ऋ नेद के स्क युक्त (इष्टयज्ञुष:) इष्ट सुल कारक यजुर्षेद के भागयुक्त वा (स्तुतस्तोमस्य) सामवेद के गान के प्रशंसा करने हारे (ते) आप का (यः) जो (भक्षः) चाहना से भोजन करने योग्य पदार्थ है उस को आप से सत्हृत हुई मैं (भक्षयामि) भोजन कर्क । तथा हे प्रिये सिल ! जो त् अग्नि आदि पदार्थ वा बोड़ों के देने और संस्कृत वाणी भूमि विद्या प्रकाश आदि अच्छे २ पदार्थ देने वाली है उस प्रशंसनीय ऋक् स्कू माग से स्तुति किथे हुए सामगान करने वाली तेरा जो यह भोजन करने योग्य पदार्थ है उस को अच्छे मान से युलाया हुआ में भोजने करता है।। १२॥

भावार्थ:—अब्छे उस्साह बढ़ाने वाले कामों में गृहाश्रम का आचरण करने वाली स्त्री अपनी सहेलियों वा पुरुष गृहाश्रमी पुरुष अपने इष्ट्रिमित्रश्रीर बन्धु जन आदि को बुलाकर भोजन आदि पदार्थों से यथायोग्य सत्कार करके प्रसन्न करें और परस्पर भी सदा प्रसन्न रहें और उपदेश शास्त्रार्थ विद्या वाग्विलास की करें ॥ १२ ॥ देवहतस्येत्यस्य भारद्वाज ऋषिः । गृहपतयो विद्वेदेवा देवताः । मनुष्यकृतस्येत्यस्य साम्युष्णिक्, पितृहृतस्येत्यस्यात्महृतस्येत्यस्य च निचृत् साम्युष्णिक्, पनस इत्यस्य प्राजापत्योष्णिक्, यच्चाहमित्यस्य निचृदार्थुं प्णिक् च छन्दांसि

ऋषभः स्वरः ]]

अगले मंत्र में पूर्वीक विषय प्रकारान्तर से कहा है ॥
देवकृत्तस्पैनेसोऽख्यजंनमसि मनुष्युकृत्स्पैनेसोऽख्यजंनमसि
पितृकृत्तस्पैनेसोऽख्यजंनमस्यात्मकृत्तस्पैनेसोऽख्यजंनमस्येनेस एनसोऽख्यजंनमसि । यद्याहमनो खिद्राँद्रचकार् यद्याचिद्राँस्तस्य
सर्वस्पैनेसोऽख्यजंनमसि ॥ १३ ॥

पदाथ:—हे सब के उपकार करने वाले मित्र : आप (देषहतस्य) दान देने वाले के (एनस:) अपराध के (अवयजनम्) विनाश करने वाले (आस) हो (मृह्यच्य-कृतस्य) साधारण मनुष्यों के किये हुए (एनस:) अपराध के (अवयजनम्) विनाश करने वाले (असि) हो (पितृहतस्य) पिता के किये हुए (एनस:) विरोध आच-रण के (अवयजनम्) अच्छे प्रकार हरने वाले (असि) हो (आग्महतस्य) अपने क-र्संव्य (एनस:) पाप के (अवयजनम्) दूर करने वाले (असि) हो (एनस:) (एनस:) अधर्मा अधर्मा के (अवयजनम्) नाश करने हारे (असि) हो (विद्वान्) जानता हुआ में (यत्) जो (च) कुछ भी (एन:) अधर्माचरण (चकार) किया,

करता हूं वा करूं (अविद्वान्) अनजान में (यत्) जो (च) कुछ भी किया, करता हूं वा करूं (तस्य) उस (सर्थस्य) सब (एनसः) दुष्ट आचरण के (अवयजनम्) दूर करने वाले आए (असि) हैं ॥ १३॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमालक्कार है—जैसे विद्वान गृहस्थ पुरुष दान आदि अ-इक्के काम के करने वाले जनों के अपराध दूर करने में अच्छा प्रयत्न करें। जाने वा विना जाने अपने कर्सट्य अर्थान् जिस को किया चाहता हो उस अपराभ को आप छोड़ें तथा औरों के किथे हुए अपराध को औरों से दुड़ायें वैसे कर्म करके सब लोग वयोक समस्त दुखों को प्राप्त हों।। १३।।

संवर्षसेत्यस्य भरक्षाज्ञक्रिषः । गृहपतयो देवताः । विराजार्षा त्रिष्टुप्छन्दः ।

धैवतः स्वरः॥

फिर भी मित्रहत्य का उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। संबधिमा पर्यमा सन्तन् भिरगंनमि मनेमा सक्ष शिवेने। स्वष्टां सुदश्रो विदंघातु रायोऽनुंमार्छु तन्त्रो यहिलिष्टम्॥ १४॥

पदार्थ:—हे सब विद्याओं के पढ़ने (त्वष्टा) सब व्यवहारों के विस्तार कारक (सुदम:) अत्युत्तम दान के देने वाले विद्वन् ! आप (संशिवेन) ठीक २ कल्याणका-रक (मनसा) विद्वानयुक्त अन्त:करण (संवर्चसा) अच्छे अध्ययन अध्यापन के प्रकाश (पयसा) जल और अन्न से (यत्) जिस (तन्व:) शरीर की (विलिष्टम्) विशेष न्यूनता को (अनुमार्ष्ट्र) अनुकूल शुद्धि से पूर्ण और (राय:) उत्तम धनों को (विद्यातु) विधान करो उस देह और शरीरों को हम लोग (तन्नूमि:) ब्रह्मचर्य मृतादि सुनियमों से बल्युक्त शरीरों से (समगन्मिह) सम्यक्त प्राप्त हों।। १४।।

भाषार्थ:—इस मन्त्र में वाचक हो। प्रशालकार है—मनुष्यों को चाहिये कि पुर-षार्थ से विद्या का सम्पादन, विधिपूर्वक अस और जल का संवन, शरीरों को नि-रोग और मन की धर्म में नियंश कर के सदा खुल की उसति करें और जो कुछ न्यू-नता हो उस को परिपूर्ण करें, तथा जैसे कोई मित्र तुम्हारे सुल के लिये वर्साव वर्से वैसे उस खुल के लिये आप भी वर्सों ॥ १४॥

समिन्द्रमित्यस्यातृऋष्पः । गृहपतिदेवता । भुरिगाषी त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

र्फर मित्र का इत्य अगले मन्त्र में कहा है ॥
सिमेन्द्रणो मनेसा नेषि गोश्चिः सर्थं सूरिभिर्मधबन्दस्थं स्वस्त्या।
संब्रह्मंखा देवकृतं यदस्ति सन्देवानां र सुमतौ प्रज्ञियांना र स्वाहां १९।

पदार्थ:—है (मघवन्) पूज्य धनयुक्त (इन्द्र) सत्यविद्यादि ऐइवर्य्य सिहत (सम्) सम्यक् पढ़ाने और उपदेश करने हारे! आप जिस से (सम्) (मनसा) उत्तम अन्तः करण से (सम्) अच्छे मार्ग (गोभिः) गौओं वा (सम्) (ख्वस्त्या) अच्छे २ वचन युक्त सुख कप व्यवहारों से (सूरिभिः) विद्वानों के साथ (ब्रह्मणा) येद के विद्वान वा धन से विद्या और (यत्) जो (यिद्वानाम्) यद्ग के पालन करने दले को करने योग्य (देवानाम्) विद्वानों की (स्वाहा) सत्य वाणी युक्त (सुमती) श्रष्ट बुद्धि में (देवहृतम्) विद्वानों के किये कम्म हैं उन को (स्वाहा) सत्य वाणी से (नः) हम लोगों को (सक्षंपि) सम्यक् प्रकार से प्राप्त करते हो, इसी से आप इन्मारे पूज्य हो ॥ १५ ॥

भाषार्थ:—गृहस्थ जनों को विद्वान् छोग इस छिये सत्कार करने योग्य हैं कि वे बालकों को अपनी शिक्षा से गुणवान् और राजा तथा प्रजा के जनों को ऐदवर्ष्य युक्त करते हैं ॥ १५॥

संवर्जसा इत्यस्यात्रिऋषि: । गृहपतिर्देवता । विराडापी त्रिष्टुष्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर भी उक्त विषय को अगले मन्त्र में कहा है।।

संबधिमा पर्यमा सन्तन्भिरगंनमहि मनमा सक्ष शिवेनं । त्व-ष्टां सुदच्चो विदंषातु रायोऽनुंमार्ष्टु तन्त्रो यक्विलिष्टम् ॥ १६ ॥

पदार्थ:—हे आप्त अत्युक्तम विद्वानी! आप छोगों की सुमित में प्रवृत्त हुए हम छोग जो अप छोगों के मध्य (सुद्वप्त:) विद्या के दान से विज्ञान को देने और (ख-ष्टा) अविद्यादि दोगों का नष्ट करने वाला विद्वान हम को (संवर्ध्यता) उत्तम दिन और (पयसा) रात्रि से (संशिवेन) अति कल्याणकारक (मनसा) विज्ञान से (य-त्) जिस (तन्व:) शरीर के हानिकारक कर्म्म को (अनुमाप्ट्र ) दूर करे और (रा-य:) पृष्टिकारक द्रव्यों को (विद्यानु) प्राप्त करार्ये उस और उन पदार्थों को (सम-गन्महि) प्राप्त हों ॥ १६॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को चाहिये कि दिन रात उत्तम सज्जनों के सङ्ग से धर्मार्थ काम और मोक्ष की सिद्धि करते रहें || १६ ||

भाता रातिरित्यस्यात्रिऋषिः । विश्वेदेवा गृहपतयो देवताः । स्वराडार्षा त्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

फिर गृहस्थों के कर्मा का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

धाता रातिः संवितेदं जुंबन्ताम्यजापंतिर्निधिपा देवो अगिनः।

त्वष्टा विद्यां: ग्रजवां सथं रराणा यजमानाग्र इविणन्द्धा<u>न</u> स्वाहां ॥ १७॥

पदार्थ:—हे गृहस्थो ! तुम (धाता) गृहाश्रम धर्मा धारण करने (रातिः) सब के लिये सुख देने (सिवता) समस्त ऐइवर्घ्य के उत्पन्न करने (प्रजापितः) सन्तानादि के पालने (निधिपाः) विद्या आदि ऋदिः अर्थात् धन समृद्धि के रक्षा करने (देवः) दोषों के जातने (अग्नः) अविद्या रूप अन्धकार के दाह करने (त्वष्टा) सुख के बढ़ाने और (विष्णुः) समस्त उत्तम २ शृभ गुण करमों में व्याप्त होने वालों के सदश हो के (प्रजया) अपने सन्तानादि के साथ (संरराणाः) उत्तम दानशील होते हुए (स्वाहा) सत्य किया से (इदम्) इस गृहकार्य्यं को (ज्ञषन्ताम्) प्रौति के साथ सेवन करो और बलवान् गृहाश्रमी होकर (यज्ञमानाय) यहा का अनुष्ठान करने वाले के लिये जिस बल से उत्तम २ बली पुरुष बढ़ते जायं उस (द्रविणम्) धन को (द्रधात) धारण करो ॥ १७॥

भाषार्थ: —गृहस्थों को उचित है कि यथायोग्य रीति से निरन्तर गृहाश्रम में रह के अच्छे गुण कम्मों का धारण ऐश्वर्य्य की उन्नति तथा रक्षा प्रजा पालन योग्य पुरुषीं की दान दु:खियों का दु:ख छुड़ाना शत्रुओं को जीतने और शरीरात्म बल में प्रवृत्ति आदि गुण धारण करें ॥ १७॥

सुगाव इत्यस्यात्रिऋषिः । गृहपतयो देवताः । आर्षा त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर गृह कर्मा का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

सुगा वो दे<u>वाः</u> सदंना अकम्मे य आंज्यमेद्ध सर्वनं जु<u>षाः</u> णाः। भरमाणा वहंमाना ह्वी १९ ग्रस्मे धंत्त वसवो वस्<u>ति</u> स्वा-हां॥ १८॥

पदार्थ:—है (वसव:) श्रंष्ठ गुणां में रमण करने वाले (देवा:) व्यवहारी जानी! (ये) जो (स्वाहा) उत्तम किया से (इदम्) इस (सवनम्) ऐइवर्य्य का ( जुणा-णा:) सेवन (भरमाणा:) धारण करने (वहमाना:) औरों से प्राप्त होते हुए हम लोग तुम्हारे लिये (सुगा) अच्छी प्रकार प्राप्त होने योग्य (सदना) जिन के निमित्त पुरुषार्थ किया जाता है उन (हवीं पि) देने लेने योग्य (वस्नि) धर्नों को (अक-म्म्) प्रकट कर रहे और (आजग्म) प्राप्त हुवे हैं (अस्मे) हमारे लिये उन ( यस्नि) धर्नों को आप (धत्त) धरो ॥ १८॥

भावार्थ:-- जैसे पिता पति इवशुर सास् मित्र और स्वामी पुत्र कन्या स्त्री स्तुवा

सका और मृत्यों का पालन करते हुए सुक देते हैं बैसे पुत्रादि भी इन की सेवा कर-ना उचित समझें || १८ ||

> यांश। आवह इत्यस्यात्रिक्षंपिः । विश्वेदेवाः गृहपतयो देवताः । भुरिगार्षी त्रिष्टुप्छन्दः । धेवतः स्वरः ॥ फिर मी घर का काम अगले मंत्र में कहा है ॥

याँ २॥ आवंद उशातो देव देवाँस्तान्येर प्रस्वे ग्रंगने मधस्ये। ज्ञ क्षिवार सं: पण्चित्रश्सेश्च विद्ये सुङ्ग्रमीर स्वरातिष्ठतानु

स्वाहां ॥ १९॥

पदार्थ:—हे (देव ) दिव्य स्वभाव वाले अध्यापक ! तृ (स्व ) अपने (सधस्थे ) साथ बैठने के स्थान में (यान ) जिन (उशत: ) विद्या आदि अच्छे २ गुणों को का-मना करते हुए (देवान् ) विद्वानों को (आ) (अवह: ) प्राप्त हो (तान् ) उन को धमा में (प्र) (देर्य) नियुक्त कर । हे नृहस्थ ' जिल्लांस:) अस्न खाते और (पिवांस:) पानी पौते हुए (विद्वे ) सब तुम लोग (स्वाहा ) सत्यवाणी में (धर्मम् ) अस्म मौर यज्ञ तथा (अस्म् ) श्रंष्ठ बुद्धि वा (स्व ) अत्यंत सुख को (अनु ) (आ) (ति-ष्ठत ) प्राप्त होकर सुखी रहो ॥ १९ ॥

भावार्थ:—प्स संसार में उपदेश करने वाले अध्यापक से विद्या और श्रेष्टगुण को प्राप्त जो बालक सत्य धर्म कर्म वर्सने वाले हों वे सुख भागी हों और नहीं । । १९।।

वयमित्यस्यात्रिऋंषि: । गृहपतयो देवता: । स्वराडाणीं त्रिण्टुप्छन्द: । धैवतः स्वर: ॥

अब व्यवहार करने वाले गृहस्थ के लिये उपदेश अगले मन्त्र में किया है।। व्यथ्ध हिस्वां प्रयाति युक्के अस्मिन्नग्ते होतां रुमवृंणीमहीह।ऋधंगया क्षर्यगुताशंभिष्ठाः प्रजानन्यक्रम्पंयाहि विद्वान् स्वाहां !। २०॥

पदार्थं:—हे ( अग्ने ) ज्ञान देने वाले ! ( वयम् ) हमलोग ( इह ) ( प्रयति ) इस प्रयक्त साध्य ( यज्ञे ) गृहाश्रम रूप यक्त में ( त्वा ) तुझ को ( होतारम् ) सिद्ध करने वाला ( अपृणीमिह ) प्रहण करें ( विद्वान् ) सव विद्या युक्त ( प्रजानन् ) कियाओं के जानने वाले आप ( ऋषक् ) समृद्धि कारक ( यज्ञम् ) गृहाश्रम रूप यज्ञ को (स्वाहा) शास्त्रोक्त किया से ( उप ) ( याहि ) समीप प्राप्त हो ( उत) और केवल प्राप्त हो नहीं किन्तु ( अया: ) उस से दान सत्सीग श्रेष्ठ गुण वालों का सेवन कर ( हि ) निश्चय करके (अस्मिन्) इस (ऋषक्) अच्छो ऋष्टि सिद्धि के बढ़ाने वाले गृहाश्रम के निमित्त में ( अशमिष्ठा: ) शांत्यादि गुणों को प्रहण करके सुली हो ॥ २० ॥

## अष्टमे। ऽध्यायः ॥

भाषार्थः—सब व्यवहार करने वालों को चाहिये कि जो मनुष्य जिस काम में चतुर हो उस को उसी काम में प्रवृत्त करें || २० ||

देवा गात्वित्यस्यात्रिऋषि: । गृहपतयो देवता: । स्वराडाम्युं स्णिक्

छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

फिर भी गृहरूथों का कर्म अगले मन्त्र में कहा है।।

देवां गातुविदो गातुं बित्वा गातुमित । मर्नसस्पत इमन्देव

गुज्ञ १ स्वाहा वार्ते घाः ॥ २१ ॥

पदार्थ:—हे (गातुविद:) अपने गुण कर्म और स्वभाव से पृथिवो के जाने आने को जानने (देवा:) तथा सत्य और असत्य के अत्यन्त प्रशंसा के साथ प्रचार करने वाले विद्वान् लोगो! तुम (गातुम्) भूगर्भ विद्या युक्त भूगोल को (वित्रवा) जान कर (गातुम्) पृथिवो राज्य आदि उत्तम कार्मों के उपकार को (इत् ) प्राप्त ह्जिये। हे (मनसस्पते) इन्द्रियों के रीकने हतरे (देव) श्रेष्ठ विद्याबोध सम्पन्न विद्वानो! तुम में से प्रत्येक विद्वान् गृहस्थ (स्वाहा) धर्म बढ़ाने वाली किया से (इमम्) इस गृहा-श्रम कप (यहाम्) सब सुक्ष पहुंचाने वाले यहा को (वाते) विशेष जानने योग्य व्यव-हारों में (धा:) धारण करो॥ २१॥

भाषार्थ:—गृहस्यों को चाहिये कि अत्यन्त प्रयत्न के साथ भूगर्भ विद्याओं को जान इन्द्रियों को जीत परोपकारी हो कर और उत्तन धर्म से गृहाश्रम के व्यवहारों को उन्नति देकर सब प्राणी मात्र को सुखी करें ॥ २१॥

यद्भयद्भमित्यस्यात्रिऋषाः । गृहपतयो देवताः । भुरिक् साम्न्युण्णिक्छन्दः । अध्यमः स्वरः । एष इत्यस्य विराडार्वा बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फर गृहस्थों के लिये विशेष उपदेश अगले मनत्र में किया है ॥
यहां यहां यहां च्छा प्रहापंति इच्छा स्वां घो निं इच्छा स्वाहां । एष तें
यहां यहारे सहस्कावाकः सर्वे बीर्स्तञ्जुंषस्य स्वाहां ॥ २२ ॥

पदार्थ:—हे (यज्ञ) सत् कम्मों से संगत होने वाले गृहाश्रमी ! त् (स्वाहा) सत्यर किया से (यज्ञम्) विद्वानों के सत्कार पूर्वक गृहाश्रम को (गच्छ) प्राप्त हो (यज्ञपित्तम्) संग करने योग्य गृहाश्रम के पालने वाले को (गच्छ) प्राप्त हो (स्वाम्) अपने (योनिम्) घर और स्वभाव को (गच्छ) प्राप्त हो (यज्ञपते) गृहाश्रम धर्मी पालक त् (ते) तेरा जो (एव) यह (सहस्कृतवाक:) ऋग् यज्ञ: साम और अधर्व वेद के स्कृत और अववाको से कथित (सर्ववीर:) जिस से आत्मा और शरीर के पूर्णवल युक्त समस्त

बीर प्राप्त होते हैं (यञ्च:) प्रशंसनीय प्रजा की रक्षा के निमन्त विद्या प्रचार रूप यज्ञ है (तम्) उसका त् (स्वाहा) सत्य विद्या न्याय प्रकाश करने वाली वेद वाणी किया से (ज्ञुषस्व) प्रोति से सेवन कर || २२ ||

भाषार्थ:—प्रजा जन गृहस्थ पुरुप वड़े २ यहाँ से घर के कार्थ्यों को उत्तम रीति से करें राजभिक राजसहायता और उत्तम धर्मी से गृहाश्रम को सब प्रकार से पार्छे और राजा भी श्रेष्ठ विद्या के प्रचार से सब को संतुष्ट करे। । २२ ।।

माहिभू रित्यस्यात्रिक्षंषिः । गृह्वतयो देवताः । आद्यस्य याञ्ज्यपुष्णिक् छन्दः । अर्थाः स्वरः । उद्यम्भस्य शुनःशेष ऋषिः । भुरिमार्षः विष्टुण्छन्दः ।

धवत: स्वर: | नम इत्यस्यासुरी गायत्री छन्दः । षष्ठ् ज: स्वरः || अब अगले मन्त्र में राजा के लिये उपवेश किया है ||

माहिं भूम्मी एदांकः चुरुछ हि राजा वर्षणद्यकार सूर्योग्र प-न्यामम्बेत्वा वे । अपदे पादा प्रतिधातवेऽकरुतापंचका हृद्याबि-

धिश्चत् । नम्रो वर्षणायाभिष्ठित्रो वर्षणस्य पार्शः ॥ २३ ॥

पदार्थः —हेराजन सभापते ! तू (वरणाय ) उसम पेश्वर्थके वास्ते (उद्दम् ) ब-

पदाय:—ह राजन् समापत : तू (वरणाय) उसम एश्वय्य क वास्त (उहम्) धहृत गुणें से युक्त न्याय को (अक:) कर (सूर्याय) चराघर के आत्मा जगदीश्वर के
विद्वान होने (सूर्य्याय) और प्रजागणों को यथायेग्य धर्म प्रकाश में चलने के लिये
(पन्धाम्) न्याय मार्ग को (चकार) प्रकाशित कर (उत और कभी (अपवका) झूंठ
बोलने वाला (हृद्याविधः) धर्मात्माओं के मन को संताप देने वाले के (चित्) सहश (पृदाकः) खोटे वचन कहने वाला (मा) मत हो और (अहः) सर्ण के समान कोधक्यी विष का धारण करने वाला (मा) मत (भूः) हो और जैसे (ब्रह्णस्य) वीर गुण वाले तेरा (अभिष्ठतः) अति प्रकाशित (नमः) बजूकप दण्ड और
(पाशः) बंधन करने की सामग्रो प्रकाशमात रहे यैसे प्रयक्ष को सदा किया कर ॥२॥
भावार्थः—प्रजाजनों को चाहिये कि जो विद्वान इन्द्रियों का जीतने वाला ध्रम्मी-

त्मा और पिता असे अपने पुत्रों को येसे प्रजा की पालना करने में अति चिन्त लगावे और सब के लिथे जुल करने वाला सत्युच्य हो उसी को सभापित करें और राजा वा प्रजाजन कभी अधर्म के कामों को नकरें जो किसी प्रकार कोई करे तो अपराध के अजुकूल प्रजा राजा को और राजा प्रजा को दण्डदेवे किन्तु कभी अपराधों को दण्ड दिथे विना न छोड़े और निरपराधों को निष्प्रयोजन पीड़ा न देवे इस प्रकार सब कोई
न्यायमार्ग से धर्माचरण करते हुए अपने २ प्रत्यक कामों के जितवन में रहें जिस से

अधिक मित्र, थोडे प्रीति रखने वाले, और शत्रु नहीं और विद्या तथा धर्मों के मा-गों का प्रचार करते हुए सब लोग ईश्वर की भक्ति में परायण हो के सदा सुखी र-हैं॥ २३॥

भग्नेरनीकमित्यस्यात्रिऋषिः । गृहपतिदंवता । आपीतिष्टु प्छन्दः 🗓 धैवतः स्वरः ॥ अव राजा और प्रजाजन गृहस्थों के लिये उपदेश अग्रे हे भेत्र में किया है ॥ अग्नेरनीकमूपं आ चिवेशापान्तपात् प्रति रक्षंत्रसुर्ध्यम् । दमें दमे समिधं यहपाने प्रति ते जिह्ना घृतसुरुषंरण्यत् स्वाहां ॥२४॥

पदार्थ:—हे गृहस्थ ! तू (अग्ने:) अग्नि की (अनीकम्) छपट कपी सेना के प्रभाव और (अप:) जलों को (आ) (विवेश) अच्छो प्रकार समझ (अपाम्) उत्तम व्यवहार सिद्धि कराने वाले गुणों को जान कर (नपात्) अविनाशिस्वकप तू (असुर्यम्) मेघ और प्राण आदि अचेतन पदार्थों से उत्पन्न हुए सुवर्ण आदि धन की (प्रतिरक्षन्) प्रत्यक्ष रक्षा करता हुआ (दमे दमे) घर घर में (सिमधम्) जिस किया से डीक २ प्रयोजन निकले उसको (यक्षि) प्रचार कर और (ते) तेरी (जिह् वा) जीभ (घृतम्) घी का स्वाद लेवे (स्वाहा)। सत्य व्यवहार से (उत) (चरण्यत्) देह आदि साधनसमूह सब काम किया करे ॥ २४॥

भावार्थः — अग्नि और जल संसार के सब व्यवहारों के कारण हैं इस से शृहस्थ-जन विशेष कर अग्नि और जल के गुणों को जानें और शृहस्थ के सब काम सत्य व्य-वहार से करें ॥ २४ ॥

समुद्रेत इत्यस्यात्रिक्षं वि: । गृहपतिरंबता । भुरिगार्प। पंतिश्रस्तः । पंचम: स्वरः ॥
फिर गृहस्थों के लिये उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

समुद्रे ते हृदंयम्प्स्तुन्तः सं त्वां विशान्त्वोषंधीकृतापः । यशस्यं त्वा यज्ञपते सूक्तोक्तीं नमी बाके विधेम् यत्स्वाहां ॥ २५ ॥

पदार्थ:—हे (यद्गपते) जैसे गृहाश्रम धर्म के पालने हारे ! हम लोग (स्वाहा) प्रेमास्पद वाणी से (यद्गस्य) गृहाश्रमानुकूल व्यवहार के (सूकोकों) उस प्रबन्ध कि जिस में बेद के वचनों के प्रमाण से अच्छी २ वातें हैं और (नमोवाके) वेद प्रमाण सिद्ध भन्न और सत्कारादि पदार्थों के वादानुवाद रूप (समुद्रे) आर्द्र व्यवहार और (अप्दु) सब के प्राणों में (ते) तेरे (यत्) जिस (हृद्यम्) हृदय को संनुष्टि में (विषेम) नियत करें वैसे उस से जानी हुई (ओपधी:) यव गेहूं चना सोमलतादि

सुस देने वाले पदार्थ ( था ) ( विशतु ) प्राप्त हों ( उत ) और न केवल ये ही किन्तु ( आप: ) अच्छे जल भी तुझ को सुख करने वाले हों || २५ ||

भाषार्थ: इस मंत्र में वाचकलु०-पढ़ाने और उपदेश करने वाले सज्जन पुरुष गृ-हस्थों को सत्य विद्या की महण कराकर अच्छे यत्नीं से सिद्ध होने योग्य घर के का-मों में सब को युक्त करें जिस से गृहाश्रम चाहने और करने वाले पुरुष शरीर और अपने आत्मा का बल बढ़ायें ॥ २५॥

देशीराप इत्यस्यात्रिऋषि: । गृहपतयो देवताः । स्वराडार्पा वृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

अब विवाहित स्मियों को करने योग्य उपदेश अगले मंत्र में किया जाता है ॥ 🗡 देवीराप एष वो गर्भस्त छ सुन्नी नुछ सुर्मृत विवभृत । देव सी - मैष ते लोकस्त स्मिष्टक च वश्व परि च वश्व ॥ २६ ॥

पदार्थः—है (आप:) समस्त शुभ गुण कर्म और विद्याओं में व्याप्त होने वाली (देवा:) अति शोभा युक्त स्त्री जनो ! तुम सब (य:) जो (एप:) यह (व:) तुम्हारा (गर्भ:) गर्भ (लोक:) पुत्र पित आदि के साथ सुखदायक है (तम्) उस को (सुप्रोतम्) अपेष्ठ प्रांति के साथ (सुभृतम्) जैसे उत्तम रक्षा से धारण किया जाय वैसे (बिभृत) धारण और उस की रक्षा फरो | हे (देव) दिव्यगुणों से मनोहर (सोम) ऐश्वर्खायुक्त ! तू जो यह (ते) तुम्हारा (लोक:) देखने योग्य पुत्र स्त्री भृत्यादि सु- खकारक गृहाग्रम है (तस्मिन्) इस के निमित्त (शम्) सुख (च) और शिक्षा (य- श्व ) पहुंचा (च) तथा इसकी रक्षा (परिवश्व) सब प्रकार कर || २६ ||

भावार्थ:—पदी हुई स्त्रियां यथोक विवाह की विधि से विद्वान् पित को प्राप्त हो कर उस को आनिदित कर परस्पर प्रसन्नता के अनुकूछ गर्भ को धारण करें वह पित भी स्त्री की रक्षा और उस की प्रसन्नता करने को नित्य उत्साही हो ॥ २६ ॥ अवभृथेत्यसात्रिक वि: । दम्पती देवते। भुरिक प्राजापत्यानुष्टुप् छन्द: । गांधार:

स्वर: । अवदेवैरित्यस्य स्वराडार्षा वृहती छन्दः । मध्यमः स्वर: ॥ फिर गृहस्थ धर्मा में स्त्री का विषय अगले मन्त्र में कहा है ॥

अवश्वध निचुम्पुण निच्छरंसि निचुम्पुणः। अवं देवेदेवकृतमे नीऽवासिष्मम मत्वैर्मरविकृतमपुष्टरावणी देव रिष स्पाहि देवानां अ

समिदंसि ॥ २७॥

पदार्थ:—हे ( अवमृथ ) गर्म के धारण करने के पश्चात् उस की रक्षा करने (निछुम्पुण ) और मन्द २ चलने वाले पति आप ( निचुम्पुण: ) नित्य मन हरने और (निचेक्ष:) धर्म्म के साध नित्य द्रव्य का सब्चय करने वाले (असि) हैं। तथा (देवानाम्)
विद्वानों के बीच में ( सिमत् ) अच्छे प्रकार तेजस्वी ( असि ) हैं। हे ( देव ) सब से
अपनी जय चाहने वाले ( देवै: ) विद्वान् और ( मन्यैं: ) साधारण मनुष्यों के साथ
वर्तमान आप जो में ( देवहतम् ) कामी पुरुषों वा ( मर्त्यहतम् ) साधारण मनुष्यों के
किथे हुए ( एन: ) अपराध को ( अयासियम् ) प्राप्त होना चाह्रं उस ( पुरुराज्य: )
बहुत से अपराध करने वालों के ( रिय: ) धर्म छुड़ाने वाले काम से मुझे ( पाहि )
हूर रख || २७ ||

भाषार्थ:—स्त्री अपने पति की नित्य प्रार्थना करे कि जैसे मैं संवा के योग्य आन-न्दित चित्त आप को प्रतिदिन चाहती हूं तैसे आप भी मुझे चाहो और अपने पुरुषार्थ भर मेरी रक्षा करो जिस से मैं दुष्टाचरण करने वाले मनुष्य के किये हुए अपराध की भागिनी किसी प्रकार न होऊं ॥ २०॥

पजित्यस्यात्रिऋषिः । दम्पर्ता दंवते । एवार्यामत्यश्यापि साम्न्यासुर्खे ज्ञिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः । यधार्यामत्यस्य प्राजापत्यानुष्टुण्छन्दः ।

गान्धार: स्वर: ॥ अब गृहस्थ धर्म्म में गर्भ की व्यवस्था अगले मन्त्र में कही है ॥

एजंतु दर्शमास्यो गभी जरार्युणा सह। यथा यं वायुरेजंति यथां समुद्र एजंति। पुतायं दर्शमास्यो अस्त्रेज्जरार्युणा सह। १८०॥

पदार्थ:—हे स्त्री पुरुप जैसे ! ( वायु: ) पवन ( एजित ) कम्पता है वा जैसे ( समुद्र: ) समुद्र ( एजित ) अपनी लहरी से उछलता है बसे नुम्हारा ( अयम् ) यह (दशमास्य: ) पूर्ण दश महीने का गर्म ( एजितु ) कम २ से वढ़े और ऐसे बढ़ता हुआ
( अयम् ) यह ( दशमास्य: ) दश महोने में पिर पूर्ण हो कर ही ( अस्रत् ) जलक
होने ॥ २८ ॥

भावार्थ: — ब्रह्मचर्च्य धर्मी से शरीर की पृष्टि, मन की संतुष्टि और विद्या की वृद्धि को प्राप्त हो कर और विवाह किये हुए जो स्त्री पुरुष हों वे यन के साथ गर्मी को रक्षों कि जिस से वह दश महीने के पहिले गिर न जाय क्योंकि जो गर्मी दश महोने से अधिक दिनों का होता है वह प्रायः बल और बुद्धि वाला होता है और इस से पहिले होता है वह वैसा नहीं होता ॥ २८॥

यस्या इत्यस्यात्रिऋषः । दम्पता देवते । भुरिगार्ष्यं नुष्टुप् छन्दः । गोधारः स्वरः ।।

फिर भी गृहस्य धर्म में गर्भ की व्यवस्था अगले मन्त्र में कही है।। चस्यें ते गृज्ञिग्रो गर्मो यस्यै गोनिहिंगुण्यपी। अङ्गान्यहूंता य-स्य तस्मान्त्रा समेजीगम् १ स्वाहां।। २९॥

पदार्थ:—हे विवाहित सीभाग्यवर्ता स्त्री! में तेरा स्वामी (यस्पै) जिस (ते) तेरी (हिरण्ययी) रोग रहित शुद्ध गर्भाशय है और (यस्पै) जिस तेरा (यह्नियः) यहा के योग्य (गर्भः) गर्भ है (यस्प) जिस गर्भ के (अहुता) छुन्दर सीघे (अक्हानि) अङ्ग हैं (तम्) उस को (मात्रा) गर्भ की कामना करने वाली तेरे साथ समागम करके (स्वाहा) धर्म्म युक्त किया से (सम्) (अर्जीगमम्) अच्छे प्रकार प्राप्त होजं। २१।

भावार्थ:—पुरुष को चाहियं कि गृहःश्रम के बीच इन्द्रियों का जीतना वीर्य्य की बढ़ती शुद्धि से उस की उन्नित करें स्त्री भी ऐसा ही करें और पुरुष से गर्भ को प्राप्त होके उस की स्थिति और योनि आदि की आरोग्यता तथा रक्षा करें और जो स्त्री पुरुष परस्पर आनन्द से सन्तान को उत्पन्न करें तो प्रशंसनीय रूप, गुण, कर्म, स्वभाव और वल वालें सन्तान उत्पन्न हों ऐसा सब लोग निश्चित जानें ॥ २९ ॥

पुरुदस्म इत्यस्यात्रिऋीपः । दम्पतीदेवते । आपी जगती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

🛨 फिर भी गर्भ की व्यवस्था अगले मन्त्र में कही है ॥

पुरुद्रस्मो विर्षुरूप् इन्द्रंरन्तर्भेहिमानंमानञ्ज धीरंः । एकंपदी-निद्यपदीन्त्रिपदीञ्चतुंब्पदीम्छापंदीम्सुचनानुं प्रथन्ता १स्वाहां॥३०॥

पदार्थ:—(पुरुद्स्म:) जिस के गुणों से बहुत दु:खों का नाश होता है (वियुद्ध-प:) जिस ने जन्म कम सं अनेक रूप रूपान्तर विद्या विपयों में प्रवेश किया है (इन्दु:) जो परमैश्वर्थ्य को सिद्ध करने वाला (धीर:) समस्त व्यवहारों में ध्यान देने हारा पुरुष है वह गृहस्थ धर्म्म से विवाही हुई अपनी स्त्री के (अन्त:) भीतर (मिहमानम्) प्रशंसनीय ब्रह्मचर्य्य और जितेन्द्रियता आदि शुभ कर्मों से संस्कार प्राप्त होने योग्य गर्भ को (आनज्ज) कामना करें, गृहस्थ लोग ऐसे सृष्टि की उत्पत्ति का विधान कर के जिस (एकपदीम्) जिस में एक यह ओम् पद (द्विपदीम्) जिस में दो अर्थात् संसार सुख और मोक्ष सुख (त्रिपदीम्) जिस से वाणी मन और शरीर तोनों के आनन्द (चतुष्पदीम्) जिस से चारों धर्मी अर्थ काम और मोक्ष (अष्टापदी-म्) और जिस से आठां अर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैद्य और शृद्ध ये चारों वर्ण तथा ब्रह्मचर्यं, गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यास थे चारों आश्रम प्राप्त होते हैं उस (स्वाहा)

समस्त विद्या युक्त वाणी को जान कर सब गृहस्थ जन (भुवना) जिन में प्राणीमात्र निवास किया करते हैं उन घरों की (प्रथन्ताम्) प्रशंसा करें और उस से सब मनु-च्यों को (मनु) अनुकूलता से बढ़ावें ॥ ३०॥

भावार्थ:—विवाह किये हुए स्त्री पुरुषों को चाहिये कि गृहाश्रम की विद्या को सब प्रकार जानकर उस के अनुसार सन्तानों को उत्पन्न कर मनुष्यों को बढ़ा और उन को ब्रह्मचर्क्य नियम से समस्त शक्न उपाङ्ग सहित विद्या का ब्रह्मण करा के उत्तम २ सुखों को ब्राप्त होके आनन्दित करें || ३० ||

मस्तो यस्येत्यस्य गोतम ऋषि: । दम्पती देवते । आर्षी गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ अगले मनत्र में भी गृहस्थधम्मी का विषय कहा है ॥

मर्चतो यस्य हि क्षवें श्वाथा दिवो विमहसः। स सुगोपातमो जनः ॥ ३१ ॥

पदार्थ:—है (विमहस:) विविध प्रकार से प्रशंसा करने योग्य (महत:) विद्वान् गृहस्थ लोगो! तुम (यस्य) जिस गृहस्थ के (क्षये) घर में सुवर्ण उत्तम क्ष्प (दिव:) दिव्य गुण स्वभाव वा प्रत्येक कामों के करने की रीति को (पाध) प्राप्त हो (स:)(हि) वह (सुगोपातम:) अच्छे प्रकार वाणी और पृथिवी की पालना करने वाला (जन:) मनुष्यों को सेवा के योग्य है ।। ३१॥

भाषार्थ:—इस बात का निश्चय है कि ब्रह्मचर्म उत्तम शिक्षा विद्या शरीर और आत्मा का बल आरोग्य पुरुषार्थ ऐश्वर्य सज्जनों का सङ्ग आलस्य का त्याग यम नियम और उत्तम सहाय के विना किसी मनुष्य से गृहाश्रम धारा जा नहीं सकता ॥ ३१ ॥ मही द्यौरित्यस्य मेधातिथिऋंषि: । दम्पतीदेवते । आर्षा गायत्रीछन्दः। पड्जः स्वरः ॥

फिर गृहस्थों के कम्मों का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

मही यौः पृथिवी चं न हमं यज्ञमिमिक्षताम् । पिपृताक्षो भ-रीमिकः ॥ ३२॥

पदार्थ:—हे स्त्री पुरुष ! तुम दोनों (मही) अति प्रशंसनीय (धौ:) दिव्य पुरुष को आकृति युक्त पति और अति प्रशंसनीय (पृथियों) बढ़े हुए शील और क्षसा धारण करने आदि की सामर्थ्य वालो तू (भरीमिम:) धीरता और सब को संतुष्ट करने वाले गुणों से युक्त व्यवहारों वा पदार्थों से (नः) हमारा (च) औरों का भी (इम्म् ) इस (यहम्) विद्वानों के प्रशंसा करने योग्य गृहाश्रम को (मिमिक्षताम्) सुन् खों से अभिषिक्त और (पितृताम्) परिपूर्ण करना चाहो ॥ ३२ ॥

आवार्य:— असे स्र्यं होक जलादि पदाधों को खीं च और वर्षा कर रक्षा भीर पृ-धिवां आदि पदाधों का प्रकाश करता है वैसे यह पति श्रेष्ठ मुण भीर पदाधों का सं-ग्रह करके देने से रक्षा और विद्या आदि गुणों को प्रकाशित करता है तथा जिस प्र-कार वह पृथिवों सब प्राणियों को धारण कर उन की रक्षा करती है वैसे स्त्री गर्भ आदि व्यवहारों को धारण कर सब की पालना करती है इस प्रकार स्त्री और पृष्ठष इकट्ठे होकर स्वार्थं को सिद्ध कर मन वचन और कर्म से सब प्राणियों को भी सुख हेवें || ३२ ||

आति ठेखस्य गोतम ऋषिः। गृहपतयो देषताः। आर्ष्यंतुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः। उपयामेत्यस्य विराडार्ष्याष्ट्राक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥

अब प्रकारान्तर से गृहस्थ का धर्म अगले मन्त्र में कहा है। आतिष्ठ वृत्रह्वथं युक्ता ते ब्रह्मणा हरीं। अर्थाचीन छ सुते-मनो ग्राचां कुणोतु बुग्नुनां। उपकामगृंहीतोऽसीन्द्रांय स्वा बोड-

शिनं पुष ते यो बिरिन्द्रांय त्वा षो डुशिनं ॥ ३३ ॥

पदार्थ:—हे ( यृत्रहन् ) शत्रुओं को मारने वाले गृहाश्रमी तू ( त्रावा ) मेघ के तुल्य सुख बरसाने वाला है (ते ) तेरे जिस रमणीय विद्या प्रकाशमय गृहाश्रम वा रथ में ( व्रह्मणा ) जल वा धन से ( हरी ) धारण और आकर्षण अर्थात् खीं चने के समान बोड़े ( युक्ता ) युक्त किये जाते हैं उस गृहाश्रम करने की ( आतिष्ठ ) प्रतिज्ञा कर इस गृहाश्रम में (ते ) तेरा जो (मनः) मन ( अर्वाचीनम् ) मन्दपन की पहुँचाता है उस को ( वग्नुना ) चेदवाणीं से शान्त कर जिस से तू ( उपयामगृहांतः ) गृहाश्रम करने की सामग्री ग्रहण किये हुए ( असि ) है इस कारण ( घोडशिने ) सोलह कलाओं से परिपूर्ण ( इन्द्राय ) परमेश्वर्य देने वाले गृहाश्रम करने के लिये (त्वा) तुझ को आज्ञा देता हूं | 3 इ |

भाषार्थ: --गृहाश्रम के आधीन सब आश्रम हैं और वेदोक्त श्रेष्ठ व्यवहार से जिस गृहाश्रम की सेवा की जाय उस से इस लोक और परलोक का सुख होने से परमै-श्रम्भी पाने के लिये गृहाश्रम ही सेवना उचित है। ३३।

युक्ष्वाहित्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः । गृहपतिर्देवता । विराडार्ष्यंतुष्टुप छन्दः ।

गान्धारः खरः । उपयामेत्यस्य पूर्वंषच्छन्दः खरश्च ॥ अब राजविषय में उक्त प्रकार से गृहाश्रम का शर्मा अगले मन्त्र में कहा है॥ गृक्षा हि केशिना हती वृषंणा कक्ष्यभा । अर्था न इन्द्र सोम- पा गिरामुपंश्चितिञ्चर । <u>उपयामगृही नो</u>ऽसीन्द्रांय स्वा बोह्यश्चितं एव ने योनिरिन्द्रांय त्वा पोड्यशिने ॥ ३४ ॥

पदार्थ:—है (सोमपा; ) पेश्वर्यं को रक्षा करने और (इन्द्र) शत्रुओं का विनाश करने वाळे तुम (केशिना) जिन के अच्छे २ बाल हैं उन (घृषणा) वैल के समान बलवान् (कश्यमा) अमीष्ट देश तक पहुंचाने वाळे (हरी) चलाने हारे घोड़ों को (रथे) रथ में (युश्व) जोड़ो (अथ) इस के अनन्तर (न; ) हम लोगों को (गिराम्) विनयपत्रों को (उपश्रुतिम्) प्रार्थना को (हि) चित्त देकर (चर) जानो । आप (उपयामगृहोत: ) गृहाश्रम की सामग्री को प्रहण किये हुए (असि) हैं इस कारण (पोडशिने) सोलह कलाओं से परिपूर्ण (इन्द्राय) परमैश्वर्यं के लिये (त्वा) तुझ को उपदेश करता हूं कि जो (एप:) यह (ते) तेरा (योनि:) घर है इस (पोडशिने) सोलह कलाओं से परिपूर्ण (इन्द्राय) परमैश्वर्यं देने वाले गृहाश्रम के लिये (त्वा) हाशने ) सोलह कलाओं से परिपूर्ण (इन्द्राय) परमैश्वर्यं देने वाले गृहाश्रम के लिये (त्वा) नुझे आज्ञा देता हूं ॥ ३४॥

भावार्थ:—इस मंत्र में पिछले मंत्र से "रथे" यह पद अर्थ से आता है। प्रजा, सेना और सभा के मनुष्य सभाष्यक्ष से ऐसे कहें कि आप को शत्रुओं के विनाश और राज्य भर में न्याय रहने के लिये घोड़े आदि सेना के अङ्गों को अच्छी शिक्षा देकर आमन्दित और बल वाले रखने चाहिये फिर हम लोगों के विनयपत्रों को सुनकर राज्य की रक्षा करनी चाहिये॥ ३४॥

इन्द्रमिदित्यस्य गोतम ऋषि: । गृहपतिर्देवता । विराडार्ष्यं नुप्दुष्छन्दः । गान्यारः स्वरः । उपयामेत्यस्य सर्वं पूर्ववत् ॥

फिर भी उक्त विषय को अगले मंत्र में कहा है ॥

इन्द्रिमिद्धरी बहुनोऽप्रतिघृष्टदावसम् । ऋषीणां च स्तुतीरूपं यहां च मानुषाणाम् । उपयामगृहीतोऽसीन्द्रांय त्वा षोड्डिशनं

एष ते योतिसिन्द्रांय त्वा षोडिशिनें ॥ ३५ ॥

पदार्थ:—हे (सामपा:) पेश्वर्यं की रक्षा और (इन्द्र) शत्रुओं का विनाश कर-ने वाले समाध्यक्ष आप जो (हरी) हरण कारक बल और आकर्षण रूप धोड़ों से (अप्रतिधृष्टशवसम्) जिस ने अपना अच्छा बल बढ़ा रक्सा है उस (इन्द्रम्) परमै-श्वर्यं बढ़ाने और सेना रखने वाले सेना समूह को (बहतः) बहाते हैं उन से उक होकर (ऋषीणाम्) वेद मन्त्र जानने वाले विद्यानों और (च) वीरों के (स्तुति) गुणों के ज्ञान और (मानुषाणाम्) साधारण मनुष्यों के (यज्ञम्) संगम करने योग्य व्यवहार बौर ( च उन की पालना करो भौर ( उप ) समीप प्राप्त हो जिस ( ते ) तेरा ( एष: ) यह ( वोनि: ) निमित्त राज्य धर्म्म है जा तू ( उपयामगृहीतः ) सब सामग्री से संयुक्त है उस ( त्वा ) तुझ को ( घोडशिने ) घोडश कलायुक्त ( इन्द्राय ) उत्तम ऐइवर्य्य के लिये प्रजा सेनाजन आश्रय लेवें भीर हम भी लेवें ॥ ३५ ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में पिछले मन्त्र से (इन्द्र) (सोमपा:) (चर) इन तीन पदों की योजना होती है। राजा राज्य कर्म में विचार करने वाले जन और प्रजाजनों को योग्य यह है कि प्रशांसा करने योग्य विद्वानों से विद्या और उपदेश पाकर और दों का उपकार सदा किया करें || ३५ ||

यस्माकेत्यस्य विवस्वान् ऋषिः । परमेश्वरो देवता । भुरिगार्था त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब गृहाश्रम की इच्छा करने वालों को ईदवर ही की उपासना करनी चाहिये यह उपदेश अगले मन्त्र में किया है।

यस्मान जातः परी अन्यो अस्ति य अर्था श्रेष्ठे सुन्ने नि वि-इवां। प्रजापंतिः पूजयां सक्ष रगुणस्त्रीणि ज्योतीश्वि सचते स षोडशी ॥ १६॥

पदार्थ:—(यस्मात्) जिस परमेश्वर से (परः) उत्तम (अन्यः) और दूसरा (न) नहीं (जातः) हुआ और (यः) जो परमात्मा (विश्वा) समस्त (भुवनानि) लोकों को (आविवेश) व्याप्त होरहा है (सः) वह (प्रजया) सब संसार से (संर-राणः) उत्तम दाता होता हुआ (बोडशां) इच्छा प्राण श्रद्धा पृथिवो जल अग्नि वायु आकाश दशों इन्द्रिय मन अस वार्च्य तप मन्त्र लोक और नाम इन सोलह कलाओं के स्वामी (प्रजापितः) संहार मात्र के स्वामी परमेश्वर (त्रोणि) तीन (ज्योतीं वि) ज्योति अर्थात् सूर्च्य विज्ञली और अग्नि को (सचते) सब पदार्थों में स्थापित कर-ता है ॥ ३६ ॥

भावार्थ: - गृहाश्रम की इच्छा करने वाले पुरुषों को चाहिये कि जी सर्वत्र व्याप्त सब लोकों का रचने और धारण करने वाला दाता न्यायकरी सनातन अर्धात् सदा ऐसाही बना रहता है सत् अविनाशो चैतन्य और आनन्दमय नित्य शुद्ध बुद्ध मुकस्य-भाव और सब पदार्था से अलग रहने वाला छोड़े से छोटा बड़े से बड़ा सर्वशिकमान् परमात्मा जिस से कोई भी पदार्थ उत्तम वा जिस के समान नहीं है उस की उपासना करें || ३६ || इन्द्रश्चे त्यस्य विवस्त्वानुषिः । सम्राड्माण्डलिकौ राजानी देवते । साम्नी त्रिष्टु प्छन्दः । तयोरहमित्यस्य विराडाची त्रिष्टु प्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब गृहाश्रम के उपयोगी राजविषय को अगले मेत्र में कहा है ॥
इन्त्रंश्च सञ्चाद वर्षणश्च राज्या तो ते अक्षं चंक्रतुरमं एतम्।
तयोर्ष्ट्रमनं अक्षं भंक्षयासि वाग्देवी जुंबाणा सोमंस्य तृष्यतु
सह पूर्णन स्वाहां॥ ३७॥

पदार्थः—है प्रजाजन ! जो ( इन्द्रः ) परमेदवर्ष्य युक्त (च) राज्य के अंग, उपाक्त सहित ( सम्राट् ) सब जगह एक चक राज करने वाला राजा ( वरुण: ) अति उत्तम
(च) और ( राज्ञः ) न्यायादि गुणों से प्रव्यक्षमान माण्डलिक सेनापित है (तौ ) वे
दौनों ( अग्ने ) प्रथम (ते ) तेरा ( मक्षम् ) सेवन अर्थात् नाना प्रकार से रक्षा करें
और ( अहम् ) मैं ( तयो: ) उनका (एतम् ) इस ( मक्षम् ) स्थित पदार्थं का ( अनु ) पीछे ( भक्षयामि ) सेवन करके कराऊं । ऐसे करते हुए हम तुम सब को ( सोमस्य ) विचार्क्षण ऐक्वर्यं के बीच ( जुपाणा ) प्रीति कराने वाली ( देवी ) सब विद्याओं की
प्रकाशक ( वाक् ) वेदवाणी है उससे (स्थाहा ) सब मनुष्य (तृत्यनु) संतुष्ट रहें ॥३०॥

भाषार्थ:—प्रजा के बीच अपनी २ सभाओं सहित राजा होने के वी य दो होते हैं एक चक्रवर्त्ता अर्थात् एक चक्र राज परने वाला और दूसरा माण्डलिक कि जो मण्डल रु का ईश्वर ही ये देनों प्रकार के राजा जन उत्तम २ न्याय नम्रता सुशीलता और वीरतादि गुणों से प्रजा की रक्षा अच्छे प्रकार करें फिर उन प्रजा जनों से यथायोग्य राज्य कर लेवें और सब न्यवहारों में विद्या की वृद्धि सत्यवचन का आचरण करें इस प्रकार धरमें अर्थ और कामनाओं से प्रजाजनों को संतोप देकर आप संतोष पार्वे आ- एकाल में राजा प्रजा की तथा प्रजा राजा की रक्षा कर परस्पर आनन्दित हों ॥३७॥

अग्नेपवस्वेत्यस्य बैखान ऋषिः । राजादयो गृहपतयो देवताः । भुरिक्त्रिपाद्-गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः । उपयामेत्यस्य स्वराडार्च्यनुष्टुण्छन्दः। अग्नेवर्चस्विकित्यस्य भुरिगार्च्यनुष्टुण्छन्दः । गान्धारः स्वरः॥ फिर भौ प्रकारान्तर से पूर्वोक्त विषय अगले मंत्रमें कहा है ॥

श्चरने पर्वस्य स्वर्षा असमे वर्चीः सुनीर्यम् । द्र्षहियमाणि पो-षम् । <u>ष्ठप्रामगृं</u>हीतोऽस्युग्नये त्वा वर्चस एष ते योनिरुग्नये त्वा

# वर्षसे । साने वर्षस्<u>य</u>न्वर्षस्<u>याँ</u> स्त्वन्द्वेषेष्वस्य वर्षस्या<u>न</u>हम्मनु-

पदार्थ:—हे (स्वपाः) उत्तम २ काम तथा (वर्चस्विन्) सुन्दर प्रकार से वेदाध्यम करने वाले (अग्ने) समापित आप (अस्मे) हम लोगों के लिये (सुवीर्थम्)
उत्तम पराक्रम (वर्चः) वेद का पढ़ना तथा (मिय) निरन्तर रक्षा करने योग्य अस्मदादि
जब में (रियम्) धन और (पोयम्) पृष्टि को (दधत्) धारण करते हुए (पवस्व)
पित्र हुजिए (उपयामगृहातः) राज्य व्यवहार के लिये हम ने स्वीदार किये हुए
(असि) आप हैं (त्वा) तुझ को (वर्चसे) उत्तम तेज बल पराक्रम के लिये (अग्ने)
वा विज्ञानयुक्त परमेश्वर की प्राप्ति के लिये हम स्वीकार करते में (ते) तुम्हारी (एषः)
यह (योनः) राजमूमि निवास स्थान है (त्वा) तुझ को (वर्चसे) हम लोग अपने विद्या प्रकाश सब प्रकार सुख के लिये वार २ प्रत्येक कामों में प्रार्थना करते हैं |
हे तेजधारी सभापते राजन् !जैसे (त्वम्) आप (देवेषु) उत्तम २ विद्वानों में (वर्षस्वान्) प्रशंसनीय विद्याध्ययन करने वाले (असि) हैं येसे (अहम्) में (मनुष्येषु)
विद्यारशील प्रयों में अप के सदश (भूयासम्) होऊं || ३८ ||

भावार्थ:—राजा आदि सभ्यज्ञनों को उचित है कि सब मनुष्यों में उत्तम २ विद्या और अच्छे गुणों को बढ़ाने रहें जिससे समस्त लोग श्रंष्ठ गुण और कर्मा प्रचार करने में उत्तम होनें ॥ ३८॥

उत्तिष्ठिश्वस्यस्य वैद्यान कृषि: । राजादयो गृहस्था देवता: । उत्तिष्ठश्वित्यस्योपेत्येतस्य वार्षो गायत्री छन्द: । पड्जः स्वर: । इन्द्रेत्यस्य पर्युष्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

फिर भी उक्त विषय को अग्ले मन्त्र में कहा है ॥

ब्रिक्ट्रज्ञोजसा सह पीत्वी किष्रं अवेषयः सोमंभिन्द्र समू सृतम् । वृष्यामगृहीतोऽसीन्द्रांय स्वीजस एष ते योतिरिन्द्रांय स्वीजसे । इन्द्रीक्रिष्ठीजिष्ट्रस्वन्द्रवेष्यस्याजिष्ट्रोऽहर्मनुष्येषु भ्यासम् ॥ ३९ ॥

पदार्थ:—है (इन्द्र) ऐश्वर्ध रखने वाले वा ऐश्वर्ध में रमने वाले सभापित आप (बम्) सेना के साथ (इतम्) उत्पादन किथे हुए (सोमम्) सोम को (पीरवी ) पी के (बोजसा) शरीर आत्मा राजसभा और सेना के वल के (सह) साथ (उत्ति- हन्) अच्छे गुण कर्मा और स्वभावों में उद्यति को प्राप्त होते हुए (शिप्रे) युद्धादि

कमों से डाई। और नासिका आदि अक्नों को (अवेपयः) कंपाओ अर्थात् यथायोग्य कामों में अक्नों की चेष्टा करो। हम लोगों ने आप (उपयामगृहीतः) राज्य के नियम उपनियमों से प्रहण किये (असि) हैं इस से (त्वा) आप को सावधानता से (इन्द्राय) परमैदवर्ध्य देने वाले जगदीदवर की प्राप्ति के लिये सेवन करते हैं (ओजसे) अत्यन्त पराक्रम और (इन्द्राय) शत्रुओं के विदारण के लिये (त्वा) आप को प्रेरणा करते हैं। हे (ओजिष्ट) अत्यन्त तेजधारी । जैसे (त्वम्) आप (देवेषु) शत्रुओं को जीतने की इच्छा करने वालों में (ओजिष्टः) अत्यन्त पराक्रम वाले (असि) हैं बैसे ही में भी (मनुष्येषु) साधारण मनुष्यों में (भूयासम्) होऊं ॥ ३१ ॥

भाषार्थ:—राजपुरुपों को यह योग्य है कि भोजन वस्त्र और खाने पीने के पदार्थों से शरीर के बल को उन्नति देवें किन्तु व्यभिचारादि दोषों में कभी न प्रवृत्त होवें और परमेश्वर की उपासना भी यथोक व्यवहारों में करें ॥ ३१ ॥

अहश्रमित्यस्य प्रस्कण्यं ऋषिः । गृहपतयो राजादयो देवताः । अहश्रमित्यस्य सूर्योत्यस्य चःपी गायत्री । उपयामगृहीतोसीत्यस्य स्वराहाणी गायत्री

छन्दः। पड्जः स्वरः॥

किर भी प्रकारान्तर से पूर्वीक विषय ही अगले मन्त्र में कहा है ॥

श्रद्धंश्रमस्य कें मच्चो वि रुद्धमध्यो जन्ताँ २॥ श्रन्तं श्राजीन्तो अग्नयों

यथा । ज्युष्यामगृहीतोऽस्मि सूर्यांच त्वा श्राजाधेष ते योतिः सूर्यांच त्वा श्राजाधेष ते योतिः सूर्यांच त्वा श्राजाचेष ते योतिः सूर्योच त्वा श्राजाचं । सूर्यं श्राजिष्ठ श्राजिष्ठस्तवं देवेष्वसि श्राः जिष्ठोऽहम्मंनुष्येषु भ्यासम् ॥ ४०॥

पदार्थ:— जैसे (अस्य ) इस जगत् के पदार्थों में (ध्राजन्त:) प्रकाश को प्राप्त हुई (रइस्य:) कान्ति (केतव:) या उन पदार्थों को जानने वाले (अग्नय:) सूर्य्य विद्युत् और प्रसिद्ध अग्नि हैं येसे ही (जनान्) मनुष्यों को (अनु) एक अनुकूलता के साथ (अहश्रम्) में दिखलाऊं हे सभापते! अप (उपयामगृहीत:) राज्य के नियम और उपनियमों से स्वीकार किथे हुए (असि) हैं जिन (ते) आपका (एष:) यह राज्य कर्मा (योति:) पेइवर्ब्य का कारण है उन (त्वा) आपको (ध्राजाय) जिलाने वाले (सूर्व्याय) प्राण के लिथे चिताता हूं तथा उन्हीं आप को (ध्राजाय) सर्वत्र प्रन्काशित (सूर्व्याय) चराचरात्मा जगदीइवर के लिथे भी चिताता हूं। हे (ध्राजिष्ठ) अति पराक्रम से प्रकाशमान (सूर्व्य) स्वर्थ के समान सत्य विद्या और गुणों से प्रकाशमान जैसे (त्वम्) आप (देवेषु) समस्त विद्याओं से युक्त विद्वानों में प्रकाशमान

(भ्राजिष्ठ:) अत्यन्त प्रकाशित है वैसे में भी (मनुष्येषु) साधारण मनुष्यों में (भू-यासम्) प्रकाशमान होऊ: || ४० ||

भावार्य:—इस मन्त्र में उपमालक्कार है—जैसे इस संसार में सूर्य्य की किरण सब जगह फैल के प्रकाश करती हैं जैसे राजा प्रजा और समासद जन शुम गुण कर्म्म और स्वभावों में प्रकाशमान हों क्योंकि ऐसा है कि मनुष्य शरीर पाकर किसी उत्साह पुरुषार्थ सत्पुरुषों का संग और योगाभ्यास का आचरण करते हुए मनुष्य को धर्म अर्थ काम और मोक्ष की सिद्धि तथा शरीर आतमा और समाज की उन्नति करना दुर्लम नहीं है इस से सब मनुष्यों को चाहिये कि आलस्य को छोड़ के नित्य प्रयक्त किया करें ॥ ४० ॥

डदुत्यमित्यस्य प्रस्कण्य ऋषिः । सूर्य्यो देवता । पूर्वस्य निचृदार्धाः । उपयामे-त्यस्य स्वराडार्षा गायत्री च छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

अब ईश्वरपक्ष में गृहस्थ के कर्म का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

खदुत्यं ज्ञातवेदसं द्वेवं वहितत केतवः । हृशे विश्वां मृत्वेम् <u>खप्यामगृंहीतोऽसि स्</u>रवीय त्वा भूगजा<u>य</u>ेष <u>ते</u> योतिः स्र्वीय त्वा भूगजार्य ॥ ४१ ॥

पदार्थः—(जातवेदसम्) जो उत्पन्न हुए पदार्थों को जानता वा प्राप्त कराता वा वेद और संसार के पदार्थ जिस से उत्पन्न हुए हैं (देवम्) शुद्ध स्वक्ष्ण जगदीइवर! जिस को (विश्वाय) संसार के उपकार के लिये (हशे) ज्ञान चक्षु से देखने को (केतव:) किरणों के तुल्य सर्व अंशों में प्रकाशमान विद्वान (उत्) (वहन्ति) अपने उत्कर्ष से वादानुवाद कर व्याख्यान करते हैं (उ) तर्क वितर्क के साथ (त्यम्) उस जगदीइवर को हम लोग प्राप्त हों। हे जगदीइवर! जो आप हम लोगों ने (भ्राजाय) प्रकाशमान अर्थात् अत्यन्त उत्साह और पृष्ठवार्थयुक्त (सूर्व्याय) प्राण के लिये (उप-यामगृहीत:) यम नियमादि योगाभ्यास उपासना आदि साधनों से स्वीकार किये हुए (असि) हैं उन (त्वा) आप को उक्त कामना के लिये समस्त जन स्वीकार करें और हे ईश्वर! जिन (ते) आपका (एप:) यह कार्व्य और कारण की व्याप्ती से एक अनुमान होना (योनि:) अनुपम प्रमाण है उन (त्वा) आप को (भ्राजाय) प्रकाशमान (स्वर्याय) हानक्रपी सूर्व्य को पाने के लिये एक कारण जानते हैं ॥ ४१॥

भाषार्थ:—जैसे वेद के वेत्ता विद्वान लोग वेदानुकूल मार्ग से परमेश्वर को जा-नकर उत्तम ज्ञान से उसका सेवन करते हैं वैसे ही वह जगदीश्वर सब को उपास- नीय अर्थात् सेवन करने के योग्य है धैसे ज्ञान के विना ईश्वर की उपासना कभी नहीं हो सकी क्योंकि विज्ञान ही उसकी अवधि है ॥ ४१ ॥

आजिम्नेत्यस्य कुसुरुविन्दु ऋषि:। पत्नी देवता । स्वराड्माद्य पुष्णिक् छन्दः । अस्पभः स्वरः ॥

अब एहरूथ के कर्म में स्त्री के उपदेश विषय को अगले मन्त्र में कहा है ॥
आ जिंघ कुलक्षंम्मुद्धा त्वां विक्युन्तिवन्दंबः । पुनेस्टर्जा निर्व-स्तर्व सा नं: सहस्रंन्धुक्ष्वोरुधार्ग पर्यस्वती पुनुमीविद्यानाहृषिः॥४२॥

पदार्थ:—हे (मिह ) प्रशंसनीय गुणवालों स्त्री! जो तू (उरुधारा) विद्या और अच्छी २ शिक्षाओं को अत्यन्त धारण करने (पयस्वती) प्रशंसित सक्त और जल र-स्त्रने वाली है वह गृहाश्रम के शुभ कामों में (कलशम्) नवीन घट का (आजिन्न) आज्ञाण कर अर्थात् उस को जल से पूर्ण कर उस को उत्तम सुगन्धि को प्राप्त हो (पुनः) फिर (त्वा) तुझे (सहस्त्रम्) असंख्यात (इन्द्रवः) सोम आदि ओषधियों के रस (आविशन्तु) प्राप्त हों जिस से तू दु:स से (निर्धतस्त्र) दूर रहे अर्थात् कमी तुझ को दु:स न प्राप्त हो। तू (अर्जी) पराक्रम से (नः) हम को (धुश्व) परिपूर्ण कर (पुनः) पीछे (मा) मुझे (रिपः) धन (आविशतात्) प्राप्त हो ॥ धर ॥

भाषार्थ:—विद्वान् स्त्रियों को योग्य है कि अच्छी परीक्षा किए हुए पदार्थ को जैसे आप खार्ये वैसे ही अपने पति को भी खिलावें कि जिस से बुद्धि बल और विद्या की बृद्धि हो और धनादि पदार्थों को भी बढ़ाती रहे || ४२ ||

इंडेरन्त इत्यस्य कुनुरुविन्दुऋषिः। पत्नी देवता। आर्थापङ्किञ्छन्दः। पश्चमः स्वरः।।

फिर भी प्रकारान्तर से उसी विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ||

इडे रन्ते हब्धे काम्ये चन्द्रे ज्योतेऽदिते सरंस्वति महि विश्रुं-ति। एता तेंऽअध्न्ये नामांनि देवेभ्यों मा सुकृतं ब्रुतात्॥ ४३॥

पदार्थ:—हे ( अस्थे ) ताड़ना न देने योग्य ( अदिते ) आत्मा से विनाश को प्राप्त न होने वालो ( ज्योते ) श्रेष्ठ शील से प्रकाशमान ( इंडे ) प्रशंसनीय गुण युक्त ( इन्व्ये ) स्वीकार करने योग्य ( काम्थे ) मनोहर स्वरूप ( रन्ते ) रमण करने योग्य ( चन्द्रे ) अत्यन्त आनन्द देने वालो ( विश्वृति ) अनेक अच्छी बातें और वेद जानने वाली ( प्रदि ) अत्यन्त प्रशंसा करने योग्य ( सरस्वति ) प्रशंसित विद्वान वाली पत्नी

उक्त गुण प्रकाश करने काले (ते) तेरे (एता) थे (नामानि) नाम हैं तू (देवेभ्यः) उक्तम गुणों के लिये (मा) मुझ को (सुरुतम्) उक्तम उपदेश (घृतात्) किया कर ॥४३॥

भावार्थ: — जो विद्वानों से शिक्षा पाई हुई स्त्री हो वह अपने २ पित और अन्य सब स्त्रियों की यथायोग्य उत्तम कर्म सिखलावे जिस से किसी तरह वे अधर्म की जोर न डिने वे दोनों स्त्री पुरुष विद्या की वृद्धि और वालकों तथा कन्यों को शिक्षा किया करें || ४३ ||

विन इत्यस्य शासऋषि: । इन्द्रो देवता । भुरिगतुप्दुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः । उपयामेत्यस्य विराडार्षा गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥ अव सिंह जैसे पौछे लौट कर देखता है इस प्रकार गृहस्थ कर्म के निमित्त राजपक्ष में कुछ उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

वि नं इन्द्र मुधी जहि नीचा यंच्छ प्रतन्यतः। यो अस्माँ श। अभिदासत्यधंरङ्गमया तमः। उपयामगृंहीतोसीऽन्द्रांय त्वा बि-सृधं पुष ते योजिदिनद्रांय त्वा बिमुधे॥ ४४॥

पदार्थ:—हें (इन्द्र) सेनापते ! तू (नः) हमारे (पृतन्यतः) हम से युद्ध करने के लिये सेना की इच्छा करने हारे शत्रुआं को (जिह ) मार और उन (नीचा) नी- चौं को (यच्छ) वश में ला और जो शत्रुजन (अस्मान्) हम लोगों को (अभिदासित) सब प्रकार दुःख देवे उस (विमृधः) दुए को (तमः) जैसे अन्धकार को सूर्य नए करता है वैसे (अधरम्) अधोगित को (गमय) प्राप्त कर जिस (ते) तैरा (एषः) उक्त कर्म करना (योनिः) राज्य का कारण है इससे (उपयामगृहीतः) सेना आदि सामग्रो से ग्रहण किया हुआ (असि) है इसी से (त्वा) तुझ को (विमृधः) जिस में बड़े २ युद्ध करने वाले शत्रु जन हैं (इन्द्राय) ऐश्वर्य देने वाले उस युद्ध के लिये स्वीकार करते हैं (त्वा) तुझ को (विमृधं) जिस के शत्रु नए होगथे हैं (इन्द्राय) उस राज्य के लिये प्रेरणा देते हैं अर्थात् अधर्म से अपना वर्तीव न वर्ते । ४४।

भावार्थ:—जो खोटे काम करने वाला पुरुष अनेक प्रकार से अपने बल को उब-ति देकर सब को दु:ख देगा चाहे उस को राजा सब प्रकार से दण्ड दे तो भी वह अ-पनी अत्यन्त खोटाइयां को न छोड़े तो उस को मारडाले अथवा नगर से इस को दूर निकाल बन्ध रक्खे || ४४ ||

वाचस्पतिमित्यस्य शास ऋषिः । ईदशर समेशौ राजानौ देवते । भुरिगार्षः त्रिष्टुप् छन्दः । उपयामेत्रस्य स्वराडार्ष्यंतुष्टु ग् छन्दः । आद्यस्य धैवतः परस्य गान्धारः स्वरश्च।।

अव गृहस्थ कर्म में राज और ईश्वर का विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

बाचस्पतिं बिरवर्कम्मीणसूत्रये मनोजुबं वाजे अचा हुवेम । स

नो विद्यवर्गिन हर्वनानि जाष हिद्दवर्गम्भूरवंसे साधुकंम्मी। बप्यामगृहीनोइसीन्द्रांय स्वा बिद्दवर्कम्भीण एष ने यो निरिन्द्रांय स्वा
विद्यवर्षम्भी ॥ ४५॥

पदार्थः—हम (अद्य) अब (वाजे) विज्ञान वा युद्ध के निमित्त जिन (वाचः) वेदवाणी के स्वामी वा रक्षा करने वाले (विद्यवक्षमीणम्) जिन के सब धर्मयुक्त कर्म हैं जो (मनोज्जवम्) मन चाहती गित का जानने वाला है उस परमेदवर वा सभापित को (हुवेम) चाहते हैं सो आप (साधुकर्मा) अव्छे २ कर्म करने वाले (विद्यवध्यम्भः) समस्त सुख को उत्पन्न कराने वाले जगदीदवर वा सभापित (नः) हमारे (अवसे) प्रेम बढ़ाने के लिथे (विद्यानि) (हवनानि) दिथे हुए सब प्रार्थना वचनों को (जोषत्) प्रेम से माने जिन (ते) आप का (एपः) यह उक्त कर्म (योनिः) एक प्रेमभाव का कारण है वे आप (उपयामगृहीतः) यमनियमों से प्रहण किये हुए (असि) हैं इस से (विद्यकर्मणे) समस्त कामों के उत्पन्न करने तथा (इन्द्राय) ऐद्यर्थ के लिथे (त्वा) आप को प्रार्थना तथा (विद्यवकर्मणे) समस्त काम को सिद्धि के लिथे शिल्पिक्तया कुशलता से उत्तम ऐद्यर्थ वाले आप का सेवन करते हैं ॥४५॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में श्लेषालं — जो परमेदवर वा न्योयाधीश सभापित हमा-रे किये हुए कामों को जाच कर उन के अनुसार हम को यथायोग्य नियमों में रखता है जो किसी को दुःख देने वाले छल कपट के काम को नहीं करता जिस परमेदवर वा सभापित के सहाय से मनुष्य मोश्न और व्यवहार सिद्धि को पाकर धर्मशोल होता है वहीं ईच्वर परमार्थसिद्धि वा सभापित व्यवहार सिद्धि के निमित्त हम लोगों का सेवने योग्य है || ४५ ||

विश्वकर्मीकत्यस्य शत्स ऋषिः । विश्वकर्मेन्द्रो देवता । श्रुरिगार्षः त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः । उपयामेत्यस्य विराडार्ष्यंतुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ अव अगले मन्त्र में राजधर्मं का उपदेश किया है ॥

विश्वंत्रम्भेन्ह् विद्या वर्धनेन ज्ञातार् भिन्द्रं मक्कृषोर व्यथम् । त-स्मै विज्ञाः समंनमन्त पूर्वीर्यमुग्रो विह्व्यो यथासंत् । उपयाम-गृंही तोऽसीन्द्रांय त्वा विञ्चकम्मेण एष ते यो तिरिन्द्रांय त्वा वि-इवकंम्मेणे ॥ ४६॥ पदार्थ:—हे ( विश्वकर्मन् ) समस्त अच्छे काम करने वाले जन आप ( वर्द्धनेन ) वृद्धि के निमित्त ( हिवधा ) प्रहण करने योग्य विज्ञान से ( अवध्यम् ) जिस बुरे क्य-सन और अधर्म से रहित ( इन्द्रम् ) परम ऐइवर्य देने तथा ( त्रातारम् ) समस्त प्रजा जनों की रक्षा करने वाले सभापित को ( अकृणोः ) की जिथे कि ( तस्में ) उसे ( पूर्काः ) प्राचीन धार्मिक जनों ने जिन प्रजाओं को शिक्षा दी हुई है वे (विशः) प्रजाजन ( समनमन्त ) अच्छे प्रकार माने जैसे ( अयम् ) यह सभापित ( उपः ) दुष्टों को दण्ड देने को अच्छे प्रकार चमन्कारी और ( विहच्यः ) अमेक प्रकार के राज्य साधन पदार्थ अर्थात् शस्त्र आनि रखने वाला ( असत् ) हो वेसे प्रजा भी इस के साथ वतें ऐसी युक्ति की जिथे ( उपयामगृहीतः ) यहां से लेकर मंत्र का पृवीक ही अर्थ जानना चाहिये ॥ ४६ ॥

भाषार्थ:—इस संसार में मनुष्य सब जगत् की रक्षा करने वाले ईश्वर तथा सभा-ध्यक्ष को न भूलें किन्तु उन की अनुमित में सब कोई अपना २ वक्तीव रक्षें प्रजा के विरोध से कोई राजा भी अच्छी ऋदि को नहीं पहुंचता है और ईश्वर वा राजा के विना प्रजा जन धर्म, अर्थ, काम और मोश्न के सिद्ध करने वाले काम भी नहीं कर सकते इस से प्रजा जन और राजा ईश्वर का आश्रय कर एक दूसरे के उपकार में धर्मा के साथ अपना वर्ताव रक्षें || ४६ ||

उपयामगृहीतोऽसीत्यस्य शास ऋपि: । त्रिश्वक्तमाँन्द्रो देवता । विराह् ब्राह्मो बृहती छन्द: । मध्यमः स्वरः ॥

फिर भी प्रकारान्तर से उसी विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥ <u>उपयामगृंहीतोऽस्य</u>ग्नचें त्या गा<u>ष्ट्रत्रच्छंन्द्सङ्गृहणामीन्द्रांय</u> स्वा <u>त्रिष्टुण्</u>ढंन्द्सं गृह्णामि विद्वेभ्यस्त्वा <u>दे</u>वेभ्यो जर्गच्छन्द्सङ्गृ-

ह्याम्यनुष्ठुप्तेंऽभिग्रारः ॥ ४७ ॥

पदार्थ:—हे (विश्वकर्मन्) अच्छे २ कर्म करने वाले जन! में जो (ते) आप का (अनुष्टुप्) अङ्गान छुड़ाने वाला (अभिगरः) सब प्रकार से विख्यात प्रशंसा वाक्य है उन अग्न आदि पदार्थों के गुण कहने और वेद मंत्र गायत्री छन्द के अर्थ को जनाने वाले (त्वा) आप को (अग्नये) अग्नि आदि पदार्थों के गुण जानने के लिये (गृह्णामि) स्वीकार करता हूं वा (त्रिष्टुप्छन्दसम्) परम ऐदवर्थ देने वाले त्रिष्टुप् छन्द युक्त वेद मन्त्रों का अर्थ कराने हारे (त्वा) आप को (इन्ह्राय) परम ऐरथ्य की प्राप्ति के लिये (गृह्णामि) स्वीकार करता हूं (जगच्छंदसम्) समस्त जन्

गत् के दिव्य २ गुण कर्मा और स्वभाव के बोधक वेद मन्त्रों का अर्थ विज्ञान कराने वाले (त्वा) आप को (विश्वेभ्य:) समस्त (देवेभ्य:) अच्छे २ गुण कर्म और स्वभावों के लिये (गृह्णामि) स्वीकार करता हूं (उपयामगृहीतः) उक्त सब काम के लिये हम लोगों ने आप को सब प्रकार स्वीकार कर रक्का (असि) है।। ४७।।

भावार्थ:—इस मंत्र में पिछले मन्त्र से (विश्वकर्मन्) इस पद की अनुवृत्ति आती है मनुष्यां को चाहिये कि अग्नि आदि पदार्थ विद्या साधन कराने वाली कि-याओं का उत्तम बोध कराने वाले गायत्री आदि छन्द युक्त ऋग्वेदादि वेदों के बोध होने के लिये उत्तम पढ़ाने वाले का सेवन करें क्योंकि उत्तम पढ़ाने वाले के विना किसी की विद्या नहीं ग्राप्त हो सकती ॥ ४७॥

ब्रेशीनांत्वेखस्य देवाऋषयः । प्रजापतयो देवताः । याज्यपी त्रिष्दुप् । हृक्न्नतानामि-त्यस्य याज्यपी जगती । भन्दनानामित्यस्य मदिन्तमानामित्यस्य मधुन्तमानामित्य-स्य च याज्यपी त्रिष्टुप् । शुक्रत्वेत्यस्य सामनी बृहती छन्दांति, । तेषु त्रि-प्टुमी धैवतः । जगत्या निषादः । बृहत्या मध्यमश्च स्वराः ॥

अब नाईस्थ्य कर्मी में पूर्वी अपने पति को उपदेश देती है, यह अगले मन्त्र में कहा है।

ब्रेक्शीनां त्वा पत्मन्ना घूंनोभि । कुकूननीनान्त्वा पत्मन्ना घूंनोभि । अन्दर्नानान्त्वा पत्मन्ना घूंनोभि । सदिन्त्रीमानान्त्वा पत्मन्ना घूंनोभि । सदिन्त्रीमानान्त्वा पत्मन्ना घूंनोभि । सुधुन्त्रीमानां त्वा पत्मन्ना घूंनोभि । कुन्नं त्वां कुन्न आ-घूंनोभ्यन्हों खुषे सूर्व्यस्य रहिमधुं ॥ ४८ ॥

पदार्थ:—है (पत्मन्) धम्म में न चित्त दंने वाले पते ( बेशानाम् ) जलों के समान निर्मां कि विद्या और सुशीलता में व्यान जो पराई पिलयां हैं उन में व्यानचार से वर्तमान (त्वा) तुम की में वहां से (आधूनोमि) अच्छे प्रकार डिगाती हूं है (पत्मन्) अधमा में चित्त देने वाले पते ! (कुकुननानाम् ) निरन्तर शब्द विद्या से नम्ब्रीभाव को प्राप्त हो रही हुई औरों की पिलयों के समीप मूर्खियन से जाने वाले (त्वा) तुझ को में (आ) (धूनोमि) वहां से अच्छे प्रकार छुइाती हूं । है (पत्मन्) कुचाल में चित्त देने वाले पते ! (मन्दनानाम् ) कल्याण के आचरण,करतो हुई पर पिलयों के समीप अधम से जाने वाले (त्वा) तुझ को वहां से में (आ) अच्छे प्रकार (धूनोमि) पृथक् करती हूं । हे (पत्मन् ) चंचल चित्त वाले पते ! (मदिन्तमानाम्) अत्यन्त आन-निद्त परपिलयों के समीप उन को दुःख देते हुए (त्वा) तुम को में वहां से ( आ ) व्यार २ (धूनोमि) कंपाती हूं । हे (पत्मन् ) कठोर चित्त पते ! (मधुन्तमानाम् ) अनिद्याय करके मीठी २ बोलियां बोलने वाली परपिलयों के निकट कुचाल से जाते हुए

(त्वा) तुम को मैं ( वा ) अच्छे प्रकार (धूनोमि) हटाती हूं। हे (पत्मन्) अविधा में मरण करने वाले (अन्हः) दिन के (क्षे) क्ष्प में अर्थात् (सूर्यस्य) सूर्यं की फैली हुई किरणों के समय में घरमें संगति की चाह करते हुए (शुक्रम्) शुद्ध वीर्यं वाले (त्वा) तुम को (शुक्ते) वीर्यं के हेतु (आ) भले प्रकार (धूनोमि) छुड़ाती हूं ॥४८॥

भ. बार्थ: — इस मन्त्र में वाचकानु > — जैसे सूर्य की किरणों का प्राप्त होकर संसा-र के पदार्थ शुद्ध होते हैं मैमे ही दुराचारी पुरुष अच्छी शिक्षा और स्त्रियों के सत्य उपदेश से दण्ड को पाकर पवित्र होते हैं गृहस्थों को चाहिये कि अत्यन्त दु:ख देने और कुछ को भ्रष्ट करने वाले व्यभिचार कर्म से सदा दूर रहें क्यों कि इससे शरीर और आतमा के बछ का नाश होने से धर्म अर्थ काम और मोक्ष की सिद्धि नहीं होती | | ४८ | |

ककुममित्यस्य देवा ऋष्यः । विश्वेदेवा प्रजापतयो देवताः । विराद् प्राजापत्या जगतो छन्दः । निपादः स्वरः । यत्ते सीमेत्यस्य भुस्मिष्युं ष्णिक् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब फिर गृहस्थों को राजैंगक्ष में उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

क्रकु भक्ष खुरं रृष्ट्रभस्य रोचने बृहच्छूकः शुक्रस्य पुरोगाः सोमः सोमंस्य पुरोगाः। यत्ते मोमादाभ्यकाम जागृवि तस्मैं स्वा गृहामि तस्मैं ते सोम सोमांग्र स्वाहो ॥ ४९ ॥

पदार्थ:—हे (सोम) एंडवर्यं को प्राप्त हुए विद्वान् आप (यत्) जिस (वृषम-स्य) सब सुलों के वर्षाने वाले आपका (ककुमम्) दिशाओं के समान शुद्ध (वृहत्) बड़ा (क्पम्) हुन्दर स्वक्षप (गीचते) प्रकाशमान होता है सो आप (शुक्रस्य) शुद्ध धर्मा के (पुरोगा:) अग्रगामी वा (सोमस्य) अत्यन्त ऐडवर्य्य के (पुरोगा:) अग्रगन्ता (शुक्त:) शुद्ध (सोम:) सोम गुण सम्पन्त ऐडवर्य्युक हृजिये जिस से आप का (अदाश्यम्) प्रशंसा करने योग्य (नाम) नाम (जागृवि) जाग रहा है (तस्मै) उसी के लिये (त्वा) आप को (गृहणामि) ग्रहण करता हूं और हे (सोम) उत्तम कामा में प्रदेश (तस्मै) उन (सोमाय) श्रेष्ट कामा में प्रदृत हुए (ते) आप के लि-थे (स्वाहा) सत्य वाणी प्राप्त हो ॥ धः॥

भाषार्थ:—सभाजन और प्रजाजनों को चाहिये कि जिसकी पुष्य, प्रशंसा, सुन्दर-रूप, विद्या, न्याय, विनय, श्रुरता, तेज, अपश्चपात, मित्रता, सब कामों में उत्साह धा- रोम्य वल पराकूम धोरज जितेन्द्रियता वेदादि शास्त्रों में श्रद्धा और प्रजा पालन में प्रीति हो उसी को सभा का अधिपति राजा मानें || ७९ ||

उशिक्त्वमित्यस्य देवा ऋपयः । प्रजापतयो देवताः । स्वराडार्षा जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

फिर प्रकारान्तर से राज विषय को अगले मन्त्र में कहा है। च्रिश्चक् त्वन्देव सोमागनेः प्रियम्पाधोऽपीहि च्या त्वन्देव सोन मेन्द्रंस्य प्रियम्पाधोऽपी श्वस्मत्संखा त्वन्देव सोम विद्वेषान्देवा-नाम्पियम्पाधोऽपीहि॥ ५०॥

पदार्थ:—हे (देव) दिव्य गुण सम्पन्न (सोम) समस्त ऐदवर्थ्य युक्त राजन्! आप (उशिक्) अति मनोहर होके (अग्नेः) उत्तम विद्वान् के (प्रियम्) प्रेम उत्पन्न करान्ने वाले (पाथः) रक्षा योग्य व्यवहार को (अपि) निद्ध्य से (इहि) प्राप्त करो और जानो हे (देव) दानशील (सोम) हर एक प्रकार से एदवर्थ्य की उन्नति कराने वाले आप (वशी) जितेन्द्रिय होकर (इन्द्रस्य) परमैदवर्थ्य वाले धार्मिक जन के (प्रियम्) प्रेम उत्पन्न कराने वाले (पाथः) जानने योग्य कर्म को (अपि) निद्ध्य से (इहि) जानो हे (देव) समस्त विद्याओं में प्रकाशमान (सोम) ऐदवर्थ्य युक्त आप (अस्मत्सखा) हम लोग जिन के मित्र हैं ऐसे आप होकर (विद्वेपाम्) समस्त (देवानाम्) विद्वानों के प्रेम उत्पन्न कराने हारे (पाथः) विद्वान के आचरण को (अपि) निश्चय से (इहि) प्राप्त हो तथा जानो ॥ ५०॥

भाषार्थ:—राजा राजपुरुप सभासद् तथा अन्य सब सङ्जनों को उचित है कि पुरुषार्थ, अच्छे २ नियम और मित्रभाष से धार्म्मिक वेद के पारगन्ता विद्वाकों के मार्ग को चलें क्योंकि उन के तुल्य आचरण किये विना कोई विद्या धर्मी सब से एक प्रीति भाष और ऐइवर्ध्य को नहीं पा सकता है ॥ ५०॥

इहरतिरित्यस्य देवा ऋषयः । प्रजापतयो गृहस्था देवताः । आर्षा जगती छन्दः । निपादः स्वरः ॥

अब गाईस्थ्य धर्मों में विशेष उपदेश अगले मन्त्र में किया है ||
इह रितंदिह रंमध्विम्ह धृतिदिह स्वधृतिः स्वाहां । उपसृजन्ध्रदणंम्मान्ने धरुणों मानरं धर्यन् । रायस्पोषंमस्मास्त्रेदीधरुत् स्वाहां ॥५१॥
पदार्थः —हे गृहस्थो तुम लोगों की (इह) इस गृहाश्रम में (रितः) मीति (इह)
इस में (धृतिः) सब व्यवहारों की धारणा (इह) इसी में (स्वधृतिः) अपने

पदार्थों की धारणा (स्वाहा) तथा तुम्हारी सत्य वाणी और सत्य किया हो। तुम (इह) इस गृहाश्रम में (रमध्वम्) रमण करो। हे गृहाश्रमस्थ पुरुष तृ सन्तानों की माता जो कि तेरी विवाहित स्त्री है उस (मात्रे) पुत्र का मान करने वाली के लिथे (धरुणम्) सब प्रकार से धारण पोपण कराने योग्य गर्भ को (उपस्जन्) उत्पन्न कर और वह (धरुण:) उक्त गुण वाला पुत्र (मातरम्) उस अपनी माता का (ध्यन्) दूध पाँचे। षेसे (अस्मास्त्र) हम लोगों के निमित्त (राय:) धन की (पोषम्) समृद्धि को (स्वाहा) सत्य माव से (दीधरत्) उत्पन्न की जिथे।। ५१।।

भावार्थ:—जब तक राजा आदि सभ्यजन वा प्रजाजन सत्य धेर्या वा सत्य से जोड़े हुए पदार्थ वा सत्य व्यवहार में अपना वर्त्ताव न रखें तब तक प्रजा और राज्य के सुख नहीं पा सकते और जब तक राजपुरुष तथा प्रजापुरुष पिता और पुत्र के तुल्य परस्पर प्रीति और उपकार नहीं करते तब तक निरन्तर सुख भी प्राप्त नहीं हो सकता ॥ ५१॥

सत्रस्थेत्यस्य देवा ऋषय: । प्रजापतिदंवता । सुरिगार्पा वृहती छन्द: । मध्यम: स्वर: ॥

फिर भी गृहस्थों के विषय में विशेष उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

सत्रस्य ऋडिर्स्यर्गन्म ज्योतिर्मृतां अन्नम । दिवं पृथिच्या अध्यार्दद्वामाविदाम द्वेषान्तस्य ज्योतिः ॥ ५२ ॥

पदार्थ:—है विद्वन ! आप (सत्रस्य) प्राप्त हुए राज प्रजा व्यवहारक्ष्प यज्ञ के (ऋद्धि:) समृद्धि रूप (असि) हैं आप के सङ्ग से हम लोग (ज्योति:) विज्ञान के प्रकाश को (अगन्म) प्राप्त हो वें और (अमृता:) मोक्ष पाने के योग्य (अभूम) हों (दिव:) सूर्योदि (पृथिव्या:) पृथिवों आदि लोकों के (अधि) बीच (अरुहा-म) पूर्ण वृद्धि को पहुंचें (देवान्) विद्वानों दिव्य २ भागों (ज्योति:) विज्ञान विषय और (स्व:) अत्यन्त सुख को (अविदाम) प्राप्त हो बें ॥ ५२॥

भावार्थ:—जब्र तक सब की रक्षा करने वाला धार्मिक राजा वा आप्त विद्वान् न हो तब तक विद्या और मोक्ष के साधनों को निर्विष्नता से पाने के योग्य कोई भी म-जुष्य नहीं होता है और न मोक्ष सुख से अधिक कोई सुख है || ५२ ||

युवमित्यस्य देवा ऋषयः । गृहपतयो देवताः । पूर्वस्यार्ष्यं नुष्टुप् छन्दः । गान्धारः

स्वर: | दूरे वेत्यत्यासुर्युं ष्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः । अस्माकमित्यस्य प्राजा-पत्या वृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः | भूभुं विरत्यस्य विराद्माजापत्या

> पङ्क्तिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥ फिर उसी विषय को अगले मन्त्र में कहा है॥

गुनन्तमिन्द्रापर्वता पुर्गेयुष्टा यो नः पृत्तन्याद्षु तन्त्रमिसंतं वज्जेण तन्त्रमिसंत् । दूरे चलायं छन्तम् र गहंतं यदिनंश्वत् । ध्र-स्माक् ध्र शत्रून् परि श्र्र विद्यतों द्रम्मी दंषीष्ट विद्यतोः । भू-संवः स्वः सुप्रजाः प्रजाभिः स्याम सुवीरां विरेः सुपोषाः पोषैः ॥ ५३ ॥

पदार्थ:—है (पुरोगुधा) युद्ध समय में आगे छड़ने वाले (इन्द्रापर्वता) सूर्यं और मेघ के समान सेनापित और सेनाजन!(गुवम्) तुम दोनों (यः) जो (नः) हमारी (पृतन्यात्) सेता से छड़ना चाहे (तन्तम्) (इत्) उसी २ को (वज्रंण) शस्त्र और अस्त्र विद्या के वल से (हतम्) मारो और (यत्) जो (अस्माकम्) ह-मारे शत्रुओं की (गहनम्) दुर्ज्यं सेना हमारी सेना को (इनक्षत्) व्याप्त हो और (यत्) जो २ (छन्तसत्) बल को बढ़ावे उस २ को (चत्ताय) आनन्द बढ़ाने के लिये (इद्धतम्) अवदय मारो और (दूरे) दूर पहुंचा दो। हे (दूर्) शत्रुओं को सुल से बचाने वाले सभापते ! आप हमारे (शत्रुन्) शत्रुओं को (विद्वत:) सब प्रकार से (परिदर्षिष्ट) विदीर्ण कर दीजिये जिल से हम लोग (भू:) इत भूलोक (भुव:) अन्तरिक्ष और (स्व:) छुलकारक अर्थात् दर्शनीय अत्यन्त सुल रूप लोक में (प्रज्ञानः) अपने सन्तानों से (सुप्रजा:) प्रशंसित सन्तानों वाले (वीरै:) वीरों से (सुवीरा:) बहुत अच्छे २ वीरों वाले और (पोपै:) पृष्टियों से (सुपोपा:) अच्छी २ पृष्टि वाले (विद्वत:) सब ओर से (स्वाम) होवें ॥ ५३॥

भावार्थ:—जब तक सभापित और सेनापित प्रगल्म हुए सब कामों में अग्रगामी न हों तब तक सेना बीर। आनन्द से युद्ध में प्रकृत्त नहीं हो सकते और इस काम के विना कभी विजय नहीं होता। तथा जब तक शत्रुओं को निम्मू ल करने हरे सभा-पित अ:दि नहीं होते तब तक प्रजा का पालन नहीं कर सकते और न प्रजाजन सुकी हो सकते हैं ॥ ५३॥

परमेष्टीत्यस्य विसष्ट ऋषि:। परमेष्टी प्रजापतिर्देवता । साम्युष्णिक् छन्दः । ऋपभः स्वरः ॥

किर भी गृहस्थ का कर्म्म अगले मन्त्र में कहा है।।

<u>परमे</u> छुन्न भिर्घातः प्रजापिति बीचि व्याहृता ग्रामन्धो अच्छेतः।

सविता सन्यां विश्वकंस्मा दीक्षायां स्पूषा सीम ऋषंण्याम्॥ ५४॥

पदार्थ:—हे गृहस्थो! तुम ने यदि (व्याहृताय.म्) उच्चारित उपदिष्ट की हुई (वार्चा) वेदवाणों में (परमेष्ठी) परमानन्द स्वरूप में स्थित (प्रजापित:) समस्त प्रजा के स्वामी को (अच्छेत:) अच्छे प्रकार प्राप्त (विश्वकम्मी) सब विद्या और कम्मों को जानने वाळे सर्वथा श्रेष्ट सभापित को (दीक्षायाम्) सभा के नियमों के धारण में (सोमक्षयण्याम्) पेशवर्य ग्रहण करने में (पूषा) सब को पुष्ट करने हारे उत्तम बंद्य को और (सन्याम्) जिस से सनातन सत्य प्राप्त हो उस में (सविता) सब जगत् का उत्पादक (अभिधात:) सुविचार से धारण किया (अन्ध:) उत्तम सु-संस्कृत अन्न का सेवन किया तो सदा सुन्धी हों।। ५४।।

भावार्थ:—जो इंद्रषर वेद विद्या से अपने सांसारिक जीवाँ और जगत् के गुण कर्म्म स्वभावों को प्रकाशित न करता तो किसी मनुष्य को विद्या और इन का ज्ञान न होता और विद्या वा उक्त पदार्थों के ज्ञान के विना निरन्तर सुख क्योंकर हो सक-ता है। ५४॥

इन्द्रश्चेत्यस्य वसिष्ठ ऋषिः । इन्द्रादयो देवताः । आर्पा पङ्किदछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर भी उक्त विषयों को अगले मन्त्र में कहा है।

इन्द्रंश्च मुक्तंश्च ऋषायोषांत्यितोऽसुरः पुण्यमाना मित्रः ऋति। बिष्णुः शिषिष्ठिष्ठ क्ररावासन्तो बिष्णुर्नरन्धिषः ॥ ५५ ॥

पदार्थ:— हे मनुष्यो तुम लोग ! जो विद्वानों नं (क्रपाय) व्यवहार सिद्धि के लिथे (इन्द्रः) विद्वलों (मक्तः) पवन (असुरः) मेघ (पण्यमानः) स्तुति के ये। स्य (मित्रः) सखा (शिपिविष्टः) समस्त पदार्थों में प्रविष्ट (विष्णुः) सर्व शरीर व्याप्त धनंजय वायु और इन में से एक २ पदार्थ (नरंधिषः) मनुष्यादि के आत्माओं में साझी (विष्णुः) हिरण्यगर्भ ईश्वर (ऊरी) ढापने आदि कियाओं में (आसन्नः) संनिकट वा (उपोश्यितः) समीपस्थ प्रकाश के समान और जो (कृतिः) व्यवहार में वक्ती हुआ पदार्थ है इन सब को जानो ॥ ५५॥

भाषार्थ:-मनुष्यों को चाहिये कि ईश्वर से प्रकाशित अग्नि भादि पदार्थों की किया कुशलता से उपयोग लेकर गार्हस्थ्य व्यवहारों को सिद्ध करें ॥ ५५॥

प्रोद्यमाणइत्यस्य विसष्ठ ऋषिः विश्वेदेवा गृहस्था देवताः । आर्षी गृहती छन्दः ।

मध्यमः स्वरः ॥

फिर उक्त विषय को अगले मन्त्र में कहा है।।

ण्यास्यां सोम् आर्गतो वर्षण आसुन्द्यामासंद्वोऽग्निराग्नी-भ्र इन्द्रों हिक्किनेऽर्थवींपावहित्रमांणः ॥ ५६॥

पदार्थ: हे गृहस्थो ! तुम को इस ईश्वर की खृष्टि में (आसन्द्याम्) बैठने की एक अच्छी चौकी आदि स्थान पर (आगत) आया हुआ पुरुप जैसे विराजमान हो वैसे (प्रोह्यमाण:) तर्क वितर्क के साथ वादानुषाद से जाना हुआ (सोम:) ऐश्वर्य का समूह (वरुण:) सहायकारी पुरुप के समान जल का समूह (आग्नोधे) बहुत इ-स्थनों में (अग्नि:) अग्नि (उपावहित्यमाण:) कित्या की कुशलता से युक्त किये हुए (अथवी) प्रशंसा करने योग्य के समान पदार्थ और (हविद्याने) ग्रहण करने योग्य पदार्थों में (इन्द्र:) विज्ञली निरन्तर युक्त करनी चाहिये ॥ ५६॥

भावार्थ:—तर्क के विना कोई भी विद्या किसी मनुष्य को नहीं होती और विद्या के विना पदार्थों से उपयोग भी कोई नहीं छे सकता ॥ ५६॥

विश्वेदेवाइत्यस्य वितष्ट ऋषि: | विश्वेदेवा देवता: । भुरिक्साम्नी बृहती छन्द: । मध्यम: स्वरः ॥

ी अब गृहस्थ कर्मों में कुछ <u>विद्वानों का पक्ष अगले मन्त्र</u> में कहा है।। विद्वें देवा <u>अ</u>धदाृषु न्यु<u>मों</u> विष्णुराघी<u>न</u>पा स्राप्याय्यमानो

युमः सूपमोन्। विष्णुः सम्भिष्माणा वायुः पूपमानः शुक्रः पूतः। शुक्रः क्षीरुष्रीर्मुन्धी संक्तुश्रीः॥ ५७॥

पदार्थ:—है (विश्वेदेवा:) समस्त विद्वानी ! तुम्हारा जो (अंशुषु) अलग २ सं-सार के पदार्थों' में (न्युत:) नित्य स्थापित किया हुआ व्यवहार (आप्रीतपा:) अच्छी प्रीति के साथ (विष्णु:) व्याप्त होने वाली विज्ञुली (आप्याय्यमानः) अति बढ़े हुए के समान (यम:) सूर्व्य (सूयमानः) उत्पन्न होने हारा (विष्णु:) व्यापक अव्यक्त (संभ्रियमाणः) अच्छे प्रकार पुष्टि किया हुआ (वायुः) प्राण (पृयमानः) पवित्र किया हुआ (शुक्ः) पराक्रम का समृह (पृतः) शुद्ध (शुक्ः) शोव वेष्टा करने हारा और (मंथी) विल्लीड़ने वाला ये सब प्रत्येक सेवन किये हुए (शीरश्री:) दुष्पादि पदार्थों को पकाने और (सक्तुश्रीः) प्राप्त हुए पदार्थी' का आश्रय करने वाले होते हैं ॥ ५७॥

भावार्य: मनुष्यों को युक्ति और विद्या से सेवन किये हुए सब सृष्टिस्थ पदार्थ शरीर आत्मा और सामाजिक सुख कराने वाले होते हैं।। ५७॥

विक्वेदेवाश्चेत्यस्य विसष्ठ ऋषिः । विक्वे देवा देवताः । भुरिगार्षा जगती छन्दः ।

निपाद: स्वर: ||

फिर प्रकारान्तर से विद्वद्विषय को भगले भंत्र में कहा है।। विद्वें देवारचं मुसेषूष्टीतोऽसुर्हो मायोचंतो कृदो हूणमां मो मोऽभ्यावृतो नृषश्चाः प्रतिरूपातो अक्षो अक्ष्यमांणः प्रितरी नारा-कार्थसाः॥ ५८॥

पदार्थ:—जिन विद्वानों ने यहा विधान से (खमसेखु) मेधों में सुगिन्ध बादि वस्तु (डकीत:) ऊ'चे पहुंचाया (असु:) अपना जीवन (डचत:) अच्छे यह में लगा रक्खा (ठद्रः) जीव को पवित्र कर (हृयमान:) स्वीकार किया (नृषक्षाः) मनुष्यों को प्रसन्न करने वाला (प्रतिख्यात:) जिन्हों ने वादा सुवाद से चाहा (वात:) वाहर के वायु अर्थात् मैदान के कठिन वायु के सह वायु शुद्ध किये फल (भस्यमाणः) कुछ भोजन करने योग्य पदार्थ (मक्ष:) खाइये (नाराशंसाः) प्रशंसा कर मनुष्यों के उपदेशक (विद्येदेश:) सब विद्वान् (पितरः) उन सब के उपकारकों को ज्ञानो समझने खाहिये || ५८ ||

भावार्थ:—जो बिद्धान् छोग परोपकार बुद्धि से विद्या का विस्तार करने सुगन्धि पृष्टि मचुरता और रोग नाशक गुण युक्त पदार्थों का यथायोग्य मेल अग्नि के बीच में उनका होम कर शुद्ध वायु वर्षा का जल वा आपिधयों का सेवन कर के शरीर को आरोग्य करते हैं वे इस संसार में अलन्त प्रशंसा के योग्य होते हैं ॥ ५८॥

सम्म प्रत्यस्य वसिष्ठ ऋषिः । विश्वेदेवा देवताः । आर्था बृहती छन्दः । निपादः

स्वर:। यापत्येते इत्यस्य विराहार्धी गायत्री छन्दः। ष ब्र्जः स्वरः॥

गव गृहस्थ के कर्मा में यज्ञादि व्यवहार का उपदेश अगले मनत्र में किया है॥

सन्नः सिन्धुंरव भृथायोद्यंतः समृद्धोऽभ्यव द्वियमाणः सिल्वः

पहुंतो ययोरोर्जसा स्काभिता रजां रसि बीर्येभिवीरतंमा शार्वि-

ष्ठा या पत्येते सप्रतिता सहो भिविष्णू अगुन्वरुणा पूर्वहृती। (९॥ पदार्थ: — जिन्होंने ( अवभृथाय ) यज्ञान्त स्नान और अपने आत्मा के पवित्र कर्म के लिये ( अभ्यविद्यमाणः ) भोगने योग्य ( सिल्छः ) जिस में उत्तम जल है वह व्यवहार ( उद्यतः ) नियम से संपादन किया ( सिन्धुः ) निष्यां ( सनः ) निर्माण की ( समुद्रः ) समुद्र ( प्रष्ठतः ) अपने उत्तम गुर्णों से पाया है वे विद्यान् लोग ( ययोः ) जिन के ( ओजसा ) बल से ( रज्ञांसि ) लोक लोकान्तर ( स्कमिता ) स्थित हैं ( या ) जो ( की येंभिः ) और पराकर्मों से ( की रतमा ) अस्यन्त की र ( श्रा

विष्ठा ) नित्य बल संपादन करने वाले (सहोभि:) बलों से (अप्रतौता ) मूर्बों को जानने अयोग्य (विष्णू )। व्यास होने हारे (वरुणा ) अतिश्रेष्ठ स्वोकार करने योग्य (पूर्वद्वतो ) जिस का सत्कार पूर्व उत्तम विद्वानों ने किया हो जो (पत्येते) श्रेष्ठ सज्जनों को प्राप्त होते हैं उन यहा कर्म भक्ष्य पदार्थ और विद्वानों को (अगन् ) प्राप्त होते हैं सदा सुखी रहते हैं ॥ ५९ ॥

भाषार्थं:—यज्ञ आदि व्यवहारों के विना गृहाश्रम में सुख नहीं होता ॥ ५९ ॥ देवानित्यस्य दसिष्ठ ऋषि: । विद्येदेवा देवता: । स्वराट् साम्नी प्रिप्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

फिर भी <u>यह विषय का</u> उपदेशहंगाले मन्त्र में किया है ॥ देवान्दियंमगन्यक्तस्ततों मा द्रविणमञ्च मनुष्यान्तरिक्षमग-न्यक्तस्ततों मा द्रविणमञ्च पितृत् पृथियीमंगन्यक्तस्ततों मा द्रविं-णमञ्च यं कं चं लोकमगंन्यक्तस्ततों में भद्रमंभृत् ॥ ६०॥

पदार्थ:—जो (यज्ञः) पूर्वंक सब के करने योग्य यज्ञ (दिवम्) विद्या के प्रकाश और (देवाम्) दिव्य भोगों को प्राप्त करता है जिस को विद्वान् लोग (अगन्) प्राप्त हों (ततः) उस से (मा) मुझ को (द्रिवणम्) विद्यादि गुण (अप्रु) प्राप्त हों जो (यज्ञः) यज्ञ (अन्तरिक्षम्) मेघ मण्डल और (मजुष्यान्) मनुष्यें। को प्राप्त होता है जिस को भद्र मनुष्य (अगन्) प्राप्त होते हैं (ततः) उस से (मा) मुझ को (द्र-विणम्) धनादि पदार्थ (अप्रु) प्राप्त हों जो (यज्ञः) यज्ञ (पृथिवीम्) पृथिवी और (पितृन्) वसन्त आदि ऋनुओं को प्राप्त होता है जिस को आप्त लोग (अगन्) प्राप्त होते हैं (ततः) उस से (मा) मुझ को (द्रविणम्) प्रत्येक ऋनु का सुख (अप्रु) प्राप्त हो जो (यज्ञः) यज्ञ (कम्) किसी (ध) (लोकम्) लोक को प्राप्त होता है (यम्) जिस को धर्मात्मा लोग (अगन्) प्राप्त होते हैं (ततः) उससे (मे) मेरा (भद्रम्) कल्याण (अभूत्) हो ॥ ६०॥

भावाध:—जिस यद्भ से सब सुख होते हैं उसका अनुष्ठान सब मनुर्खा को क्यां त करना चाहिये || ६० ||

चतुर्स्तिशदित्यस्य वसिष्ट ऋषिः । विद्वेदेवा देवताः । साम्न्युण्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

इस जगत् की उत्पत्ति में कितने कोरण हैं यह विषय अगले मन्त्र में कहा है।

## चतुं सिथ्यासन्ते वो वितिति य इमं युक्तथ स्वध्या दर्दन्ते । तेवा क्रिस्थ सम्बेत्रई वांसि स्वाहां युमी अप्येत देवान ॥ ६१ ॥

पदार्थः—(ये) जो (चतुस्तिशत्) आठों वसु ग्यारह रुद्र वारह आदित्य इन्द्र प्रजापित और प्रकृति (तन्तवः) सूत के समान (यह्मम्) सुख उत्पन्न करने हारे यह को (वितक्तिरे) विस्तार करने हैं अधवा (थे) जो (स्वध्या) अन्न आदि उत्तम पदार्थों से (इमम्) इस यह को (दवंते) देते हैं (तेवाम्) उन का जो (छिन्नम्) अलग किया हुमा यह (पतत्) उस को (स्वाहा) सत्यिक्तया वा सत्यवाणी से (सम्) (दधामि) इकद्ठा करता हूं (उ) और वहो (धर्मीः) यहा (देवान्) विद्वानों को (अप) निश्चय से (पतु) प्राप्त हो ॥ ६१ ॥

भाषार्थ:—इस प्रत्यक्ष चराचर जगन् के चौतींस ३४ तस्व कारण है उन के गुण और दोषों को जो जानते हैं उन्हों को शुख मिलता है ॥ ६१ ॥ यहस्थेत्यस्य वसिष्ठ ऋषि: । यहाे देवता । स्वराडार्था क्रिप्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर यह का विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

युज्ञस्य दोहो वितंतः पुरुत्रा सो अष्ट्रिया दिवंमन्वातंतान । स यज्ञ धुक्ष्य महि मे मुजायां १ गुग्रस्योषं विश्वमार्युरशीय स्वाहां ॥६२॥

पदार्थ:—है (यज्ञ) सङ्गति करने योग्य विद्यन् आप जो (यज्ञस्य) यज्ञ का (पुरत्रा) बहुत पदार्थों में (विततः) विस्तृत (अप्रधा) आठों दिशाओं से आठ प्रकार
का (दोहः) परिपूर्ण सामग्री समूह है (सः) वह (दिवम्) सूर्य्य के प्रकाश को
(अन्वाततान) ढाप कर फिर फैलने देता है (सः) वह आप सूर्य्य के प्रकाश में यज्ञ
करने वाले गृहस्य त् उस यज्ञ को (धुक्ष्य) परिपूर्ण कर जो (मे) मेरी (प्रजायाम्)
प्रजा में (विश्वम्) सब (मिह् ) महान् (रायः) धनादि पदार्थों की (पोषम्) समृद्धि को वा (आयुः) जीवन को वार २ विस्तारता है उस को मैं (स्वाहा) सत्ययुक्त किया से (अशीय) प्राप्त होऊं ॥ ६२ ॥

भावार्थ:—मनुष्यों को चाहिये कि सदा यज्ञ का आरम्भ और समाप्तिको करें भीर संसार के जीव को अत्यन्त छुख पहुंचार्य ॥ ६२॥

भाषवस्वेत्यस्य कश्यपं ऋषि:। यज्ञी देवता। स्वराष्टार्धी गायत्री छन्दः। घड्जः स्वरः॥

मनुष्य किस के तुल्य यज्ञ का सेवन करें यह अगले मन्त्र में कहा है।

### आ पंवरत हिरंग्यश्रद्धवस्सीम त्रीरवंत् । बाजां गीर्मन्तमा संदु स्वाहां ॥ ६३ ॥

पदार्थ:—हे सोम ऐदवर्ष्य चाहने वाले गृहस्थ! तू (स्वाहा) सत्य वाणी वा सत्य किया से (हिरण्यवत्) सुवर्ण आदि पदार्थों के तुल्य (अश्ववत्) अश्व आदि उत्तम पशुओं के समान (वीरवत्) प्रशंसित वीरों के तुल्य (गोमन्तम्) उत्तम इन्द्रियों से सम्बन्ध रखने वाले (वाजम्) असादि मय यज्ञ का (आभर) आश्रय रख और उस से संसार को (आ) अच्छे प्रकार (पवस्व) पित्र कर ॥ ६३ ॥

भावार्थ:—म्लुप्यों को चाहिये कि अपने पृष्ठपार्थ से लुवर्ण आदि धन को इकट्ठा कर घोड़े आदि उत्तम पशुओं को रक्तें तइनन्तर वीरों को रक्तें क्योंकि जब तक इस सामग्री को नहीं रखते तब तक गृहाश्रम कपी यज्ञ परिपूर्ण नहीं कर सकते इसिल्ये सदा पृष्ठवार्थ से गृहाश्रम की उन्नति करते रहें ॥ ६३ ॥

इस अध्याय में गृहस्थ धर्म सेवन के लिये ब्रह्मचारिणी कन्या को हुमार ब्रह्मचा-री का स्वीकार गृहस्थ धर्म का वर्णन राज प्रजा और सभापति आदि का कर्त्तव्य क-हा है इसलिये इस अध्यायोक्त अर्थ के साथ पूर्व अध्याय में कहे अर्थ की संगति जा-मनी चाहिये ||

#### यह आठवां अध्याय समाप्त हुआ।।



#### भो३म्

#### त्र्राय नवमाऽध्यायारम्भः॥

विश्वांनि देव सवितर्दुरितानि परांसुव । यद्भद्रं तश्च श्रासुंव ॥ १ ॥ देवसवितरित्यस्य इन्द्राबृहस्पती ऋषी । सविता देवता । स्वराडार्यात्रिष्ठुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

विद्वान् लोग चकवर्ता राजा को कैसा २ उपदेश करें इस विषय को अगले भंज में कहा है ||

देवं सवितः प्रस्व गृज्ञं प्रस्व गृज्ञपंति भगांष । तिन्यो गंन्य र्वः केंत्रपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाजनः स्वदतु स्वाहां ॥ १॥

पदार्थ:—हे (देव ) दिच्यगुणयुक्त (सिवत:) संपूर्ण ऐइवर्ष्य वाले । राजन आप (भगाय) सब ऐइवर्य की प्राप्ति के लिये (स्वाहा) बेद वाणी से (यहाम्) सब को सुल देने वाले राज धर्म का (प्र) (सुव ) प्रचार और (यह्मपतिम्) राज धर्म के रक्षक पुरुष को (प्र) (सुव ) प्रेरणा कीजिये जिस से (दिच्य:) प्रकाशमान दिव्य गुणां में स्थित (गंधवं:) पृथिवी को धारण और बुद्धि को शुद्ध करने वाला (वाच- स्पति:) पढ़ाने और उपदेश से विद्या का रक्षक सभापित राज पुरुष है वह (न;) हमारों (केतम्) बुद्धि को (पुनातु) शुद्ध कर और हमारे (वाजम्) अक्ष को सत्य वाणी से (स्वदतु) अच्छे प्रकार भोगे ॥ १॥

भाषार्थ: -- त्याय से प्रजा का पालन और विद्या का दान करना ही राजपुरुषों का यह करना है ॥ १॥

ध्रुवसदंत्वेत्यस्य वृहस्पतिऋषिः । इन्द्रो देवता । ध्रुवसदिमिति पूर्वस्यार्भोपङ्किङ्ख-न्दः । पंचमः स्वरः । अप्सुसदिमित्यस्य विकृतिश्छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ फिर मनुष्यं लोग किस प्रकार के पुरुष को राज्याऽधिकार में स्वीकार करें इस विषय को अगले सन्त्र में कहा है ॥

धुवसदंन्त्वा नृषदंम्यतः सद्मुपयामगृहीतोऽसीन्द्रांय स्ता जुष्टं गृह्णाम्येष ते योतिरिन्द्रांय स्ता जुष्टंतमम् । अप्सुषदं त्वा घृतसदं व्योमसदंमुपयामगृहीतोऽसीन्द्रांय स्ता जुष्टं गृह्णाम्येष ते योति- रिन्द्रांच स्वा जुर्छतमम् पृथिविसदं स्वाडन्तरिश्चसदं दिविसदं देवसदं नाकसदंमुपयामगृहीतोऽसीन्द्रांच स्वा जुर्छं गृह्वाम्येष ते योतिरिन्द्रांच स्वा जुर्छतमम् ॥ २ ॥

पदार्थ: - हे चक्रवर्ति राजन् ! मैं ( इन्द्राय ) परमैदवर्ययुक्त परमानमा के लिये जो आप ( उपयामगृहीत: ) योग विद्या के प्रसिद्ध अंग यम के सेवने वाले पुरुषों ने स्वी-कार किये (असि ) हो । उस (ध्रुवसदम् ) निश्चल विद्या विनय और योग धर्मों में स्थित ( नृषद्म् ) नायक पुरुषों में अवस्थित ( मन: सद्म् ) विद्वान में स्थिर (जुष्ट-म् ) प्रौतियुक्त (त्वा ) आपका ( गृह्णामि ) स्वीकार करता हूं । जिस (ते ) आपका (एषः) यह (योनिः) सुख निमित्त है उस ( जुप्रतमम् ) अस्यन्त सेवनीय (स्वा ) सत्प का ( गृह्णामि ) धारण करता हुं। हे राजन् ! में ( इन्द्राय ) ऐश्वर्ध्य धारण के लिये जो आप ( उपयामगृहीत: ) प्रजा और राजपुरुषों ने स्वीकार किये ( असि ) हो उस ( अप्सुसद्म् ) जलों के बीच चलते हुए ( वृतसद्म् ) घी आदि पदार्थों को प्राप्त हुए और ( व्योमसन्म् ) विमानादि यानों से आकाश में चलते हुए ( जुएम् ) सन्न के प्रिया(त्वा) भाष का ( गृह्णामि ) प्रहण करता हूं। हे सब की रक्षा करने हारे स-भाष्यक्ष राजन् ! जिस (ते ) आप का (एप:) यह (योनि:) सुखदायक घर है उस ( जुष्टतमम् ) अति प्रसन्ध (त्वा ) आप को ( इन्द्राय ) दुष्ट शत्रुओं के मारने के लिये ( गृह्णामि ) स्वीकार करता हूं हे सब भूमि में प्रसिद्ध राजन् ! में ( इन्द्राय ) विद्या योग और मोक्ष रूप ऐश्वर्य्य की प्राप्ति के लिये जो भाग ( उपयामगृहीत: ) साधन उ-पसाधनों से युक्त ( असि ) हो उस ( पृथिषिसदम् ) पृथिषी में ध्रमण करते हुए ( अ-न्तरिक्षसदम् ) अवकाश में चलने वाले (दिविसदम् ) न्याय के प्रकाश में नियुक्त (देवसदम् ) धर्मात्मा और विद्वानों के मध्य में अवस्थित (नाकसदम् ) सब दुःस्रों से रहित परमेदवर और धरमें में स्थिर ( जुएम् ) सेवनीय (त्वा ) आप का ( गृह्-णामि ) स्वीकार करता हूं । हे सब छुझ देने और प्रजापालन करने हारे राजपुरुष ! जिस (ते ) तेरा ( एप: ) यह (योनि:) रहने का स्थान है उस ( जुष्टतमम् ) अत्यन्त प्रिय (त्वा ) आप को (इन्द्राय ) समप्र सुख होने के लिये (गृहणामि ) प्रहण कर-ता हूं || २ ||

भाषार्थ:—हे राज प्रजाजनो !जैसे सर्वव्यापक परमेश्वर सम्पूर्ण पेश्वर्थ्य भोगने के लिये जगत् रच के सब के लिये सुख देता वैसा ही आचरण तुम लोग भी करी कि जिस से धर्म अर्थ काम और मोक्ष फलों की प्राप्ति सुगम होवे ॥ २॥

अपामित्यस्य बृहस्पतिक्रंषिः । इन्द्रो देवता । अतिशक्तरी छन्दः । पश्चमः स्वरः ॥

फिर प्रजाजनी को कैसा पुरुष राजा मानना चाहिये यह विषय अगले

मन्त्र में कहा है ॥

अपार रसमुद्धंय स्थं सृद्धं सन्तंथं समाहितम् । अपाथं र-संस्य यो रसंस्तं वो गृह्णाम्युत्तमस्यामगृहीतोऽसीन्द्रायः त्या जुर्थं गृह्णाम्येष ते योति(रन्द्रांय त्या जुर्धतमम् ॥ ३ ॥

पदार्थ:—हे राजन ! में (इन्द्राय) पेश्वर्ध्य प्राप्ति के लिये (व:) तुम्हारे लिये (स्यं) स्यं के प्रकाश में (सन्तम्) वर्त्तमान (समःहितम्) सर्वं प्रकार चारों ओर धारण किये (उद्घयसम्) उत्हाद्य जीवन के हेतु (अपाम्) जलों के (रसम्) सार का प्रहण करता हूं (य:) जो (अपाम्) जलों के (रसस्य) सार का (रसः) सार वीर्यं धातु है (तम्) उस (उत्तमम्) कल्याणकारक रस का तुम्हारे लिथे (गृह्णामि) स्वीकार करता हूं जो आप (उपयामगृहीतः) साधन तथा उपसाधनों से स्वीकार किये गये (असि) हो उस (इन्द्राय) परमेश्वर की प्राप्ति के लिये (ज्ञुष्टम्) प्रांति-पूर्वक वर्त्तने वाले आप का (गृहणामि) ग्रहण करता हूं जिस (ते) आप का (एपः) यह (योनः) घर है उस (ज्ञुष्टतमम्) अत्यन्त सेवनीय (त्वा) आप को (इन्द्राय) परम सुख होने के लिये (गृहणामि) ग्रहण करता हूं ॥ ३॥

भावार्थ:—राजा को चाहिये कि अपने नौकर प्रजापुरुषों को शरीर और आत्मा के बल बढ़ने के लिये ब्रह्मचर्य ओपिष विद्या और योगाभ्यास के सेवन में नियुक्त करें। जिस से सब मनुष्य रोगरहित होकर पुरुषार्थी होवें।। ३॥

प्रदा श्त्यस्य बृहस्पतिऋंषिः । राजधर्मराजादयो देवताः । भुरिक्हतिदछन्दः । निषादः स्वरः ॥

मनुष्यों को चाहिये कि आप्त विद्वान् की अच्छे प्रकार परीक्षा करके सङ्ग करें यह विषय अगले मन्त्र में कहा है।

प्रदां कर्जाहृतयो व्यन्तो विष्यां मृतिम् । तेषां विदिशिवयाः णां बोऽहमिष्मूर्ज्ञेशं सम्प्रममुप्यामगृंहीतोऽसीन्द्रांय त्वा जुष्टं गृह्यान्येष ते योतिरिन्द्रांय त्वा जुष्टंतमम् । सम्प्रचौ स्थः सम्मां-सादेखं पृक्तां विष्यौ स्थो वि मां प्राप्तंना पृक्तम् ॥ ४॥ पदार्थ:—है राजप्रजापुरुष ! जैसे ( अहम् ) म गृहस्थ जन ( विप्राय ) बुद्धिमान् पुरुष के दुस के लिये ( मितम् ) बुद्धि को देता हूं वैसे तू भी किया कर ( व्यन्तः ) जो सब विद्याओं में व्यास ( ऊर्जाहुतयः ) वल और जीवन बढ़ने के लिये दान देने और ( प्रहाः ) प्रहण करने हारे गृहस्थ लोग हैं जैसे (तेषाम् ) उन (विशिष्टियाणाम् ) अनेक प्रकार के धर्मयुक्त कमों में मुख और नासिकावालों के ( मितम् ) बुद्धि (इषम् ) बस्स आदि और ( ऊर्जम् ) पराक्रम को ( समग्रमम् ) ग्रहण कर खुका हूं ग्रेसे तुम भी प्रहण करो | हे विद्वान मनुष्य ! जैसे तू ( उपयामगृहीतः ) राज्य और गृहाश्रम की सामग्री से सहित वर्तमान (असि) है वैसे में भी हो जे में हैं (इन्द्राय) उत्तम पेरवर्ख के लिये (जुष्टम्) प्रसन्ध (त्वा) आप को (गृहणामि) ग्रहण करता हूं वैसे तू भी मुझे ग्रहण कर जिस ( ते ) तेरा ( एषः ) यह ( योतिः ) घर है उस ( इन्द्राय ) पशुओं को नष्ट कर जिस ( ते ) तेरा ( एषः ) यह ( योतिः ) घर है उस ( इन्द्राय ) पशुओं को नष्ट करने के लिये ( जुष्टतमम् ) अध्यन्त प्रसन्ध (त्वा) तुझे में जैसे वह और तुम दोनों युक्त कमों में ( संगुन्ते ) संगुक्त ( स्थः ) हो वैसे ( मद्रेण ) सेवने योग्य सुखदायक ऐश्वर्य से ( मा ) मुझ को ( संगुक्तकम् ) संगुक्त करो जैसे तुम ( पापमा ) अध्यमी पुरुष से ( मिण्ची ) पृथक् ( स्थः ) हो इस से ( मा ) मुझ को भी ( विगुक्ततम् ) पृथक् करो ॥ धा ।

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु०—जो राजा और प्रजा में गृहस्थ लोग बुद्धि-मान् सन्तान वा विद्यार्थों के लिये विद्या होने की वुद्धि देते दुए आचरणों से पृथक् रखते कल्याणकारक कर्मों को सेवन कराते और दुएसङ्ग छुड़ा के सत्सङ्ग कराते हैं वे ही इस लोक और परलोक के सुख को प्राप्त होते हैं इन से विपरीत नहीं ॥ ४॥ इन्द्रस्थेत्यस्य बृहस्पतिऋषा: । सविता देवता । सुरिगिष्टिश्छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ अब किसलिये सेनापति की प्रार्थना यहां करनी चाहिये इस विषय का उपदेश अगले एन्त्र में किया है ॥

इन्द्रंस्य वज्ञोऽसि वाल्यसासवयाऽयं वाजंश्र सेत्। वाजंस्य नु प्रंसुवे मातरंग्महीमदिंतिं नाम वर्षसा करामहे। यस्यांमिदं वि-इथं सुवंनमाविवेश तस्यांनो देवः संविता वभी साविषत्॥ ५॥

पदार्थः—हे बीर पुरुष ! ( यस्याम् ) जिस में ( त्वम् ) आप ( इन्द्रस्य ) परम ऐश्व-र्ययुक्त राजा के ( वाजसाः ) संद्रामों का विभाग करने वाला ( वजः ) वज्र के समान शत्रुओं की काटने वाले ( असि ) हो उस ( त्वया ) रहक आप के साथ ( अयम् ) यह पुरुष (वाजम् ) संद्राम का ( सेत् ) प्रवन्ध करे । जहां ( इदम् ) प्रस्थक वर्षमान (विश्वम् ) सव ( श्रुवनम् ) जगत् ( श्राविवेश ) प्रविष्ठ है और जहां ( देव: ) सव का प्रकाशक ( सविता ) सव जगत् का उत्पादक परमातमा ( न: ) हमारा (धर्म्म ) धारण ( साविषत् ) करे ( तसाम् ) उस में ( ताम ) प्रसिद्ध ( वाजस्य ) संग्राम के (प्रसवे) पेश्वर्थ में ( मातरम् ) मान्य देने हारी ( श्रवितिम् ) श्रवेडित ( महीम् ) पृथिवी की ( वस्ता ) वेदोक न्याय के उपदेशक्प वस्त्र से हम लोग ( तु ) शीम्र ( करामहे ) प्रहण करें | | ५ ||

भावार्थ:—इस मंत्र में वाचकलु०—हे मनुष्यो। जो यह मूमि प्राणियों के लिये सी-भाग्य के उत्पन्न माता के समान रक्षा और सब को घारण करनेहारी प्रसिद्ध हैं उस का विद्या न्याय और धर्मी के योग से राज्य के लिथे तुम लोग सेवन करो || ५ ||

अप्स्वन्तरित्यस्य बृहस्पतिऋषिः। अभ्वो देवता। सुरिग्जगती छन्दः। निपादः स्वरः।

फिर स्त्री पुरुषों को कैसा होना चाहिये यह विषय अगले मंत्र में कहा है। ﴿
अप्टिश्तुन्तर्मर्नम्पम् में प्रजम्मपामुत प्रदास्तिष्वह्वा भवंत हान
जिनेः। देवीरापो यो वं किर्मिः प्रतृतिः कुक्रनमान्याज्ञसास्ते नायं
दार्ज थे सत् ॥ ६॥

पदार्थ:—हे (देगोः) दिव्यगुणवाली (क्षापः) मन्तरिक्ष में व्यापक सभी पुरुष लोगो। तुम (यः) जो (यः) तुद्धारा (समुद्रस्य) सागर के (ककुत्मान्) प्रशस्त चं-चल गुणों से युक्त (वाजसाः) संप्रामां के सेवने को हेतु (प्रतृक्षिः) अति शीष्र चलने साल समुद्र के (क्रिमीः) आञ्छादन करने हारे तरंगों के समान पराक्रम और जो (अण्तु) प्राण के (अन्तः) मध्य में (अमृतम्) मरण धर्म रहित कारण और जो (अण्तु) जलों के मध्य अल्पमृत्यु से छुद्राने वाला (भेषज्ञम्) रोग निवारक औषध के समान गुण है जिस से (अपम्) यह सेनापित (वाजम्) संप्राम और अक का प्रवन्ध करे (तेन) उस से (अपाम्) उक्त प्राणों और जलों को (प्रशस्तिषु) गुण प्रनिर्शसाओं में (वाजिनः) प्रशंसित बल और पराक्रम वाले (अहवाः) कुलीन छोदों के समान वेगवाले (मवत) हुजिये॥ ६॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु०—स्मिथों को चाहिये कि समुद्र के समान ग-म्मीर जल के समान शान्तस्वभाव वीरपुत्रों को उत्पन्न करने नित्य ओषघियों को से-वने और जलादि पदार्थों को ठीक २ जाननेवाली होवें इसी प्रकार जो पुरुष वायु और जल के गुणों के वेत्ता पुरुषों से संयुक्त होते हैं वे रोगरहित होकर विजयकारी होते हैं ॥ ६॥ बातोबेत्यस्य बृहस्पतिऋष्यः । सेनापतिहेंबता । सुरिगुष्णिक् छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥ मनुष्य लोग किस प्रकार क्या करके बेग वाले ही इस विषय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥

बाती वा मनों वा गन्ध्वीः सप्तविधशतिः। ते अग्रेऽइबंमयुः इज्रेंस्ते चेस्मिन् ज्वमार्द्धः॥ ७॥

पदार्थः—जो विद्वान् लोग (वातः) वायु के (वा) समान (मनः) मन के (वा) समानुल्य और जैसे (सप्तविशतिः) सत्ताईस (गन्धर्वाः) वाय इन्द्रिय और भूतों को भारण करने हारे (अस्मिन्) इस जगत् में (अग्ने) पहिले (अद्वम्) व्यापकता और बेगादि गुणों को (अयुञ्जन्) संयुक्त करने हैं (ते) वेही (जनम्) उत्तम बेग को (आद्धुः) धारण करते हैं ॥ ७॥

भावार्थ:—जो एक समिए वायु, प्राण, अपान, व्यान, उदान, समान, नाग, कुर्म, रुक्कल, दैवदत्त, और धनंजय, (दश) बारहवां मन, तथा इसके साथ श्रोत्र आदि दश इन्द्रिय और पांच सूक्ष्म भूत ये सब २७ सत्ताईस पदार्थ ईश्वर ने इस जगत् में पहिले रचे हैं। जो पुरुष इन के गुण कर्म और स्वभाव को ठीक २ जान और यथा- योग्य कार्यों में संयुक्त करके अपनी २ ही स्त्री के साथ की ड़ा करते हैं वे संपूर्ण ऐ- ध्वर्य को संचित कर राज्य के योग्य होते हैं॥ ७॥

भातर हैत्यस्य बृहस्पतिऋँषिः । प्रजापतिदेवता । भुगिक् त्रिप्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ उस राजा को विद्वान् लोग क्या २ उपदेश करें यह विषय अगले मंत्र में कहा है ॥

वार्तर छहा भव वाजिन् गुज्यमां हन्त्रेस्ये दक्षिणः श्रियेघि। गुज्जन्तुं स्वा मुक्तों बिद्दववेद्स आ थे स्वष्टां पुरसु जुवन्द्ंघानु॥८॥

पदार्थ:—हे (वाजिन्) शास्त्रोक किया कुशलता के प्रशस्त बोघ से युक राजन्! जिस (त्वा) आप को (विश्व वेदसः) समस्त विद्याओं के जानने होरे (महतः) विद्यान् लोग राज्य और शिल्प विद्याओं के कार्यों में (युक्जन्तु) युक्त और (त्वद्या) वेगादि गुण विद्या का जानने हारा मनुष्य (ते) आप के (पत्सु) पगों में (जवम्) वेग को (आद्धातु) अच्छे प्रकार धारण करें। वह आप (वातरहाः) वायु के समान वेग वाले (भव) हूजिये और (युज्यमानः) सावधान होके (दक्षिणः) प्रशंसित धर्म से सलने के चलने के यल से युक्त होके (इन्द्रस्य व) परम ऐश्वर्य वाले राजा के समान (श्विया) ध्रोमा युक्त राज्य संपत्ति वा राणी से सहित (ध्या ) ध्रोमा युक्त राज्य संपत्ति वा राणी से सहित (ध्या ) द्विद्ध को प्राप्त द्वित्य ॥ ८॥

आवार्य;—इस मन्त्र में उपमालंकार है—है राजलम्बन्धी स्त्री पुरुषो ! आप लोग अभिमान रहित और निर्मत्सर अर्थात् दूसरों को उन्नति को देखकर प्रसन्न होने वाले होकर बिद्धानों के साथ मिल के राज धर्म की रक्षा किया करो तथा बिमानादि यानों में बैठ के अपने अभीष्ट देशों में जा जितेन्द्रिय हो और प्रजा को निरन्तर प्रसन्न कर के श्रीमान् हुआ कांजिये ॥ ८॥

जव रत्यस्य बृहस्पित ऋष्यः। वारो देवता। धृति र छन्दः। ऋषमः स्वरः।।

फिर वह राजा कैसा होने यह विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

ज्वा यस्ते वाजि विहिंती गृहा यः इग्रेने परी तो अर्थरच्च

वाते। तेने नो वाजिन् बलंबान् वर्लन वाजि ज्वा भव समने

च पारि ग्रिंगा वाजिनो वाजिनो वाजि हो सि हिष्यन्तो बृहस्पते श्री गर्मविज्ञ्व ॥ ९॥

पदार्थ:—हे (पाजिन्) श्रेष्ठ शास्त्र बोध और योगास्यास सं युक्त सेना वा सभा के स्वामी राजन्! (ते) आप का (यः) जो (जवः) वेग (गुहा) बुद्धि में (निहतः) स्थित है (यः) जो (द्यंगे) पक्षी में जैसा (परीत्तः) सब ओर दिया हुआ (च) और जैसे (वाते) वायु में (अचरत्) विचरता है (तेन्) उस से (नः) हम छोगों के (बलेन) सेना वा पराक्रम सं (बलवान्) बहुत बल से युक्त (भव) हजिये हे (वाजिन्) वेगयुक्त राजपुरुष ! उसी बल से (समने) संग्राम में (पारियण्णुः) दुः के पार करने और (वाजित्) संग्राम के जीतने वाले हजिये हे (वाजिनः) प्रशंसित वेग से युक्त योद्धा लोगो ! तुम (यहस्पतेः) वड़ां की रक्षा करने हारे सभाष्यक्ष की (भागम्) सेवा को प्राप्त हो के (वाजम्) वोध वा अक्षादि पदार्थों को (सरिष्य-काः) प्राप्त होते हुए (वाजिततः) संग्राम के जीतने हारे होशो और सुगन्धि युक्त प-हार्थों का (अवजिन्नतः) सेवन करो ॥ ।

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु०—राजा को चाहिये कि शरीर और आतमा के पूर्ण बल को पा और शत्रुओं के जांतने में इयेन पक्षी और वायु के तुल्य शीमकारी हो के अपने सब सभासद सेना के पुरुष और सब नौकरों को अब्छे शिक्षित बल तथा सुख से युक्त कर धर्मात्माओं की निरन्तर रक्षा करें और सब राजा प्रजा के पुरुषों को चा- हिये कि इस प्रकार के हों और शत्रुओं को जीत के परस्पर प्रसक्त रहें ॥ १॥

देवस्याहमित्यस्य बृहस्पतिऋष्यः । इन्द्राबृहस्पती देवते । विराहुत्कृतिद्रश्रन्दः ॥ वड्जः स्वरः ॥

मनुष्य लोगों को रुचित है कि विद्वार्गों का अनुकरण करें मू**डों का नहीं यह** विषय अगले मन्त्र में कहा है !!

हें बस्याह अ संबितः सबे सत्यसंवसो वृह स्पते उत्तमं नार्क के के हे यम । देवस्याह अ संवितः सबे सत्यसंवस इन्द्रंस्यो तमं नार्क के कहे यम । देवस्याह अ संवितः सबे सत्यसंवस इन्द्रंस्यो तमं नार्क के कहे यम । देवस्याह अ संवितः सबे सत्यमं सवसो वृह स्पते कत्तमं नार्क मकहम् । देवस्याह अ संवितः सबे सत्यमं सवस इन्द्रंस्यो त्तमं नार्क मकहम् ॥ १०॥

पदार्थ:—हे राजा और प्रजा के पुरुषो ! जैसे ( अहम् ) में समाध्यक्ष राजा ( स-त्यसक्सः) जिस का ऐइक्य्यं और जगत् का कारण सत्य है उस ( देक्स्य ) सक्यार से प्रकाशमान ( बृहस्पते: ) बड़े प्रवृत्यादि पदाधों के रक्षक ( सिवतु: ) सब जगत् को उत्पन्न करने हारे जगदीदवर के ( सबे ) उत्पन्न किथे जगत् में ( उत्तमम् ) सब से उ-सम ( नाकम् ) सब दु:खाँ से रहित सच्चिवानन्द स्वरूप को ( रुहेम् ) आरूद होऊं हे राजा के सभासद लोगो ! जैसे ( अहम् ) में परोपकारी पुरुष ( सत्यसवस: ) स-त्यन्याय से युक्त (देवस्य ) सब एख देने (सिवतु: ) सम्पूर्ण ऐश्वर्य्य के उत्पन्न करने हारे ( इन्द्रस्य ) परम ऐइबर्ध्य के सहित चक्रवर्ती राजा के ( सर्वे ) ऐइवर्ध्य में ( उ-समम्) प्रशंसा के योग्य ( नाकम् ) दुःख रहित भोग को प्राप्त हो के ( ठहेयम् ) आ-इद हो ई। हे पढ़ने पढ़ाने हारे विद्या प्रिय लोगो ! जैसे ( अहम् ) में विद्या चाहने हारा जन ( सत्यप्रसवस: ) जिस से अविनाशी प्रकट वोध हो उस (देवस्य) संदूर्ण वि-चा और शुभ गुण कर्म और स्वभाव के प्रकाश से युक्त ( सवितृ: ) समग्र विद्या बोध के उत्पन्न कर्त्ता ( बृहस्पते: ) उत्तम छेद वाणो की रक्षा करने हार बेद बेदांगीपांगों के पारदर्शी के ( सबे ) उत्पन्न किथे विज्ञान में ( उत्तमम् ) सब से उत्तम ( नाकम् ) सब दु:सों से रहित आनन्द को (अरुहम्) आरुढ़ हुआ हूं हे विजय प्रिय छोगो ! जैसे ( अहम् ) में योद्धा मनुष्य ( सत्यप्रसवसः ) जिस से सत्यन्याय विनय और विजयादि उत्पन्न हीं उस ( देवस्य ) धनुबंद युद्ध विद्या के प्रकाशक ( सिवतु: ) शत्रुओं के वि-जय में प्रेरक ( इन्द्रस्य ) दुष्ट शत्रुओं को विदीर्ण करने हारे पुरुष की ( सबे ) प्रेरणा में (उत्तमम्) विजय नामक उत्तम ( नाकम् ) सब सुख देने हारे संप्राम को (अद-हम् ) आकद हुआ हूं वैसे आप भी सब लोग आकद हूजिये ॥ १० ॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०-सब राजा और प्रजा के पुरुषों को चाहिये कि

परस्पर विरोध को छोड़ ईश्वर चक्रवर्सा राज्य और समग्र विद्याओं का सेवन करके सब उत्तम सुखों को आप प्राप्त हों और दूसरों को प्राप्त करें || १० ||

बृहस्पत इत्यस्य बृहस्पतिऋंषिः । इन्द्राबृहस्पती देवते । जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

शव उपदेश करने और सुनने वालों का विषय अगले मन्त्र में कहा है ॥ बृहंस्पते वार्ज जय बृह्स्पतेये वार्च वद्त बृह्स्पति वार्ज जा-पवत । हन्द्र वार्ज ज्येन्द्रांय वार्च वद्तेन्द्रं वार्ज जापवत ॥ ११ ॥

पदार्थ:—हे ( बृहस्पते ) सम्पूर्ण विद्याओं का प्रचार और उपदेश करने हारे राज-पुरुष आप ( वाजम् ) विद्यान वा संप्राप्त को ( जय ) जीतो हे विद्यानो तुम! छोग इस (बृहस्पतये) राजपुरुष के छिथे (वाचम् ) वेदोक्त सुशिक्षा से प्रसिद्ध वाणी को (वदत) पढ़ाओं और उपदेश करो इस ( बृहस्पितम् ) राजा वा सर्वोत्तम अध्यापक को ( वाज-म् ) विद्या वोघ वा युद्ध को ( जापयत ) बढ़ाओं और जिताओं हे ( इन्द्र ) विद्या के पेश्वर्य्य का प्रकाश वा शत्रुओं को विद्योर्ण करने हारे राजपुरुष ! आप ( वाजम् ) परम पेश्वर्य्य वा शत्रुओं के विजयस्पी युद्ध को ( जय ) जीतो हे युद्ध विद्या में कुशल वि-द्यानो ! तुम छोग इस ( इन्द्राय ) परम ऐश्वर्य्य को प्राप्त करने वाले राजपुरुष के लिये ( वाचम् ) राज धर्म का प्रचार करने हारी वाणी को ( वदत ) कहो इस ( इन्द्रम् ) राजपुरुष को ( वाजम् ) संग्राम को ( जापयत ) जिताओं !! ११ !!

भाषार्थ:—इस मन्त्र में श्लेषारं 0—राजा को ऐसा प्रयक्ष करना चाहिये कि जिस से वेद विद्या का प्रचार और शत्रुओं का विजय सुगम हो और उपदेशक तथा योद्धा लोग ऐसा प्रयक्ष करें कि जिस से राज्य में वेदादि शास्त्र पढ़ने पढ़ाने की प्रवृत्ति और अपना राजा विजयस्पी आभूपणों से सुशोमित होवे कि जिस से अधर्म का नाश और धर्म की वृद्धि अच्छे प्रकार से स्थिर होवे ॥ ११॥

एष। वंदत्यस्य बृहस्पतिऋपि: । रन्द्राबृहस्पती देवते । स्वराडतिघृतिश्छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

मजुष्यों को अति उचित है कि सब समय में सब प्रकार से सत्य ही बोलें यह उपदेश अगले मन्त्र में किया है ||

्ण्या वः सा सत्या संवागंभू चछा वृहस्पति वाज्यमजीजपृता-जीजपत् बृहस्पति वाज्यं वर्तस्पतछो विसुंच्यध्वम् । एषा वः सा सत्या संवागेभूषयेन्द्रं वाज्यमजीजपुताजीजपुतेन्द्रं वार्जं वर्नस्य-तयो विसंच्यव्यम् ॥ १२ ॥

पदार्थ:—हे ( वनस्पतयः ) किरणों के समान न्याय के पालने हारे राज पुरुषो तुम लोगो ( यया ) जिस से ( धृहस्पतिम् ) वेद शास्त्र के पालने हारे विद्वान् को (वाजम् ) वेद शास्त्र के बोध को ( अजीजपत ) बढ़ाओ ( वृहस्पतिम् ) बढ़े राज्य के रक्षक राज पुरुष के संग्राम को ( अजीजपत ) जिताओ ( सा ) वह ( पषा ) पूर्व कहीं वा भागे जिस को कहेंगे ( वः ) तुम लोगों को ( सम्वाक् ) राजनीति में स्थित अच्छों वाणों ( सत्या ) सत्य स्वरूप ( अभूत् ) होवे, हे ( वनस्पतयः ) सूर्व्य की किरणों के समान न्याय के प्रकाश से प्रजा की रक्षा करने हारे राज पुरुषो तुम लोग ( या ) जिस से ( इन्द्रम् ) परम पेश्वर्य्य प्राप्त कराने हारे सेनापित को ( वाजम् ) युद्ध को ( अजीजपत ) जिताओ ( इन्द्रम् ) परम पेश्वर्य्य युक्त पुरुष को ( वाजम् ) अतुक्तम लक्ष्मों को प्राप्त कराने हारे उद्योग को ( अजीजपत ) अच्छे प्रकार प्राप्त कराचें ( सा ) वह ( पषा ) आगे पीछे जिस का प्रतिपादन किया है ( वः ) तुम लोगों का ( समवाक्ष्य भार पुरुष्य को पुरुष्य को पुरुष्य को स्थान कराचें ( सा ) वह ( पषा ) आगे पीछे जिस का प्रतिपादन किया है ( वः ) तुम लोगों का ( सत्या ) सदा सत्य भाषणादि लक्षणों से युक्त ( अभूत ) होवे ।। १२ ।।

भावार्थ:—राजा उस के नौकर और प्रजा पुरुषों को उचित है कि अपनी प्रतिक्रा और वाणों को असत्य होने कभी न वें जितना कहें उतना ठोक २ करें जिस की वा-णी सब काल में सत्य होती है वहीं पुरुष राज्याधिकार के योग्य होता है जब तक ऐसा नहीं होता तब तक उन राजा और प्रजा के पुरुषों का विश्वास और वे सुखों को नहीं बढ़ा सकते ॥ १२ ॥

देवस्याहमित्यस्य षृहस्पतिऋिषः । सिवता देवता । जगती छन्दः । विषादः स्वरः ॥
राजपुरुषों को चाहिये कि धर्मात्मा राज पुरुषों का अनुकरण करें अन्य तुष्छ
बुद्धियों का नहीं यह विषय अगले मन्त्र में कहा है ॥

देवस्याह्र संवितः स्वे स्रात्पप्रसवस्रो बृहस्पतेर्वाज्ञितितो पा-जं जेषम् । बार्जिनो बाजित्तोऽध्वेन स्कभ्जुबन्तो योर्जेना मि-मोनाः काष्ट्रांब्रच्छत ॥ १३ ॥

पदार्थ:— हे वीर पुरुषो ! जैसे (अहम् ) मैं शरीर और आत्मा के बल से पूर्ण से-नापति (सत्यप्रसवस: ) जिस के बनाधे जगत् में कारण रूप से पदार्थ निष्य है उस (स्वितु: ) सब पेश्वर्य्य के देने (देवस्य ) सब के प्रकाशक (बाजजित: ) विज्ञान आदि से उत्तर (शृहस्पते:) उस्तम वेदवाणी के पालने हारे जगदीश्वर के (सवे) उत्पन्न किये इस ऐश्वर्य में (वाजम्) संप्राम को (जेपम्) जीतं वैसे तुम लोग भी जीतो है (वाजिन:) विज्ञान कपी वेग से युक्त (वाजितत:) संप्राम को जीतने हारे (योजना) बहुत कोशों से शत्रुओं को (मिमाना:) देख और (अध्वन:) शत्रुओं के मागों को रोकते हुए तुम लोग जैसे (काष्ठाम्) दिशाओं में (गच्छत) चलो हो वैसे हम लोग भी खलें।। १३।।

भाषार्थ: इस मन्त्र में वाचकलु० योद्धा लोग सेनाध्यक्ष के सहाय और रक्षा से ही शत्रुओं को जीत और उन के मागों को रोक सकते हैं। और इन अध्यक्षादि रा- ज पुरुषों को चाहिये कि जिस दिशा में शत्रु लोग उपाधि करते हीं वहीं जाके उन को वश में करें।। १३॥

प्रस्ये त्यस्य दिधकावाऋषि: । षृहस्पतिवेवता । जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

जब सेना और सेनापित अच्छे शिक्षित होकर परस्पर प्रीति करने वाले होयें तभो विजय प्राप्त होवे यह विषय अगले मंत्र में कहा है।

पुष स्य बाजी क्षिप्रणि तुरएयति गूरिवायां बङो स्रीपकक्ष आ-सनि । क्रतुंदिशका अर्नुम् अ सनिष्यदत्प्रथामङ्कारस्यन्वापनीकण्-त् स्वाहां ॥ १४ ॥

पदार्थ:—जैसे (स्थ:) वह (एप:) और यह (वाजी) वेगयुक्त (आसिन) मुख और (श्रीवायाम्) कण्ठ में (बद्ध:) बंधा (क्रतुम्) कर्म अर्थात् गति को (संसिन-ध्यदत्) अर्तीव फैलाता हुआ (पथाम्) मार्गों के (अंकांसि) चिन्हों को (अनु) समीप (आपनीफणत्) अच्छे प्रकार चलता हुआ (दिधकाः) धारण करने हारों को चला-ने हारा घोड़ा (सिपणिम्) सेना को जाता है वैसे ही (अपिकसे) इधर उधर के ठी-क २ अवयों में सेनापित अपनी सेना को (स्थाहा) सत्यवाणी से (तुरण्यति) वेग युक्त करता है ॥ १४ ॥

भावार्थ: -- इस मंत्र में वाचकलु० -- सेनापति से रक्षा को प्राप्त हुये वीर पुरुष बोड़ों के समान दौड़ते हुए शोब शत्रुओं को मार संकते हैं जो सेनापति बस्तम कर्मा करने हारे अच्छे शिक्षित बीर पुरुषों के साथ ही युद्ध करता वह प्रशंसित हुआ विज-य को प्राप्त होता है अन्यथा पराजय ही होता है ॥ १४ ॥

अतेत्वस्य इश्विक् वा अहवि: । बृहस्यतिर्देवतां । जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

सेनापित आदि राजपुरुष कैसा पराक्रम करें इस विषय का उपवेश अगले मन्त्र में किया है ॥

कृत स्मांस्य द्ववंतस्तृर्गयतः पृथी न वेरनुं वाति प्रग्राधिनः । इये-नस्येषु प्रजेतोऽङ्कसं परि दिधिकाव्णः सहोजी तरित्रतः स्वाहां ॥१५॥

पदार्थ:—है राजपुरुषों! जो ( ऊर्जा ) पराक्रम और ( स्वाहा ) सत्यिक्या के (सह) साथ ( अस्य ) इस ( द्रवतः ) रसप्रद बृक्ष का पत्ता और ( तुरण्यतः ) शीव उड़ने वाले ( वे: ) पक्षों के ( पर्णम् ) पंजों के ( न ) समान (उत ) और ( प्रगर्धिनः ) अत्यन्त इच्छा करने ( प्रजतः) चाहते हुए ( स्येनस्थेव ) याज पक्षों के समान तथा ( तरिन्त्रतः ) अति शीव चलते हुए ( दिवक् व्याः ) घोड़े के सहश ( अक्कसम् ) अच्छे लक्ष-ण युक्त मार्ग में ( परि ) ( अनु ) ( वाति ) सब प्रकार अनुक् चलता है ( स्म ) वही पुरुष शत्रुओं को जात सकता है ॥ १५ ॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में उपमा शीर वाचकछ०—जो वीर पुरुष नीलकण्ठ ध्येन-पक्षी शीर घड़े के समान पराक्रमी होते हैं उन के शत्रुलोग सब ओर से विलाय जाते हैं ॥ १५ ॥

शक इत्यस्य वसिष्ठ क्रियः । बृहस्पतिर्वेषता । सुरिक् पंक्तिरुक्तः । पक्तमः स्वरः ॥ कौन पुरुष प्रजा के पालने और शत्रुओं के विनाश करने में समर्थ होते हैं यह विषय अगले मन्त्र में कहा है ॥

हान्नो भवन्तु बाजिनो हवेषु देवताता मिनद्रवः स्वकाः। ज्रम्भ-यन्तोऽहि वृक्षक्ष रक्षांथिस सर्वेस्यस्मर्ययक्षमीवाः ॥१६॥

पदार्थ:—जो (मितद्रवः) नियम से चलमे (स्वर्काः) जिन का अभ वा स-त्कार सुन्दर हो वे योद्धा लोग (अहम्) मेघ के समान चेष्टा करते और बद्दे हुए ( क्कम्) चोर और (रक्षांसि ) दूसरों को क्लेश देने हारे डाकुओं के (जम्भयन्तः) हाथ पांच तोड़ते हुए (वाजिनः) श्रेष्ठ युद्ध विद्या के जानने वाले वीर पुरुष (नः) हम (देवताता) विद्वान लोगों के कमों तथा (हवेषु) संशामों में (सनैमि) सना-तन (शम्) सुन्न को (भवन्तु) प्राप्त होर्थे (अस्मत्) हमारे लिथे (अभीषा) लोगों के समान चर्तमान शत्रुमों को (युववन्) पृथक् करें ॥ १६॥

भाषार्थः—श्रेष्ठ प्रजा पुरुषों के पालने में तत्पर और रोगों के समान शत्रुओं के नाश करने हारे राज पुरुष ही सब को दुख दे सकते हैं अन्यथा नहीं ॥ १६॥ तेन इसस्य नाभानेदिष्ठ मः षिः। बृहस्पतिदेंवता। जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥

प्रजाजन अपनी रक्षा के लिये कर देवें और इसीलिये राजपुरुष ब्रहण करें अन्यथा नहीं यह विषय अगले मन्त्र में कहा है।

ते <u>जो</u> अवैन्तो इव<u>न</u>अतो ह<u>वं</u> विद्वे शृण्यन्तु ब्राजिनों मित्रप्रे-बः। सहस्रता मेषस्राता सन्दिष्यभी महो ये धर्नप्र समिथेषुं ज भिरे ॥ १७ ॥

पदार्थ:—(ये) जो ( अर्थन्तः ) ज्ञानवान् ( इचनश्रुतः ) प्रहण करने योग्य शा-कों को सुनने ( वाजिनः ) प्रशंसित वृद्धिमान् ( मितद्भवः ) शास्त्रयुक्त विषय को प्रा-स होने ( सहस्रक्षाः ) अर्थव्य विद्या के विषयों को सेवने और ( सिनच्यवः ) अपने भारमा की सुन्दर भक्ति करने हारे राजपुर्वय ( मेधसाता ) समागर्मों के दान से युक्त ( सिमथेसु ) संप्रामी में ( नः ) हमारे वहं ( धनम् ) पेशवर्ष्यं को ( जिन्नरे ) धारण करें वे ( विहवे ) सब विद्वान् छोग हमारा ( हवम् ) पढ़ने पढ़ाने से होने वाळे बोध शब्दों और वादी प्रतिवादियों के विवाद को ( शृण्वन्तु ) सुने ॥ १७ ॥

भाषार्थ:—जो ये राजपुरुष हम लोगों से कर छैते हैं वे एसरी निरन्तर रक्षा कर नहीं तो न लें हम भी छन को कर न देवें। इस कारण प्रजा की रक्षा और दुष्टों के साथ युद्ध करने के लिये ही कर देना चाहिये जन्य किसी प्रयोजन के लिये नहीं यह निश्चित है।। १७॥

वाजे वाज इत्यस्य विश्वष्ठ अस्पि: । बृहस्पतिर्वेषता । निषृत् त्रिप्टुप् छन्दः । निषादः स्वरः ॥

मब ये राजा भीर प्रजा के पुरुष आपस में कैसे क्सें यह विषय आले मन्त्र में कहा है बाजेंवाजेऽबत बाजिनों नो धनेंचु विमा अनृता महतज्ञाः।

अस्य मध्यः पिवन माद्यंध्वनतृता यांत पुथिभिदेववानैः ॥१८॥

पदार्थ:—हे (ऋतज्ञाः) सत्य विद्या के जानने हारे (अभूताः) अपने अपने स्वक्ष से नाश रहित जीते ही मुक्ति खुल को प्राप्त (वाजिनः) वेगयुक (विद्याः) विद्या और अच्छो शिक्षा से बुद्धि को प्राप्त हुए विद्वान् राजपुरुषो तुम छोग (वाजे वाजे) संप्राप्त २ के बीच (नः) हमारी (अथत) रक्षा करो (अस्य) इस (मध्वः) मधुर रस को (पिवत) पीओ। हमारे धनों से (तृप्तः) तृप्त होके (मादयण्डम्) आनिवृत्त होओ। और (देवयानैः) जिन में विद्वान् छोग चळते हैं उन (पिथिमः) मार्गी से सदा (यात) चछो ॥ १८॥

भाषार्थ:-राजपुरुषों को चाहिये कि वेदादि शास्त्रों को पढ़ और सुम्दर शिक्षा

से ठीकर बोध को प्राप्त होकर धर्मातमा विद्वानों के मार्ग से सदा चलें। अन्य मार्ग से नहीं तथा धरीर और आतमा का वल बढ़ाने के लिये वैद्यक शास्त्र से परीक्षा किये और अच्छे प्रकार पकाये हुए अज आदि से युक्त रखीं का सेवन कर प्रजा की रक्षा से ही आनन्द को प्राप्त होतें। और प्रजापुरुषों को निरम्तर प्रसन्त रक्षों।। १८।। आ मा वास्येत्यस्य विस्त्र ऋषि:। प्रजापित देवता। निचृद्धितश्खन्द:। ऋषमः स्वरः।। मनुष्ये। को धर्माचरण से किस किस पदार्थं की इच्छा करनी चाहिये इस विषय का उपवेश अगले मन्त्र में किया है।।

भा मा वार्जस्य प्रस्वो जंगम्यादेने वार्वापृथिकी ब्रिक्संपे । भा मां गन्ताम्यितरांमातरा चा मा सोमो अमृत्तेनं गम्यास् । बार्जिनो बार्जित्वो बार्जिश्र समृवाध्मो बृहस्पतेंमांगमबं जिन् घत निम्नजानाः ॥ १९॥

पदार्थ:—है पूर्वीक विद्वान लोगी!जिन आप लोगों के सहाय से ( वाजस्य ) बेदादि शास्त्रों के नथीं के लोधों का ( प्रसव: ) सुन्दर पेश्वर्ष ( मा ) मुझ को ( जगम्यात् ) शीव्र प्राप्त होचे ( इमे ) थे ( विश्वरूपे ) सब रूप विषयों के सम्बन्धी ( द्यावापुथियों ) प्रकाश और भूमि का राज्य ( च ) और ( अमृतत्वेन ) सब रागों को निवृत्ति
कारक गुण के साथ ( सोम: ) सोमबल्ली आदि ओपधि विज्ञान मुझ को प्राप्त हो और
( पितरा मातरा ) विद्या युक्त पिता मत्ता ( आगन्ताम् ) प्राप्त होवें वे आप ( वाजिन: )
प्रशंसित बल्बान् ( वाजित: ) संप्राम के जीतने पाले ( वाजम् ) संप्राम को प्राप्त
होते हुए ( निमृजाना: ) निरन्तर शुद्ध हुए तुम लोग ( वृहस्पते: ) बड़ी सेना के स्वाभी के ( भागम् ) सेवने योग्य भाग को ( अवजिवत ) निरन्तर प्राप्त होओं ॥ ११ ॥

भाषार्थ:—जो मनुष्य विद्वान के साथ विद्या और उत्तम शिक्षा को प्राप्त हो के धर्म का भाचरण करते हैं उन को इस लोक और परलोक में परमेश्वर्ध का साधक राज्य विद्वान मातापिता और नौरोगता प्राप्त होती है। जो पुरुष विद्वानों का सेवन करते हैं वे शरीर और आत्मा की शुद्धि को प्राप्त हुए सब सुखों को भोगते हैं। इस से विरुद्ध चलने हारे नहीं '॥ १९ ॥

भाषयङ्खस्य वसिष्ठ ऋषिः । प्रजापतिदेवता । भुरिक्कृतिक्छन्दः । निवादः स्वरः ॥ विद्या और अञ्छो शिक्षा से युक्त वाणी से मनुष्या को क्या २ प्राप्त होता है

यह विषय शगले मन्त्र में कहा है।। आपये स्वाहां स्वापये स्वाहांऽपिजाय स्वाहा कर्ते स्वाहा बर्स के स्वाहां इत्रूप्पति स्वाहाडन्हें सुग्धाय स्वाहां सुग्धायं बैन अ श्चिनाय स्वाहां विन् अश्चित आन्त्यायनाय स्वाहाडडन्त्यांच भी-बनाय स्वाहा भूवंनस्य पतिये स्वाहाडिंचपतिये स्वाहां ॥ २० ॥

पदार्थ:—है विद्वानो ! तुम लोग जैसे मुझ को (आपये) सम्पूर्ण विद्या की प्राप्ति के लिये (खाहा) सत्य किया (खाएथे) सुखों की अच्छी प्राप्ति के वास्ते (खाहा) धर्मयुक्त किया (कतवे) बुद्धि बढ़ने के लिथे (खाहा) पढ़ाने की प्रवृत्ति कराने हारी किया (वसवे) विद्या निवास के लिथे (खाहा) सत्य वाणी (अहर्पतेथे) पुरुषार्थ पूर्वक गणित विद्या से दिन पालने के लिथे काल गति को जनाने हारी वाणी (मुखाय) मोह प्राप्ति के निमित्त (अह्ने) दिन होने के लिथे (खाहा) विज्ञान युक्त वाणी (वैनेशिनाय) नए खमाव युक्त कम्मों में रहने हारे (मुखाय) मूर्ल के लिथे (खाहा) चिताने वाली वाली (वान्त्यायनाय) नीच प्राप्ति बले (विनेशिने) नए खमाव युक्त पुरुप के लिथे (स्वाहा) पदार्थों को जनाने हारी वाणी (मुबनस्यपतथे) संसार के स्वामी ईश्वर के लिथे (स्वाहा) योग विद्या की प्रकट करने हारी बुद्धि कीर (अधिपतथे) सब अधिष्ठाताओं के ऊपर रहने वाले पुरुष के लिथे (स्वाहा) सब व्यवहारों की जनाने हारी वाणी (गभ्यात्) प्राप्त होने। वैसा प्रयक्त आरुस्य छोड़ के किया करो ॥ २०॥

भावार्थ:—मनुष्यों को चाहिये कि सब विद्याओं की प्राप्ति आदि प्रयोजनों के लिये विद्या और अच्छी शिक्षा से युक्त वाणी की प्राप्त होवें कि जिस से सब सुख सदा मि- लते रहें ॥ २०॥

भागुर्यक्रेनेत्यस्य वसिष्ठ ऋषिः। यह्यो देवता। शत्यष्टिहछन्दः। गांघारः स्वरः॥
पुनः मनुष्यों के प्रति देवनः उपदेश करता है यह विषय अगले प्रत्य में कहा है॥
आर्थुर्यक्रेने कल्पतां प्राणो यहाने कल्पतां चक्षंप्रक्षेने कल्पताः
भोश्रं यहोने कल्पतां पृष्ठं यहोने कल्पताम् यहारे यहाने कल्पताम्।
प्रजापेतेः प्रजा स्रोभुम स्वर्देवा अगन्मासृतां स्रभूम ॥ २१॥

पदार्थः—हे मलुष्यो ! तुम्हारी (आयुः) अवस्था (यज्ञेन ) ईश्वर की आज्ञा पालन से निरस्तर (कल्पताम्) समर्थ होचे (प्राणः) जीवने का हेतु बलकारी पाण (य-ज्ञेन) धर्म युक्त विद्याभ्यास से (कल्पताम्) समर्थ होवे (चक्षुः) नेल (यज्ञेन) प्रत्यक्ष के विषय शिक्षाचार से (कल्पताम्) समर्थ हो (श्रोत्रम्) कान (यज्ञेन) वेदाश्यास से (कल्पताम्) समर्थ हो और (पृष्ठम्) पृष्ठना (यक्नेन) संवाद से (कल्पताम्) सम-र्थ हो (यक्कः) यज धातु का अर्थ (यक्नेन) ब्रह्मचर्च्यादि के आचरण से (कल्पताम्) समर्थित हो जैसे हम लोग (प्रजापतेः) सब के पालने हारे केश्वर के समान धर्मीतमा राजा के (प्रजाः) पालने योग्य सन्तानों के सहश (अभूम) हो वें तथा (देवाः) वि-हैंग्न हुए (अमृताः) जीवन मरण से छूटे (स्वः) मोक्ष सुख को (अगम्म) अच्छे प्रकार प्राप्त होयें || २१ ||

भावार्थ: में देश्वर सव मनुष्यों को आहा देता हूं कि तुम छोग मेरे तुल्प धर्मयुक्त गुण कर्म और स्वमाव वाले पृष्ठव हो को प्रजा होशा अन्य किसी मूर्व क्षुद्राशय
पुरुष की प्रजा होना स्वीकार कभी मत करो जैसे मुझ को न्यायाधीश मान मेरी भाहा में वर्त और अपना सब कुछ धर्म के साथ संयुक्त करके इस छोक और परलोक
के सुख को नित्य प्राप्त होते रही यैसे जो पुरुष धर्म युक्त न्याय से तुम्हारा निरन्तर पाजन करे उसी को सभापति राजा मानो ॥ २१ ॥

सस्मेत्रत्यस्य वसिष्ठ ऋषिः । विशो देवताः । निचृत्त्यप्टिइछण्दः । गान्धारः स्वरः ॥
रेश्वर की आहा के अनुकृत मनुष्यों को संसार में कैसे वर्तना चाहिये

यह विषय अगले मंत्र में कहा है।।

अस्मे वो अस्तिवन्दियम् से नृम्णमृत ऋत्रेर्से वची श्री सन्तु वः । नमी मात्रे एथि व्ये नमी मात्रे एथि व्या द्वयन्ते राख्यन्तासि यमेनो भ्रुष्टोऽसि ध्रुणः । कृष्ये त्या क्षेमांय त्वा र्य्ये त्या पोषां-य त्या ॥ २२ ॥

पदार्थ:— हं मनुष्य ! में ईश्वर ( हृष्ये ) खेती के लिथे (त्वा) तुझे ( क्षेमाय ) रक्षा के लिये (त्वा) तुझे (रच्ये) संपत्ति के लिथे (त्वा ) तुझे गार (पोषाय) पृष्टि के लिये (त्वा ) तुझ को नियुक्त करता हूं। जो तू ( धृष: ) हृद्ध ( यन्ता ) नियमों से खलने हारा ( शक्त ) है ( धरुण: ) धारण करने वाला ( यमन: ) उद्योगी ( शक्त ) है जिस ( ते ) तेरी ( ध्यम् ) यह ( राट् ) शोभा युक्त है इस ( मात्रे ) मान्य की हैतु ( पृथिन्ये ) विस्तारयुक्त भूमि से ( नम: ) अकादि पदार्थं प्राप्त हों इस (मात्रे ) मान्य देने हारी ( पृथिव्ये ) पृथिवी को अर्थात् भूगर्भ विद्या को जान के इस से ( नम: ) अब जला- दि पदार्थं प्राप्त कर तुम सब लोग परस्पर ऐसे कहो और वर्सों कि जो ( अस्मे ) हमारे ( इन्द्रियम् ) मन शादि इन्द्रिय हैं वे ( घ: ) तुम्हारे लिये हों जो ( अस्मे ) हमारा ( नुम्णम् ) धन है वह ( व: ) तुम्हारे लिये हो ( उत ) और जो ( अस्मे ) हमारे ( हम्लम्

तु:) बुद्धि वा कर्म हैं (व:) तुम्हारे हित के लिये हों जो हमारे (वर्चीसि) पढ़ा पढ़ाया और अब हैं वे (व:) तुम्हारे लिये (सन्तु) हों जो यह सब तुम्हारा है वह हमारा भी हो ऐसा आद्धरण आपस में करो ॥ २२॥

भावार्थ:—मनुष्यों के प्रति इंद्रषर की यह आज्ञा है कि तुम लोग सदैव पुरुषार्थ में प्रवृत्त रही और आलस्य मत करो और जो पृथिवी से अस आदि उत्पन्न हों उन की रक्षा कर के यह सब जिस प्रकार परस्पर उपकार के लिये हो जैसा यहा करो। कभी विरोध मत करो कोई अपना कार्ब्य सिद्ध करें उस का तुम भी किया करो॥ २२॥ वाजसंत्यस्य वसिष्ठ ऋषि: । प्रजापतिवेंवता। स्वराट् त्रिप्टुर् छन्दः । धैवतः स्वरः॥ फिर उन को इस विषय में कैसा होना चाहिये यह विषय अगले मन्त्र में कहा है॥

बार्जस्यमं प्रस्तवः मृषुवेऽग्रं सोस्थ राजातमोषधीष्यप्त । ता ससमभ्यं मधुमतीभेवनत् व्यथ राष्ट्रं जोग्याम पुरोहिताः स्वा-हो ॥ २३ ॥

पदार्ध:—हे मनुष्य लोगो ! जैसे में (अप्र) प्रथम (प्रसव:) ऐश्वर्य युक्त होकर (बाजस्य) वैद्यक शास्त्र बोध सम्बन्धां (इमम्) इस (सोमम्) चन्द्रमा के समान सब दु:खाँ के नाश करने हारे (राजानम्) विद्या न्याय और विनयों से प्रकाशमान राजा को (सुसुवे) ऐदवर्य्य युक्त करता हूं। जैसे उस की रक्षा में (ओषधीषु) पृश्विषों पर उत्पन्न होने वाली यव बादि ओपधियों और (अप्तु) जर्ला के बीच में व-र्त्तमान ओषधी हैं (ता:) वे (अस्मभ्यम्) हमारे लिये (मधुमती:) प्रशस्त मधुर गुण वाली (भवन्तु) हों जैसे (स्वाहा) मत्य किया के साथ (पुरोहिता:) सब के हितकारों हम लोग (राष्ट्रे) राज्य में निरन्तर (जाग्र्याम) आलस्य छोड़ के जागते रहें बैसे तुम भी वर्त्ती करों ॥ २३॥

भावार्थ:—शिष्ट मनुष्यों को योग्य है कि सब विद्याओं की चतुराई रोगरहित और सुन्दर गुणों में शोभायमान पुरुष को राज्याधिकार देकर उस की रक्षा करने वाला षैद्य ऐसा प्रयक्त करे कि जिस से इस के शरीर बुद्धि और आत्मा में रोग का आवेश न हो । इसी प्रकार राजा और वैद्य दोनों सब मन्त्री आदि मृत्यों और प्रजाजनों को रोग रहित करें। जिस से ये राज्य के सज्जनों के पालने और दुर्धों के ताड़ने में प्रयक्त करते रहें राजा और प्रजा के पुरुष परस्पर पिता पुत्र के समान सदा वसं ॥२३॥

वाजस्येमानित्यस्य बसिष्ठ ऋषि: । मूजापतिर्देवता । भुरिग् जगतीछन्दः । निषादः स्वरः ॥ राजा किस का भाश्रय छेकर किस के साथ क्या करे यह विषय अगले मन्त्र में कहा है।

वार्जस्येमां प्रस्तवः शिश्रिये दिविमिमा च विश्वा श्वर्थनानि सम्राद् । अदिन्सन्तं दापयति प्रजानन्तस नी रुपि सवैवीरं निर्य-च्छत् स्वाहां ॥ २४ ॥

पदार्थ:—हे मनुष्य लोगो! जैसे (वाजस्य) राज्य के मध्य में (प्रसवः) उत्यक्त हुए (सम्राट्) अच्छे प्रकार राज धर्म्म में प्रवर्तमान में (इमाम्) इस भूमि को (दि-वम्) प्रकाशित और (इमा) इन (विश्वा) सब और (भुवनानि) धरों को (शि-श्रिये) अच्छे प्रकार आश्रय करता हूं पैसे तुम भी इस को अच्छे प्रकार शोभित करो और जो (खाहा) धर्म युक्त सत्यवाणी से (प्रजानन्) जानता हुआ (अदित्सन्तम्) राज्य कर देने की इच्छा न करने वाले से (दापर्यात) दिलाता है (स:) सो (न:) इमारे (सर्ववीरम्) सब वीरों को प्राप्त कराने हारे (रियम्) धन को (नियच्छतु) प्रहण करे ॥ २४ ॥

भावार्थ:—है मनुष्य छोगो ! मूल राज्य के बोच सनातन राजनीति को जान कर जो राज्य की रक्षा करने को समर्थ हो उसी को चक्रवर्त्ता राजा करो और जो कर देने वालों से कर दिलावे वह मन्त्री होने को योग्य होवे जो शत्रुओं को बांधने में समर्थ हो उसे सेनापति करो और जो विद्वान् धार्मिक हो उसे न्यायाधीश वा कोशाध्यक्ष करो ॥ २४॥

वाजस्यन्वित्यस्य विसष्ठ ऋषिः । प्रजापितवंत्रता । स्वराट्त्रिण्डुग्छन्दः । धैवतः स्वरः॥

फिर राजा कैसा हो इस विषय का उपदेश अगले मंत्र में किया है ॥

४ वार्जस्य नु प्रमान ग्रा बंश्चिमा च विश्वा श्ववंनानि सर्वतः।
सनेमि राजा परियाति विद्वान प्रजां पुष्टि वर्षयंमानो अस्मे
स्वार्हा ॥ २५ ॥

पदार्थ:—जो (वाजस्य) वेदादिशास्त्रों से उत्पन्न बोध को (स्वाहा) सत्यनीति से (प्रसवः) प्राप्त होकर (विद्वान्) सम्पूर्ण विद्या को जानने वाला पुरुष (आ) अच्छे प्रकार (बभूव) होये (च) और (इमा) इन (विद्वा) सव (सुवनानि) मां- डिलिक राजनिवास स्थानों और (सनेमि) सनातन नियम धर्म सहित वर्षमान (प्रजाम्) पालने योग्य प्रजार्भों को (पृष्टिम्) पोषण (नु) शौद्य (वर्ध्यमानः) बढ़ाता हुआ (परि) सब भोर से (याति) प्राप्त होता है वह (अस्मे) हम लोगों का राजा होवे ॥ २५॥

भावार्थ:—ईश्वर सब से उपदेश करता है कि हे मनुष्य लोगो! तुम जो प्रशंक्तित गु-ज कर्म्म स्वमाद बाला राज्य की रक्षा में समर्थ हो उस को समाध्यक्ष कर के बास नी-ति से चक्क वर्त्त राज्य करो ॥ २५॥

स्रोममित्यस्य तापस ऋषिः । सोमाम्यादित्यविष्णुसूर्य्यं बृहस्पतयो देवताः । भनुष्टुप्छन्दः । गांधारः स्वरः ॥

जिर कैसे राजा का स्वीकार करे इस विषय का उपदेश मगछ मंत्र में किया है ॥
सोम्र राजान्मवं से दिनम्मन्यारं भामहे । आदित्यान्विष्णु छ
सूर्यों बुद्धाणं च बृहस्पित्र स्वाहां ॥२६॥

पदार्थ:—है मनुष्य लोगो। जैसे हम लोग (स्वाहा) सत्य वाणी से (अवसे) रक्षा भादि के अर्थ (विष्णुम्) व्यापक परमेश्वर (सूर्व्यम्) विद्वानों में सूर्व्य विद्वान् (ब्रह्माणम्) साङ्गोपाङ्ग चार घेदों को पढ़ने वाले (ब्रह्मपितम्) यड़ों के रक्षक (अग्निम्) अग्नि के समान शत्रुओं को जलाने वाले (सोमम्) शान्त गुण सम्पन्न (राजानम्) भर्माचरण से प्रकाशमान राजा और (आदित्यान्) विद्या के लिये जिन ने अड़-तालीस वर्षतक ब्रह्मचर्च रह कर पूर्ण विद्या पढ़ सूर्य वत् प्रकाशमान विद्वानों के सङ्ग से विद्या पढ़ के गृहाश्रम का (आरमाग्रहे) आरम्भ करें वैसे तुम भी किया करो ॥२६॥ भाषार्थ:—ईश्वर की आङ्गा है कि सब मनुष्य रक्षा आदि के लिये ब्रह्मचर्य कता-

भाषार्थ: — र्श्यर की आज्ञा है कि सब मनुष्य रक्षा आदि के लिये ब्रह्मचर्य ब्रता-दि से विद्या के पारगन्ता विद्वानों के बीच जिस में अड़तालीस वर्ष ब्रह्मचर्ख ब्रत किया हो ऐसे राज को स्वीकार कर के सच्ची नीति को बढ़ायें ॥ २६॥

अर्थ्यमणमित्यस्य तापस ऋषिः । अर्थ्यमादिमंत्रोक्ता देवताः । स्वराहनुषु प्छन्यः।
गान्धारः स्वरः ।।

फिर राजा किन को किस में प्रेरणा करे इस विषय का उपदेश अगरे मंत्र में किया है।। अट्येमणं वृहस्पितिनदूं दानांच चोदच। वाचं विष्णुध सरे-

## स्वती र सिक्तार च वाजित्र स्वाहां ॥ २७ ॥

पदार्ध:—हे राजन् ! आप (स्वाहा) सत्यनीति से (दानाय) विद्यादि दान के लिये (अर्थ्यमणम्) पक्षपात रहित न्याय करने (बृहस्पतिम्) सब विद्याओं को पढ़ाने (इन्द्रम्) बढ़े ऐश्वर्ष्य युक्त (वाचम्) वेदवाणी (विष्णुम्) सब के अधिष्ठाता (स-वितारम्) वेदविद्या तथा सब पेदवर्ष्य उत्पन्न करने (वाजिनम्) अच्छे बल वंग से युक्त श्र्वीर और (सरस्वतीम्) बहुत प्रकार वेदादि शास्त्र विज्ञान युक्त पढ़ाने वाली विद्युष्य क्यां को अच्छे कमों में (चोद्य) सद्दा प्रेरणा किया कीजिये ॥ २७ ॥

भाषार्थ:—ईइवर सब से कहता है कि राजा आप धर्मातमा विद्वान हो कर सब न्या-य के करने वाले मनुष्यों को विद्या धर्मी बढ़ाने के लिये निरन्तर प्रेरणा करें जिस से विद्या धर्म की बढ़ती से अविद्या और अधर्म दूर हों || २७ ||

भग्न इत्यक्ष तापस ऋषि: । भग्निर्देवता । भुरिगनुषु प्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ फिर वह राजा क्या क्या करे यह विषय अगले मंत्र में कहा है ॥ भगने अच्छा वहेह नः प्रति नः सुमना भव । प्र नौ यच्छ स-

इस्र ज़िक्य थे हि चंतुदा असि स्वाही॥ २८॥

पदार्थः—हे (अग्ने) विद्वान् भाष (इह) इस समय में (स्वाहा) सत्यवाणी से (नः) इम को (अच्छ) अच्छे प्रकार (वद) सत्य उपरेश की जिये (नः) हमारे ऊपर (सुमनाः) मित्रभाव युक्त (भव) इजिये (हि) जिस से (सहस्रजित्) आप विव सहाय हजान को जीतने (धनदा) पेश्वर्ण देन बाले (असि) हैं इस से (वः) हमारे लिये (प्रयच्छ) दी जिथे ॥ २८॥

भाषार्थः—र्वश्वर उपवेश करता है कि राजा, प्रज्ञा और सेनाजन मनुष्यों से सदा सत्य प्रियवचन कहै उन को धन दे उन से धन छे शरीर और आत्मा का बढ़ बढ़ा और निख शत्रुओं को जीतकर धर्मी से प्रजा को पाछे ॥ २८॥

प्रन रत्यस्य तापस ऋ वि: । अर्थ्यमादिमंत्रोका देवता: । शुरिगार्था गायत्री छन्दः ।

पड्जः स्वरः ॥

प्रजा भीर सन्तानों से राजा और माता भावि कैसे क्तें इस क्षिय का उपदेश भगले मंत्र में किया है ॥

प्र नो यच्छत्वर्यभाष पूषा प्र बृह्दपतिः । प्रवारदेशी दंदातु मः स्वाहां ॥ २९ ॥

पदार्थ:— जैसे ( वर्ष्यमा ) न्यायाधीश ( नः ) हमारे लिये उत्तम शिक्षा (प्रयच्छतु ) देवे जैसे ( पूजा ) पोषण करने वाला शरीर और आत्माकी पृष्टि की शिक्षा (प्र) सब्दे प्रकार देवें जसे (बृहस्पति:) विद्वान (प्र) (स्वाहा) अत्युक्तम विद्या देवे वैसे (बाक्) उत्तम विद्या सुशिक्षा सहित वाणीयुक्त ( देवो ) प्रकाशमान पदाने वाली माता इमारे लिये सत्य विद्या युक्त वाणी का ( प्रदातु ) उपदेश सदा किया करें ॥ २१ ॥

भाषार्थः —यहां जगदीश्वर उपदेश करता है कि राजा आदि सब पुरुष और माता आ-दि स्त्री सदा प्रजा और पुत्रोदिकों को सत्य२ उपदेश कर विद्या और अच्छी शिक्षा को निरन्तर प्रहण करावें जिस से प्रजा और पुत्र पुत्री आदि सदा आनन्द में रहें |२१। देवस्यत्यस्य तापस ऋषिः । समृद् देवता । जगतीक्वतः । निषादः स्वरः ॥
किर कर्षा कैसे को राजा करें इस क्षिय का उपदेश अगले मन्त्र में किया है ॥
देवस्यं स्वर स्वित्ः प्रसिन्तेऽश्विनोर्श्वाहुभ्यां पूरणो हस्नांभ्याम् ।
सर्रस्वस्य याचा ग्रन्तुर्ग्वन्त्रिये द्धामि वृहस्पतेष्ट्वा साम्रांडयेन्यभिविक्वास्यसी ॥ ३०॥

पदार्थ:—है सब अच्छे गुण कर्म सब मावयुक्त विद्वन ! (असी) वह मैं (सिवतः) सब जगत् के उत्पन्न करने वाले ईश्वर (देवस्य) प्रकाशमान जगदीदवर के (प्रस्त्वे) उत्पन्न किये संसार में (सरस्व ते) अच्छे प्रकार शिल्प विद्या युक्त (वाचः) वेववाणी के मध्य (अश्विनोः) सूर्य चन्द्रमा के समान घारण पोषण गुण युक्त (हस्ताभ्याम्) हायों से (त्वा) तुम को (इधामि) धारण करता हूं और (बृहस्पतेः) बड़े विद्वान के (यंत्रिये) कारीगरी विद्या से सिद्ध किये राज्य में (सामाल्येन) चक्तवर्ती राजा के गुण से सहित (त्वा) तुझ को (अभि) सब ओर से (सिचामि) सुगंधित रसों से मार्जन करता हूं ॥ ३० ॥

भाषार्थ:—मनुष्यों को योग्य है कि ईश्वर में प्रेमी वल पराक्रम पृष्टि युक्त चतुर सत्यवादी जितेन्द्रिय धर्मात्मा प्रजा पालन में समर्थ विद्वान् को अच्छे प्रकार परीक्षा कर सभा का स्वामी करने के लिये अभिषेक करके राजधर्म की उन्नति अच्छे प्रकार नित्य किया करें ॥ ३०॥

अग्निरेकेत्यस्य तापस अधिः । अन्यादयो मन्त्रोका देवताः । अत्यप्टिश्छन्दः।
गान्धारः स्वरः ॥

राजा प्रजाओं को और प्रजा राजा को निरन्तर बढ़ या करे इस० ॥

अगिनरेकां क्षरेषा प्राथमुर्वजग्रत तमु जेष्म दिवनी दुग्रक्षरेण द्वि-पदी मनुष्णानुद्वज्ञानत । नु जेष्यं विष्णु स्त्रृ व्या श्री हें ले का नुद्वज्ञ प्रान्त के स्वान के स्वान वर्षमान आप जैसे (पकाक्षरेष) प्रार्थः — हे राजन्! (अग्नः) अग्नि के समान वर्षमान आप जैसे (पकाक्षरेष) विताने हारी एक अक्षर की देवी गायत्री छन्द से (प्राणम्) शरीर में स्थित वायु के समान प्रजाजनी को (उत्) (जेषम्) उत्तम नीतिसे (अजयत्) उत्तम करे वैसे (तम्) उस को में भी (उत्) (जेषम्) उत्तम करे हे राजप्रजाजनी! (अधिवनी) सूर्य्य और चन्द्रमा के समान आप जैसे (इश्वश्ररेण) दी अक्षर की देवी उत्थिक छन्द से जिन (दि- पदः ) दो पैर वःछे ( मनुष्यान् ) मननशील मनुष्यों को ( उज्जयत म् ) उत्तम करो वैसे ( तान् ) उन को मैं भी ( उज्जेषम् ) उत्तम कर्र । हे सर्वप्रधानपुरुष ! ( विष्णुः ) पर- मेदवर के समान व्यायकारी आप जैसे ( व्यक्षरेण ) तीन अक्षर की वैषो अनुष्टुष्ण्वन् से जिन ( त्रीन् ) जन्मस्थान और नामवाची ( लोकान् ) देखने योग्य लोकों को ( उद- जयत् ) उत्तम करते हो वैसे (तान् ) उन को मैं भी ( उज्जेषम् ) उत्तम कर्र । हे (सोम) ऐदवर्थ की इच्छा करने वाले न्यायाधीश ! आप जैसे (पद्दन् ) हिरणादि पशुओं को (उ- दजयत् ) उत्तम करते हो वैसे ( तान् ) उन को मैं भी ( उज्जेषम् ) उत्तम कर्र । [३१॥

भाषार्थ:—इसमंत्र में याचकलु०—जी राजा सब प्रजाओं को अच्छे प्रकार बढ़ाचे तो उस को भी प्रजाजन क्यों न बढ़ाचें और जी ऐसा न करे तो उस को प्रजा भी कभी म बढ़ाचे ॥ ३१॥

पूर्वत्यस्य तापस ऋ पि: । पूर्वाव्यो मंत्रोक्ता वेवता: । कृतिश्छन्द: । निषाद: स्वर: ॥
फिर राजा और प्रजाजन किन के दृशन्तों से क्या २ करें इसत ॥

पूषा पञ्चांक्षरेण पञ्च दिशा उदंजग्रसा उउजंपक्ष सिवता प-संक्षरेण षद् ऋत्नुदंजग्रसानुइजेंपम् । महनः महासंरण महम्राः स्पान् पृश्चनुदंजग्रस्तानुइजेंपुम् । बृह्दपतिग्रहाक्षरंग गाग्नश्रीमृदंजः ग्रसामुद्रजेषम् ॥ ३२ ॥

पदार्थ:—हं राजन्! (पूरा) चन्द्रमा के समान सब को पुष्ट करने वाले आप जैसे (पंचाक्षरेण) पांच अक्षर की देवीपंक्ति से (पंच) पूर्विदिचार और एक ऊपर नीचे की (दिश:) दिशाओं को (उदजयत्) उत्तम की ति से भरते हो वैसे (ता:) उन को मैं भी (उज्जेषम्) श्रेष्ठ की त्वें से भरदेऊं। हं राजन्! (सिवता) स्र्य्यं के समान आप जैसे (पडक्षरेण) छः अक्षरों की देवी त्रिष्टुप् से जिन (पट्) छः (क्षस्त्र) वसन्ति क्षस्तुओं को (उदजयत्) शुद्ध करते हो वैसे (तान्) उन को मैं भी (उज्जेषम्) शुद्ध कर्क । हे सभाजनो! (महतः) वायु के समान आप जैसे (सप्ताक्षरेण) सात अक्षरों की देवी जगती से (सप्त) गाय, घोड़ा, भैंस, ऊंट, वकरी, भेड़ और गधा एन सात (ब्राम्यान्) गांव के (पश्च्) पशुआं को (उदजयत्) वढ़ाते हो वैसे (तान्) उन को मैं भी बढ़ाऊं। हे सभेश! (बृहस्पितः) समस्त विद्याओं के जानने वाले विद्वान् के समान आप जैसे (अष्टाक्षरेण) आठ अक्षरों की याजुर्ण अनुष्टुप् से जिस (गायत्री-म्) गान करने वाले की रक्षाकरने वाली विद्वान् स्त्री की (उदजयत्) प्रतिष्ठा करते हो वैसे (ताम्) उस की मैं भी (उज्जेषम्) प्रतिष्ठा कक्षः ॥ ३२ ॥

भाषार्थ: इस मन्त्र में वाचकलु० जो राजा सब का पोषण जिस को सब दि-शामों में की ति पेश्वर्क युक्त सभा के कामों में चतुर पशुओं का रक्षक और वेदों का ज्ञाता हो इस को राजा प्रजा और सेना के सब मनुष्य अपना अधिष्ठाता बना कर इ-बति देवें ॥ ३२॥

मित्र इसस्य तापस ऋषिः। मित्रादयो मंत्रोक्ता देवताः। कृतिरस्यन्दः। निपादः स्वरः ॥
राजा के सत्याचार के अनुसार प्रजा और प्रजा के अनुसार राजा करे इस०॥
मित्रो नवांक्षरेण त्रिष्ट्रतः स्तोममुद्जियत् तमुद्जेषम् । बर्हणो
द्वांक्षरेण विराज्यमुद्जियक्तासुद्जेष्टमिन्द्र एकांदशाक्षरेण व्रिष्टुः
भमुद्जियक्तामुद्जेषम् । विद्वे देवा द्वाद्दशाक्षरेण जर्गतिमृद्जियँस्तामुद्जेषम् ॥ ३३ ॥

पदार्थ:—हे राजन ! (मित्र:) सब के हितकारी आप जैसे (नवाझरेण) नव अअर की याज्यों पृहती से जिस (त्रिष्ट्रतम्) कर्म्म उपासना और ज्ञान के (स्तोमम्)
स्नुति के योग्य को (उद्जयत्) उत्तमता से जानते हो वैसे (तम्) उस को मैं भी
(उज्जेषम्) अच्छे प्रकार जान्ं। हे प्रशंसा के योग्य सभेश! (वरणः) सब प्रकार से
अह आप जैसे (वशाक्षरेण) दश अक्षरों की याजुपी पंति से जिस (विराजम्) विराट् छन्द से प्रतिपादित अर्थ को (उद्जयन्) प्राप्त हुए हो वसे (ताम्) उस को मैं
भी (उज्जेषम्) प्राप्त होर्ज (इन्द्र:) परम एइवर्ष्य देने व.हे आप जैसे (एकादशाक्षरेण) ग्यारह अक्षरों की आसुरी पंति से जिस (तिष्टुशम्) त्रिष्टुण् छन्द वार्ची को
(उद्जयत्) अच्छे प्रकार जानते हो वंसे (ताम्) उस को मैं भी (उज्जेषम्) अच्छे
प्रकार जान्ं। हे सभ्यजनो! (विरुचे) सब (देवाः) विद्वानो आप जैसे (द्वादशाक्षरेण) बारह अक्षरों की साम्नी गायत्री से जिस (जगतीम्) जगती से कही
हुई नीति का (उदजयन्) प्रचार करते हो वैसे (ताम्) उस को मैं भी (उज्जेषम्)
प्रचार कर्ष ॥ ३३॥

भावार्थ:—राज पुरुषों को चाहिये कि सब प्राणियों में मित्रता से अच्छे प्रकार शि-क्षा कर इन प्रजा जनों को उत्तम गुण युक्त विद्वान् करें जिस से ये पेर्वर्य के भागी होकर राज भक्त हों ॥ ३३॥

वसव इत्यस्य तापस ऋषि । यस्वादयो मंत्रोका देवताः । वसव इत्यस्य निचृष्काग-तो छन्दः । निषादः स्वरः । आदित्या इत्यस्य निचृद्धृतिरुख्दः । ऋपभः स्वरः ॥ फिर भी राजा और प्रजा के धम्में कार्य्यं का उप० ॥ वसंब्रह्मयोदशाखरेण त्रयोदश्य स्तोम्मुद्ंजण्यसमुख्जेषम् ।

क्रद्रास्चतुंद्द्शाक्षरेण चतुर्द्वश्रद्भतोम्मुद्दंजण्यस्तमुख्जेषम् । आदित्याः

पर्श्वदशाखरेण पञ्चद्रश्रद्ध स्तोम्मुद्दंजण्यसमुख्जेष्टमदितिः पोर्द्धः

शाक्षरेण बोड्यर् स्तोम्मुद्दंजण्यसमुख्जेषम् । प्रजापितः स्वसर्दशाः

क्षरेण ससद्धः स्तोम्मुद्दंजण्यसमुद्धंपम् ॥ ३४ ॥

पदार्थ:-हे राजादि सभ्य जनो । ( वसव: ) चौवीश वर्ष तक ब्रह्मचर्य से विधा पढ़ने वाले विद्वानी आप लोग जैसे (त्रयोदशाक्षरेण ) तेरह अक्षरों की आसुरी अनु-ष्ट्रप् वेदस्थ छन्द से जिस ( त्रयोदशम् ) दश प्राण जीव महस्तव और अव्यक्त कारण क्प (स्तोमम् ) प्रशंसा के योग्य पदार्थं समृह को (उदजयन् ) श्रेष्टता से जाने वैसे (तम्) उस को मैं भी (उज्जेषम्) उत्तमता से जान्। हे बल पराक्रम और पुरुवार्थ युक्त ( रदा: ) चषालीस वर्ष पर्यन्त ब्रह्मचर्य से विद्या पढ़ने हारे विद्वानी ! जैसे आप ( चतुर्दशाक्षरेण ) चौदह अक्षरों की साम्नी उष्णिक् छन्द से ( चतुर्दशम् ) दश इन्द्रि-य मन बुद्धि चित्त और अहंकाररूप (स्तोमम्) प्रशंसा के योग्य पदार्थ विद्या को ( उदजयन् ) प्रशंसित करें यैसे में भी ( तम् ) उस को ( उज्जेषम् ) प्रशंसित करूं हे ( आदित्या: ) अड्तालीस वर्ष ब्रह्मचर्य से समस्त विद्याओं को प्रहण करने हारे पूर्ण विद्या से शरीर और आत्मा के समस्त बल से युक्त सूर्य के समान प्रकाशमान विद्वानी आप लोग जैसे ( पंचदशाक्षरेण ) पंद्रह अक्षरों की आसुरी गायत्री से ( पंचदशम् ) चार येद चार उपवेद अर्थात् आयुर्देद, धनुभेंद, गांधर्यवेद (गानिच्चा) तथा अर्थ बेद (शिह्पशास्त्र) छ: अङ्ग (शिक्षा, करूप, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष मिल के चौदह उन का संख्यापूरक पंद्रहवां किया कुशलता रूप (स्तोमम्) स्तुति के योग्य को ( उदजयन् ) अच्छे प्रकार से जाने वैसे मैं भी ( तम् ) उस को ( उज्जेषम् ) अच्छे प्रकार जानूं। हे ( अदिति: ) आत्मारूप से नाश रहित सभाध्यक्ष राजा की वि-दुषी स्त्री अखिण्डत पेश्वर्य युक्त आप जैसे ( पोड़शाऽश्वरेण ) सोलह अक्षर की सा-म्नी शतुष्टुप् से ( पीडशम् ) प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, ष्टशन्त, सिद्धान्त, अव-यब, तक, निर्णय, वाद, जल्प, वितण्डा, हेरवाभास, छल, जाति और निग्रहस्थान इन सीलह पदार्थों की व्याख्या युक्त (स्तोमम्) प्रशंसा के योग्य को (उदजयत्) उत्तमता से जाने वैसे में भी (तम्) उस की (उज्जेषम्) उत्तमता से जानं। हे नरेश! ( प्रजापतिः ) प्रजा के रक्षक आप उस ( सप्तदशाक्षरेण ) सत्रह अक्षरों की निचुदार्घी गायत्री छन्द से ( सप्तदशम् ) चार वर्ण चार आश्रम छुनना, विचारना, ध्यान करना,

सप्राप्त की इच्छा, प्राप्त का रक्षण, रिक्षत का बढ़ाना, बढ़े हुए को अच्छे मार्ग सब के डएकार में खर्च करना यह चार प्रकार का पृष्ठवार्थ और मोक्ष का अनुष्ठान रूप (स्तो-मम्) अच्छे प्रकार प्रशंसनीय को उत्तमता से जाने बैसे में भी (उज्जेपम्) उत्तमता से जाने |

भाषार्थ:—हे मनुष्य लोगो ! इन चार मन्त्रों से जितना राजा और प्रजा का धर्म कहा उस का अनुष्ठान कर तुम सुखी होयो !! ३४ !!

प्यतद्वस्य वरुणऋषिः। विद्वेदेवा देवताः। निचृदुत्कृतिद्द्यन्दः। पर्जः स्वरः॥ कैसा मनुष्य चकवर्त्तिं राज्य सेवने को पोग्य होता है वस०॥

ण्य ते निर्माते भागस्तं जुंषस्य स्वाहाऽग्निनेश्रेभ्यो देवेभ्यः पुरः सद्भाः स्वाहां यमनेश्रेभ्यो देवेभ्यो दक्षिणासङ्ग्यः स्वाहां विद्व-देवनेश्रेभ्यो देवेभ्यः पद्मात्सङ्ग्यः स्वाहां मिन्नावर्षणनेश्रेभ्यो वा मुद्देशेश्रेभ्यो वा देवेभ्यं उत्तरासङ्ग्यः स्वाहां सोर्मनेश्रेभ्यो देवेभ्यं उपित्सङ्ग्यः स्वाहां सोर्मनेश्रेभ्यो देवेभ्यं उपित्सङ्ग्यो दुवंस्वङ्ग्यः स्वाहां ॥ ३५ ॥

पदार्थ:—है (निर्ऋते) सर्वेष सत्याचरण गुक्त राजन्! (ते) आप का जो (प-पः) यह (भागः) सेवने योग्य है उस को (अग्निनेत्रंग्यः) अग्नि के प्रकाश के समान नीति गुक्त (देवेग्यः) विद्वानों से (स्वाहा) सत्य वाणी (पुरःसद्ग्यः) जो प्रथम सभा वा राज्य में स्थित हाँ उन (देवेग्यः) न्यायाधीश विद्वानों से (स्वाहा) धर्म गुक्त किया (यमनेत्रंग्यः) जिन की वाग्नु के समान सर्वत्र गति (दक्षिणासद्ग्यः) जो दक्षिण दिशा में राज प्रवन्ध के छिये स्थित हाँ उन (देवेग्यः) विद्वानों से (स्वाहा) दानिकिया (विश्वदेवनेत्रंग्यः) सब विद्वानों के तुख्य नीति के ज्ञानी (पश्चान्सद्ग्यः) जो पश्चिम दिशा में राज कर्मचारी हों उन (देवेग्यः) दिव्य सुख देने हारे विद्वानों से (स्वाहा) उत्साह कारक वाणी (मित्रावरुणनेत्रंग्यः) प्राण और अपान के समान वा (मरुक्तेत्रंग्यः) ऋत्वक् यज्ञ के कर्ची (वा) सत्पुरुष के समान न्यायकारक वा (उत्तरासद्ग्यः) जो उत्तर दिशा में न्यायाधीश हों उन (देवेग्यः) विद्वानों से दूत कर्म की कुशला किया (सोमनेत्रंग्यः) अन्दद्रमा के समान पेश्वर्य्य गुक्त होकर सब को आनन्दद्रायक (उपरिसद्ग्यः) विद्वा विनय धर्म और इंक्टर की सेवा करने हारे (देवेग्यः) विद्वानों से (स्वाहां) आप पुरुषों की वाणी को प्राप्त हो के त् सदा धर्म का (जुपस्व) सेवन किया कर ।। ३५ ।।

भाषार्थ:—हे राजन् ! सभाध्यक्ष जब आप सब ओर से उसम विद्वानी से युक्त हो

कर सब प्रकार की शिक्षा को प्राप्त सभा का करने हारा सेना का रक्षक उत्तम सहाय से सहित होकर सनातन वेदोक राज धर्मनीति से प्रजा का पालन करे इस लोक भीर परलोक में सुख ही को प्राप्त होने जो कर्म से विरुद्ध रहेगा तो तुझ को सुख मी न होगा कोई भी मनुष्य मूखों के सहाय से सुख की दृद्धि नहीं कर सकता और न कभी विद्वानों के अनुसार चलने वाला मनुष्य सुख को छोड़ देता है इस से राजा सर्वदा विद्या धर्म और आप्त विद्वानों के सहाय से राज्य की रक्षा किया करें जिस की सभा वा राज्य में पूर्ण विद्या युक्त धार्मिक मनुष्य सभासद वा कर्मचारी होते हैं और जिस के सभा वा राज्य में मिथ्यावादी व्यक्तिचारी अजितेन्द्रिय कठोर वचनों के बोलने वाले अन्यायकारी चोर और डांकू आदि नहीं होते और आप भी इसी प्रकार का धार्मिक हो तो वहीं पुरुष चक्रवर्ती राज्य करने के योग्य होता है इस से विरुद्ध नहीं ॥ ३५ ॥

थे देवा इत्यस्य वरुण ऋषि: | विश्वेदेवा देवता: | विकृतिश्छन्द: । मध्यम: स्त्रर: || मनुष्य लोग सर्यत्र धूमधाम कर विद्या प्रहण करें इस० ||

ये देवा अगिननेत्राः पुरः सद्दर्तभ्यः स्वाहा ये देवा यमनेत्रा दक्षिणासद्दर्तभ्यः स्वाहा ये देवा विश्वदेवनेत्राः पद्धात्सद्दर्ते-भ्यः स्वाहा ये देवा विश्वदेवनेत्राः पद्धात्सद्दर्ते-भ्यः स्वाहा ये देवा सित्रावर्षणनेत्रा वा सद्देशेत्रा वोत्तरासद्दर्भभ्यः स्वाहा ये देवाः सोमनेत्रा उपरिसद्धो दुर्वस्वन्त्रस्तेभ्यः स्वाहां॥ १६॥

पदार्थ:—हे समाध्यक्ष राजन ! आप ( ये ) जो ( अग्निनेत्रा: ) बिज्ञली आदि पदार्थों के समान जानने वाले (पुर: सद:) जो सभा वा देश वा पूर्व को दिशा में स्थित ( देवा: ) विद्वान हैं ( तेभ्य: ) उन से ( स्वाहा ) सत्यवाणी ( ये ) जो (यमनेत्रा:) अहिंसादि योगाङ्क रातियों में निपुण ( दिक्षणासद: ) दिक्षण दिशा में स्थित (देवा:) योगी और न्यायाधीश हैं ( तेभ्य: ) उन से ( स्वाहा ) सत्यिक्षया ( ये ) जो ( पद्वान्सद: ) पिक्चम दिशा में ( विद्वदेवनेत्रा: ) सय पृथिवी आदि पदार्थों के ज्ञाता (देवा: ) सब विद्या जानने वाले विद्वान हैं ( तेभ्य: ) उन से ( स्वाहा ) वण्डनीति ( ये ) जो ( उत्तरासद: ) पद्वानरों का समाधान करने वाले उत्तर दिशा में ( वा ) नीचे ऊपर स्थित ( मित्रावरणनेत्रा: ) प्राण उदान के समान सब धर्मी के बताने वाले ( वा ) अथवा ( मरुक्रेत्रा: ) ब्रह्माण्ड के वागु में नेत्र विद्वान और ( देवा: ) सब को सुक्ष देने वाले विद्वान हैं ( तेभ्य: ) उन से ( स्वाहा ) सब के उपकारक विद्या को

सेवन करो और (थे) जो (उपिरसदः) ऊ से आसन वा व्यवहार में स्थित (दु-वस्यन्तः) बहुत प्रकार से धर्म के सेवन से युक्त (सोमनेत्राः) सोम आदि ओषधियाँ के जानने तथा (देवाः) आयुर्वेद को जानने हारे हैं उन से (स्वाहा) अमृत इपीं ओपधि विद्या का सेवन कीजिये || ३६ ||

भावार्थः—है राजा भादि मनुष्या । तुम लोग जब धार्मिक सुशील विद्वान होकर सब दिशाओं में स्थित सब विद्याओं के जानने वाले आत विद्वानों की परीक्षा और सरकार के लिये सब विद्याओं को प्राप्त होगे तब यह तुद्धारे समीप आके तुद्धारे साध सक्त करके धर्म, अर्थ, काम, और मोक्ष की सिद्धि करायें जो देश देशान्तर तथा द्वीप द्वीपान्तर में विद्या नम्रता अच्छी शिक्षा काम की चतुराई को प्रहण करते हैं वे ही सब को अच्छे सुक कराने वाले होते हैं ॥ ३६॥

अग्रेसहस्वेत्यस्य देवबातऋ वि:।अग्निदंबता। निचृद्तुष्टुप् छन्द:।गान्धार: स्वर:॥ फिर भी राजा आदि किस प्रकार वर्त्ते इस०॥

भारते सहंस्य प्रत्नेना अभिमाति रपांस्य । दुष्टरस्तर्क्षरांति वैचौँ भा गुज्ञवाहिस ॥ ३७ ॥

पदार्थ:—हे (अग्ने) सब विद्या जानने वाले विद्वान् राजन्! (दुएर:) बु:ल से तरने योग्य (तरन्) शत्रु सेना को अच्छे प्रकार तरते हुए आप (यज्ञवाहसि) जिस में राज धर्म युक्त राज्य में (अभिमाती:) अभिमान आनन्द युक्त (एतना:) वल और अच्छी शिक्षा युक्त वीर सेना को (सहस्व) सहो (अराती) दु:ल देने वाले शत्रुओं को (अपास्य) दूर निकालिये और (वर्ष:) विद्या बल और न्याय को (धा:) धा-रण की जिये ॥ ३७ ॥

भाषार्थ:—राजादि सभा सेना के स्वामी लोग अपने इद विद्या और अञ्छी शिक्षा से पुक्त सेना के सहित आप अजय और शतुओं को जीतते हुए भूमि पर उसम यश का विस्तार करें || ३७ ||

देवस्यत्वेत्यस्य वेववातऋषि:। रक्षोक्नो देवता। स्वराड् ब्राह्मी बृहती छन्दः।
मध्यमः स्वरः ||

प्रजा जन राज्य में कैसे सभाधीश का स्वीकार करें इस॰ ॥

देवस्यं त्वा सिंबुतः प्रंसिबुंऽदिवनींबुद्धियां पूर्वणो हस्तांध्याम् ।

खुपार्शार्खीर्थ्युंण जुहोमि हत्यं रक्षः स्वाहां। रक्षंसां त्वा बुधाः
या वंधियम् रक्षोऽवंधियम्।सुमसौ हुतः ॥ ३८ ॥

पदार्थ:—हेराजन्! में (स्वाहा) सत्य किया से (सिवतुः) पेश्वर्य के उत्पक्ष कर-में वाले (देवस्य) प्रकाशित न्याय युक्त (प्रस्तवे) पेश्वर्य में (उपांशोः) समीपस्थ सेना से (वीयंण) सामर्थ्य से (अध्वनोः) सूर्य्य चन्द्रमा के समान सेनापित के (बाहुभ्याम्) भुजों से (पूष्णः) पृष्टिकारक वैद्य के (हस्ताभ्याम्) हाथों से (रक्षः) राक्षसों के (वधाय) नाश के अर्थ (त्वा) आप को (ज्ञहोमि) प्रहण करता हूं जैसे त्वे (रक्षः) दुष्ट को (हतम्) नष्ट किया वैसे हम लोग भी (अवधिष्म) दुष्टों को मार्रे जैसे (असी) वह दुष्ट (हतः) नष्ट होजाय यैसे हम लोग इन सब का (अव-धिषम) नष्ट करें ॥ ३८॥

भाषार्थ:—प्रजा जनों को चाहिये कि अपने बचाय और दुर्धों के नियारणार्थ वि-या भीर धर्म की प्रवृत्ति के लिये अच्छे स्वभाव विद्या और धर्म के प्रचार करने हारे बीर जितेन्द्रिय सत्यवादी सभा के स्वामी राजा का स्वीकार करें || ३८ || सवितात्वेत्यस्य देववात ऋषि: | रक्षोच्नो देवता | अति जगती छन्दः | निषादः स्वरः || सभ्य मनुष्य राजा को किस २ विषय में प्रेरणा करें इस० ||

मुनिता त्वां स्वानां स्वताम् रिनर्गृहपंतीना ए सोमो बनस्पः तीनाम् । बृहस्पतिन्धि इन्द्रो उवैष्ठयां य कद्रः प्रशुभ्यों मित्रः मत्यो बर्षणो धर्मपतीनाम् ॥ ३९ ॥

पदार्थ:—हे सभापते राजन! जो मू (सवानाम्) ऐश्वर्यों के (सिवता) सूर्यं के समान प्रेरक (गृहपतीनाम्) गृहस्थों के उपकारक (अग्निः) पायक के सहशा (वनस्पतीनाम्) पीपल आदि वृक्षों में (सोम:) सोमवल्ली के सहश (धर्मपतीना-म्) धर्म के पालने हारों के मध्य में (सत्यः) सज्जनों में सज्जन (वरणः) शुभ गुण कर्मों से श्रेष्ठ (मित्रः) सल्ला के तुल्य (वाले) वेदवाणी के लिये (बृहस्पतिः) महाविद्वान के सहश (ज्येष्ठाय) श्रेष्ठता के लिये (इन्द्रः) परमैश्वर्यं से युक्त के तुल्य (पशुभ्यः) गौ आदि पशुओं के लिये (रुद्रः) शुद्ध वायु के सहश है उस (तवा) तुझ को धर्मीत्मा सत्यवादी विद्वान धर्म से प्रजा की रक्षा में (सुकताम्) प्रेरणा कर्र ॥३१॥

भावार्थ:—हे राजन् ! जो भाप को अधर्म से छौटाकर धर्म के अनुष्ठान में प्रेरणा करें उन्हीं का सकू सदा करो औरों का नहीं !! ३१ !!

इमं देवा इत्यस्य देववात ऋषि: । यजमानी देवता । शुरिग् ब्राह्मी त्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ।। किस २ प्रयोजन के लिये कैसे राजा का स्वीकाराकर इस० ॥

हमं देवा असपुरन र सुंवध्वं महते क्ष्रवार्य महते ज्येष्ठयाय महते जानेराज्यायनद्रंस्य निद्र्यार्थ । हममुमुद्र्य पुत्रममुद्र्य पुत्रमस्यै

बिद्या पुत्र वीमी राजा सोमोऽस्मार्थ ब्राह्मणानाथ राजां ॥ ४०॥

पदार्थ:—है प्रजास्थ (देश:) विद्वान लोगो तुम जो (एप:) यह (सोम:) चन्द्रमा के समान प्रजा में प्रियरूप (व:) तुम क्षत्रियादि और हम ब्राह्मणादि और जो (अमी) परोक्ष में वर्समान हैं उन सवका राजा है उस (इमम्) इस (अमुच्य ) इस उत्तम पुरुष का (पुत्रम्) पुत्र (अमुच्ये) उस विद्यादि गुणों से श्रेष्ठ धर्मातमा विद्यान स्त्रों के पुत्र को (अस्य ) इस (विशे ) प्रजा के लिये इसी पुरुप को (महते) वड़े (ज्येष्टचाय)) प्रशंसा के योग्य (महते) बड़े (जानगाज्याय) धार्मिक जनों के राज्य करने (इन्द्रस्य) परमें इवर्च्य युक्त (इन्द्रियाय) धन के वास्ते (असपत्नम्) शन्तुरहित (स्वध्यम्) कोजिये ॥ ४० ॥

भावार्थ:—हे राजा और प्रजा के मनुष्यो ! तुम जो विद्वान् माता और पिता से अच्छे प्रकार सुशिक्षित कुळीन वहं उत्तम २ गुण कर्म और स्वभाव युक्त जितेन्द्रियादि गुण युक्त ४८ अड्ताळीस वर्ष पर्यम्त ब्रह्मचर्च से पूर्ण विद्या से सुशीळ शरीर और आत्मा के पूर्ण वल युक्त धर्म से प्रजा का पाळक प्रेमी विद्वान् हो उस को समापित राजा मान कर चक्रवर्त्त राज्य का सेवन करो ॥ ४० ॥

इत अध्याय में <u>राजधर्मी के वर्णन</u> से इस अर्थ की पूर्व अध्याय के अर्थ के साथ सङ्गति जाननी चाहिये ॥

यह नवां अध्याय समाप्त हुन्त्रा ॥



## ओ३म्

## त्र्रथ दशमाऽध्यायारम्भः॥

विद्यांनि देव स्वितर्दुरितानि परांसुव । यद्भद्रं तहा आसुंव ॥ १॥ अपो देवा इत्यस्य वरुण ऋषि: ) आपेर देवता: ) निचृदार्था त्रिप्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ।)

इस के पश्चात् इस दशवें अध्याय के प्रथम मन्त्र में मनुष्य छोग विद्वानों के अनुकूल चलें इस विषय का उपदेश किया है।

अयो देवा मधुमतीरगृभणमूर्जीस्वती राज्यस्तृहिचतांनाः। या-भिर्मित्रावदणाज्यभिञ्चन्याभिरिन्द्वमनंग्रन्नत्यरांतीः॥१॥

पदार्थ:—हे मनुष्या ! नुम छोग (देवाः ) चतुर विद्वान छोग (याभिः ) जिन कि-याओं से (मित्रावरुणी) प्राण तथा उदान को (अभ्यस्चिन्) सब प्रकार सी'चते और जिन कियाओं से (इन्द्रम् ) बिजुर्छा को प्राप्त और (अराताः ) शत्रुओं को (अनयन) जीतते हैं उन कियाओं से (मधुमताः ) प्रशंसनीय मधुरादि गुण युक्त (ऊर्जस्वताः) यस पराक्म बढ़ाने (चेतानाः ) चेतनता देने और (राजस्वः ) ज्ञान प्रकाश युक्त राज्य को प्राप्त कराने हारे (अयः ) जस वा प्राणों को (अग्रम्णन्) प्रहण करो ॥ १॥

भावार्थ: मनुष्यों को चाहिथे कि विद्वानों के सहाय से जल वा प्राणों की परी-क्षा करके उन से उपयोग लेवें। शत्रुकों को निवृत्त करके प्रजा के साथ प्राणों के स-मान प्रीति से वत्तें। और इन जल तथा प्राणों से उपकार लेवें ॥ १॥

वृष्ण ऊर्मिरित्यस्य वरुण ऋषि: । वृष्म देवता । स्वराड्याद्यी पङ्किर्छन्दः । पंचमः स्वरः ॥

अव विद्वान लोग कैसे राजा से क्या २ मार्ग यह ।।

वृष्णं क्रिमिरंसि राष्ट्रदा राष्ट्रं में देशि स्वाहां । वृष्णं क्रिमिरंसि राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्में देशि । वृष्यसेनोऽसि राष्ट्रदा राष्ट्रं में देशि
स्वाहां । वृष्यसेनोऽसि राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्में देशि ॥ २ ॥

पदार्थ:—हे राजन् ! जिस कारण आप (वृप्णः) सुख के वर्षा कारक ज्ञान के प्रा-स कराने (राष्ट्रदा:) राज्य के देने हारे (असि) हैं इस से (मे) मुझे (स्वाहा) सत्य नाति से (राष्ट्रम्) राज्य को (देहि) दीजिये (वृष्णः) सुख को वृष्टि करने वाळे राज्य के (ऊर्मिः) जानने और (राष्ट्राः) राज्य प्रदान करने हारे (असि) हैं (असुष्मे) उस राज्य को रक्षा करने वाले को (राष्ट्रम्) न्याय से प्रकाशित राज्य को (देहि) दीजिये (राष्ट्राः) राजाओं के कमां के देने हारे (वृषसेनः) बलवान सेना से युक्त (असि) हैं (मे) प्रत्यक्ष वर्तमान मेरे लिये (स्वाहा) सुन्दर वाणी से (राष्ट्रम्) राज्य को (देहि) दीजिये । तथा (राष्ट्रदाः) प्रत्यक्ष राज्य को देने वाळे (वृषसेनः) आनिन्दत पुष्टसेना से युक्त (असि) हैं इस से आप (अमुग्मे) उस परोक्ष पुरुष के लिये (राष्ट्रम्) राज्य को (देहि) दीजिये ॥ २॥

भावार्थ:—जो राज पुरुष बुष्ट प्राणियों को जीत प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष पुरुषों का सरकार कर के अधिकार और शोभा को देता है उस के लिये चक्वर्त्ता राज्य का अ-अधिकार होना योग्य है ॥ २॥

अर्थत इत्यस्य वरुण ऋषि: । अयां पतिदेवता । पूर्वस्याभिकृतिदछन्दः । ऋषभः स्वरः । देहीत्यस्य निचृज्जगती छन्दः । निपादः स्वरः ॥ राजा मन्त्री सेना और प्रजा के पुरुष आपस में किस प्रकार वसी इस० ॥

अर्थते स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रमें दत्त स्वाहार्थते स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममु क्षे दत्ती जंस्वती स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रमें दत्त स्वाहोजंस्वती स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रमें दत्त स्वाहोजंस्वती स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रमें दत्त स्वाहार्यः परिचाहिणीं स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रमें दत्त स्वाहार्यः परिचाहिणीं स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुष्टमें दत्तापामपितंरिक्त राष्ट्रदा राष्ट्रमें देहि स्वाहा ऽपामपित्रिक्ति राष्ट्रदा राष्ट्रम सुष्टे देहि स्वाहा ऽपामपित्रिक्त राष्ट्रदा राष्ट्रम सुष्टे देहि स्वाहाऽपाङ्गमाँ ऽसि राष्ट्रदा राष्ट्रम सुष्टे देहि स्वाहाऽपाङ्गमाँ ऽसि राष्ट्रदा राष्ट्रम सुष्टे देहि स्वाहाऽपाङ्गमाँ ऽसि राष्ट्रदा राष्ट्रम सुष्टे देहि ॥ ३॥

पदार्थं:—हे मनुष्यो! जो तुम लोग (अर्थंत:) श्रेष्ठ पदार्थों को प्राप्त होते हुए (स्वाहा) सत्य नीति से (राष्ट्रदा:) राज्य सेवने हारं सभासद (स्थ) होत्रं आप लोग (मे) मुझे (राष्ट्रम्) राज्य को (दत्त) दीजिये जो तुम लोग (अर्थंत:) पदार्थों को जानते हुए (राष्ट्रदा:) राज्य देने वाले (स्थ) होवे तुम लोग (अप्रुप्ते) राज्य के रक्षक उस पुरुप को (राष्ट्रम्) राज्य को (दत्त) दीजिये जो तुम लोग (स्वाहा) सत्य नीति के साथ (ओजस्वती:) विद्या बल और पराक्रम से युक्त हुई रानी लोग आप (राष्ट्रदा:) राज्य देने हारी (स्थ) हैं वे (मे) मुझे (राष्ट्रम्) राज्य

को ( दसे ) दीजिये । तो भाप लोग ( ओजस्वती: ) जितेन्द्रिय ( राष्ट्रा: ) राज्य की देने वाली (स्थं) हैं वे आप लोग (अमुप्मैं) विद्या बल और पराक्रम से युक्त प्रव को (राष्ट्रम् ) राज्य को (दस ) दीजिये । जो तुम लाग (स्वाहा) सत्य मीति से (प-रिवाहिणी: ) अपने समान प्यारी (राष्ट्दा: ) राज्य देने हारी (स्थं ) है वे आप लोग (मे) मुझे (राष्ट्रम्) राज्य को (दत्त ) दीजिथे। जो तुम लोग (परिवाहि-णीः) अपने अनुकुल पतियाँ के साथ प्रसन्न होने वाली (आपः) आत्मा के समान प्रिय (राष्ट्रा:) राज्य देने वार्ला (स्थ ) हैं वे आप (अमुप्मै ) उस ब्रह्मचारी वीर पुरुष को ( राष्ट्रम् ) राज्य को (दस्) दांजिये। हे सभाध्यक्ष ! जो आप (राष्ट्रदा:) राज्य देने हारे ( अपाम् ) जलाशयों के ( पति: ) रक्षक ( असि ) हैं सी ( मे ) मुझें ( स्वाहा ) सत्य नीति के साथ (राष्ट्रम्) राज की (देहि) दीजिये। हे सभापति । जो आप (स्वाहा) सत्य वचनों से (राष्ट्दा:) राज्य देने व.हे (अपाम्) प्राणीं के (पति:) रक्षक (असि) हैं वे (अमुष्मं) उस प्राणियों के पोषक पुरुप को (राष्ट्रम्) राज्य को (देहि) दीजिये। हे बीर पुरुष राजन् ! जो आप (स्वाहा) सत्य नीति के साथ (राष्ट्रदा) राज्य देने वाले ( अपाम् ) सेनाओं के बीच ( गर्भः ) गर्भ के समान रिक्षत ( असि ) हैं सो आप ( में ) विचारशील मुझं ( राष्ट्रम् ) राज्य को ( देहि ) दीजिये है राजन्! जो आप ( राष्ट्दः: ) राज्य देने हारं ( अपन्म् ) प्रजाओं के विषय (गर्भः) स्तुति के योग्य (असि ) हैं सो आप (असुध्में ) उस प्रशंसित पुरुप को (राष्ट्रम् ) राज्य को (देहि ) दीजिय ।। इ ॥

भाकार्थ:—जो राज्य के अधिकारी पुरुष और उन की स्लियों हों उन को चाहिये कि अपनी उक्रति के लिये दूसरों की उक्रति को सह के सब मछुष्यों को राज्य के योग्य करें। और आप भी चक्रवर्ती राज्य का भोग किया करें ऐसा न हा कि ईर्ष्या से दु-सरों की हानि करके अपने राज्य का भक्त करें। ३।

सूर्यात्वचन इत्यस वरण ऋपि:। सूर्यादयो मंत्रोका देवता:।पृत्रीस जगती छन्दः। निपादः स्वरः। सृर्य्यवर्चस इति द्वितोयस्य स्वराट् पङ्किः छन्दः। पञ्चमः

स्वर: । व्रजक्षित इति तृतीयस्य शिवष्ठाइति चतुर्थस्य च स्वराट् विक्व-तिद्रख्यन्दः । मध्यमः स्वरः । व्रजक्षितस्थेत्यस्य स्वराट् संकृतिद्रख्यन्दः । गान्धारः स्वरः । शक्यरीस्थेत्यस्य । मुरिगाकृतिद्रख्यन्दः । पञ्चमः स्वरः । मधुमतीरित्यस्य मुरिक् विष्टुण् छन्दः । धैयतः स्वरः ॥ मजुष्यों को कैसा हो के किस २ के लिथे क्या २ देना चाहिये यह वि०॥ सृद्यीश्वचस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रं में दन्त स्वाडा सूर्यश्वचस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त सूर्यंवर्षस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्र में दत्त स्वाहा सूर्यंवर्षस स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त मान्दां स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त वाद्यां स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त वाद्यां स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त स्वाहा वाद्यां स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त स्वाहा वाद्यां स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त दाहां प्राव्ह्रममुद्भे दत्त दाहां में दत्त स्वाहा द्यां राष्ट्रममुद्भे दत्त दाहां प्राव्ह्रममुद्भे दत्त प्राव्ह्रममुद्भे दत्त वाद्यां राष्ट्रममुद्भे दत्त राष्ट्रममुद्भे दत्त प्राव्ह्रममुद्भे दत्त राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त वाद्यां राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त विद्यभृतंस्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्त विद्यभृतंस्थ राष्ट्रदा राष्ट्रदा राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्तापंः स्वराजं स्थ राष्ट्रदा राष्ट्रममुद्भे दत्ता। मधुमान्तिभिष्रमतीभिः पृष्टपन्ताम्मिहे चत्रं चित्रिः याय पन्ताना अन्धिमिष्टाः सीदत सहौजेम् मिहे चत्रं स्थितिगां वर्षितीः ॥ ४ ॥

पदार्थ:—हं राजपुरुयो ! तुम लोग (स्व्यंत्वस्तः) सूर्यं के समान अपने त्याय प्रकाश से सब तेज को ढाकने वाले होते हुए (स्वाहा) सत्य त्याय के साथ (राप्ट्रा:) राज्य देने हारे (स्थ) हो इस लिथे (मे) मुझे (राप्ट्रम्) राज्य को (द्वा ) दीजिथे। हे मनुष्यो ! जिस कारण (स्व्यंत्वस्तः) सूर्व्यं प्रकाश के समान विद्या पढ़ने वाले होते हुए तुम लोग (राष्ट्रदा:) राज्य देने हारे (स्थ) हो इस लिथे (अमुध्में) उस विद्या में सूर्यवत् प्रकाशमान पुरुप के लिथे (राप्ट्रम्) राज्य को (दन्तः) दोजिथे। हे विद्वान् मनुष्यो ! (सूर्यवर्षतः) सूर्यं के समान तेजधारी होते हुए तुम लोग (स्वाहा) सत्य वाणों से (राष्ट्रदा:) राज्य दाता (स्थ) हो इस कारण (में) तेजस्वा मुझे (राष्ट्रम्) राज्य को (दन्तः) दीजिथे जिस कारण (सूर्यवर्षतः) सूर्व्यं के समान प्रकाशमान होते हुए आप लोग (राष्ट्रदा:) राज्य देने हारे (स्थ) हो इस लिथे (अमुध्में) उस प्रकाशमान पुरुष के लिथे (राष्ट्रम्) राज्य को (दन्तः) दीजिथे। जिस कारण (मान्दा:) मनुष्यों को अनन्द देने हारे होते हुए आप लोग (स्वाहा) सत्य वस्तां के साथ (राष्ट्रदा:) राज्य देने हारे होते हुए आप लोग (स्वाहा) सत्य वस्तां के साथ (राष्ट्रदा:) राज्य देने हारे होते हुए आप लोग (स्वाहा) सत्य वस्तां के साथ (राष्ट्रदा:) राज्य देने याले (स्थ) हो इस लिथे

(मे) आनन्द देने हारे मुझे (राष्ट्रम्) राज्य को (दत्त) दांजिये जिस लिये आप लोग (मान्दा:) प्राणियों को सुख देने वाले होके (राष्ट्रदा:) राज्य दाता (स्थ) हो इस लिये (अमुध्मे ) उस सुख दाता जन को (राष्ट्रम् ) राज्य को (दत्त ) दीजि-ये। जिस कारण आप लोग ( वजिश्वत: ) गी आदि पशुओं के स्थानों को बसाते हुए (स्वाहा) सत्य कियाओं के सहित (राष्ट्रा:) राज्य दाता (स्थ) हैं इस लिये (मे) पशु रक्षक मुझे (राष्ट्रम् ) राज्य की (वस ) दी जिथे | जिस कारण आप लोग (ब्र-जिल्लतः ) स्थान आदि से पशुओं के रक्षक होते हुए (राप्ट्वा:) राज्य देने हारे (स्थ ) हैं इस से ( अमुप्मै ) उस गी आदि पशुओं के रक्षक पुरुष के लिये राज्य की (दस ) दीजिये | जिस लिये आप लोग (वाशा: ) कामना करते हुए (स्वाहा ) स-त्य नीति से (राष्ट्रदा:) राज्य दाता (स्थ) हैं इस लिये (मे) इच्छायुक्त मुझे (राष्ट्रम् ) राज्य को (दस्त ) दीजिये। जिस कारण आप लोग (वाशः ) इच्छा युक्त होते हुये ( राष्ट्दा: ) राज्य देने वाले ( स्थ ) हैं इस लिये ( अमुप्में ) उस इच्छायुक्त पुरुष के लिये (राष्ट्रम् ) राज्य को (दत्त ) दीजिये । जिस कारण आप लोग (श-विष्ठा: ) अत्यन्त यह बाले होते हुए (स्वाहा ) सत्य पुरुपार्थ से (राष्ट्रहा: ) राज्य दाता (स्थ) है इस कारण (मे ) बलवान मुझे (राष्ट्रम् ) राज्य को (दस ) दी-जिये | जिस कारण आप लोग (शिवष्ठा: ) अति पराक्रमी (राष्ट्रा: ) राज्य दाता (स्थ) हैं इस कारण (अमुष्में ) उस अति पराक्रमी जन के लिये (राष्ट्रम् ) राज्य को (दत्त ) दीजिये। हे राणी लोगो ! जिस लिथे आप (शक्वरी: ) सामर्थ्य वाली होती हुई (स्वाहा) सत्य पुरुवार्थ से (राष्ट्रदा; ) राज्य देने हारी (स्थ ) हैं इस लिये (मे) सामर्थ्यवान् मुझे (राष्ट्रम्) राज्य को (दत्त) दांजिये । जिस कारण आप ( शक्वरी: ) सामध्ये युक्त ( राष्ट्दा: ) राज्य देने वाली ( स्थ ) हैं इस कारण (अमुक्मै) उस सामर्थ्य युक्त पुरुष के लिये (राष्ट्रम्) राज्य को (दत्त) दीजिये । जिस लिये बाप लोग (जनमृत:) श्रेष्ट मनुष्यों का पोषण करने हारी होती हुई (स्वाहा) सत्य कर्मों के साथ (राष्ट्राः) राज्य देने वाली (स्थ) हैं इस लिये (मे) श्रेष्ठ गुण युक्त मुझे (राष्ट्रम्) राज्य की (दत्त) दीजिये | जिस लिये आप (जनमृत: ) सज्जनों को धारण करने हारी (राष्ट्दा: ) राज्य दाता (स्थ ) हैं इस लिये ( अमुमी ) उस सत्य प्रिय पुरुष के लिये ( राष्ट्रम् ) राज्य को ( दत्त ) दीजिये । हे सभाष्यक्षादि राजपुरुषो ! जिस लिथे आप लोग ( विश्वभृत: ) सब संसार का पो-षण करने वाले होते हुए ( स्वाहा ) सत्य वाणी के साथ ( राष्ट्रा: ) राज्य देने हारे (स्थ ) हैं इस लिये (मे) सब के पोषक मुझे (राष्ट्रम् ) राज्य को (दत्त ) दीजिये।

भावार्ध:—हे स्त्री पुरुषो ! जो सूर्य्य के समान न्याय और विद्या का प्रकाश कर सव को आनन्द देने गौ आदि पशुओं की रक्षा करने शुभ गुणों से शोभायमान बलवान अ-पने तुल्य स्त्रियों से विवाह और संसार का पोपण करने वाले स्वाधीन हैं वे ही औरों के लिये राज्य देने और आप सेवन करने को समर्थ होते हैं अन्य नहीं !! ४ !!

स्रोमस्येत्यस्य वरुणऋषिः । अन्यादयो मंत्रोक्ता देवताः । सुरिग् धृतिरछन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

गजा छोगों को चाहिये कि सत्यवादी धर्मात्मा राजाओं के समान अपने सब काम करें और क्षुद्राशय, छोभी, अन्यायी, तथा छंपटी के तुल्य कदापि न हीं इस० ॥

सोमंस्य त्विषिरासि तवेंव से त्विषिभीयात्। अग्नये स्वाहाः ने सोमांय स्वाहां सिविते स्वाहा सरंस्वत्यै स्वाहां पूट्यो स्वाहा बृ-हुस्पतिये स्वाहेन्द्रांय स्वाहा घोषांय स्वाहा इत्योकांय स्वाहांथ शांय स्वाहा भगांय स्वाहांर्योस्यो स्वाहां॥ ५॥

पदार्थ:—हे राजन ! जैसे आप (सोमस्य ) ऐश्वर्ध्य के (त्विषि:) प्रकाश करने हारे (असि ) हैं बैसा में भी होऊं जिस से (तवेष) आप के समान (मे) मेरा (तिषि:) विद्याओं का प्रकाश होने जैसे आप ने (अग्नये) विज्ञली आदि के लिये (स्वाहा) सत्य वाणी और प्रियाचरण युक्त विद्या (सोमाय) ओषधि जानने के लिये (स्वाहा) वैद्यक की पुरुपार्थ युक्त विद्या (सिवन्ने) सूर्व्य को समझने के लिये (स्वाहा) मूगोल विद्या (सरस्वत्ये) नेदों का अर्थ और अच्छी शिक्षा जानने वाली वाणी के लिये (स्वाहा) व्याकरणादि नेदों के अन्नों का ज्ञान (पृश्मे) प्राण तथा पशुमों की रक्षा के लिये (स्वाहा) योग और व्याकरण की विद्या (बृहस्पतये) बड़े प्रकृति आदि के पति ईश्वर को ज्ञानने के लिये (स्वाहा) व्रद्या विद्या (इंग्ड्राय) इन्द्रियों के स्वामी जीवातमा के लिये (स्वाहा) विद्यारिवद्या (घोषाये) सत्य और प्रियभाषण से युक्त वाणी के लिये (स्वाहा) सत्य उपदेश और व्याख्यान देने की विद्या (इंग्ड्रान काय) तत्त्वज्ञान का साधक शास्त्र श्रेष्ट काव्य गद्य और पद्य आदि छन्द रचना के लिये (स्वाहा) छन्द और शुममूल काव्य शास्त्र आदि की विद्या (अंशाय) परमाणुओं के समझने के लिये (स्वाहा) सूक्ष्म पदार्थों का ज्ञान (भगाय) ऐश्वर्यं के लिये (स्वाहा) पुरुपार्थं ज्ञान (अर्थ्यम्) न्यायार्थाश होने के लिये (स्वाहा) राजनी-ति समझ को ग्रहण करते हैं वैसं मुझे भी करना अवस्य है ॥ ५॥

भावार्थ:—मनुष्यों को ऐसी आशंसा (इच्छा) करनी चाहिये कि जैसे सत्य-वादी धर्मारमा राजा लोगों के गुण कर्म स्वभाव होते हैं वैसे ही हम लोगों के भी होवें ॥ ५॥

पवित्रस्थ इत्यस्य वरुणऋषिः। अभो देवताः। स्वराड्वाद्धी बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

जैसे कुमार पुरुष ब्रह्मचर्यं से विद्या ब्रह्ण करें वैसे कन्या भी करें इस० ॥

प्रिवेत्रें स्थो वैदणुद्धी सिविनुषेः प्रसाद उत्पृंनाम्यादिछद्रेश प्रिवे त्रेण सूर्यस्य रहिमिनः । ग्रानिम्नष्टमिस वास्रो बन्धुंस्तपोजाः सो-मस्य दात्रमंसि स्वाहां राज्यस्वः ॥ ६ ॥

पदार्थ:—हे समापित राजपुरुष ! जिस लिये आप ( वाच: ) वंदवाणों के ( अनिमृष्टम् ) मृष्टतारहित आचरण किये ( वन्धु: ) भाई ( असि ) हैं ( सोमस्य ) ओषधियों
के काटने वाले (तपोजा: ) ब्रह्मचर्यादि तप से प्रसिद्ध ( असि ) हैं आप की आज्ञा
से (सिवतु: ) सब जगत् को उत्पन्न करने हारे ईश्वर के (प्रसवे ) उत्पन्न हुए जगत्
में (बैप्जव्यों ) सब विद्या अच्छी शिक्षा शुभ गुण कर्म और स्वभाव में व्यापनशील
और (पवित्र ) शुद्ध आचरणवाली ( स्थ: ) तुम दोनों हो । हे पढ़ाने परीक्षा करने

और पढ़ने हारी स्त्री लीगो मं (सिवतु:) ईश्वर के (प्रसवे) उत्पन्न किये इस जगत् में (स्ट्यंस्य) सूर्व्यं को (रिश्मिभि:) किरणों के समान (अञ्छिट्रेण) छेद रहित (पिवत्रेण) विद्या अञ्छी शिक्षा धर्मज्ञान जितेन्द्रियता और ब्रह्मचर्य्यं आदि करके प-वित्र किये हुए से (व:) तुम लोगों के (उत्पुनामि) अञ्छे प्रकार पवित्र करता हूं तुम लोग (स्वाहा) सत्य क्रिया से (राजस्व:) राजाओं में वीरों के। उत्पन्न करने वालों हो।। ६।।

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु०—हे राजा आदि पृष्ठयो! तुम लोग इस जगत् में कन्याओं को पढ़ाने के लिये शुद्ध विद्या की परीक्षा करने वाली स्त्री लोगों को नियुक्त करें। जिस से ये कन्या लेगा विद्या और शिक्षा का प्राप्त होके युवा हुई प्रियंवर पृष्ठ्यों के साथ स्वयंवर विवाह करके वीर पृष्ठ्यों के। उत्पन्न करें। ६॥ स्थमाद इत्यस्य वहण ऋषि:। वहांगा देवता। विराहार्था विष्टु खन्दः। धैवतः स्वरः॥

राजाओं के। यह अवश्य चाहियं कि सब प्रजा और अपने कुल के बालकों के।

ब्रह्मचर्यं के साथ विद्या और सुशिक्षा युक्त करें यह ।। > मध्मादों शुम्निन्ता रापं एता अनिष्टा अपस्यो वस्नाः। प्रत्याम चक्रे वर्षणः स्वस्थंसपार शिश्चांसिनंसास्यन्तः॥ ७॥

पदार्थ:—जो (वहणः) श्रेष्ठ गजा हो वह (एताः) विद्या और अच्छी शिक्षा को प्राप्त हुई (सधमादः) एक साथ असक हीने वाली (द्युम्निनीः) प्रशंसनीय थन की सिं से युक्त (अनाधृद्यः) जो किसी से न दवं (आपः) जल के समान शानित युक्त (वसानाः) वस्त्र और आभूपणें से ढणे हुई (पस्यासु) घरों के (अपस्यः) कामों में चतुर विद्वान स्त्री होवें उन (अपस्यः) विद्याओं में व्याप्त स्त्रियों का जो (शिशः) बालक हो उस को (मानुतमासु) अति मान्य करने हारी धाइयों के (अन्तः) समी-प (सधस्थम्) एक समीप के स्थान में शिक्षा के लिथे रक्षे ॥ ७ ॥

भावार्थ:—राजा की चाहिये कि अपने राज्य में प्रयक्त के साथ सब स्लियों की विद्वान और उन से उत्पन्न हुए बालकों को विद्या युक्त धाइयों के आधीन करे कि जिस से किसी के बालक विद्या और अच्छी शिक्षा के विना न रहें। और स्ली भी निर्वल न हों। ७॥

क्षत्रस्येत्रस्य वरुण ऋषि: । यजमानो देवता । स्वराट् कृतिश्छन्दः । निषादः स्वरः ॥ सब प्रजा पुरुषों को योग्य है कि सब प्रकार से योग्य सभापति राजा की नि-रन्तर सब ओर से रक्षा करें यह०॥

श्वत्रस्योल्बंमसि श्वत्रस्यं जराय्बंसि श्वत्रस्य योनिरसि श्वत्रस्य

नाभिर्सिन्द्रस्य वाश्रीहनमसि मिश्रस्यांसि वर्षणस्यासि स्वयायं वृत्रं बंधेत् । दृवासि कुजासि क्षुमासि । पातेनं प्राञ्चम्यातेनं पू-स्यञ्चम्पातेनं निर्मञ्चंन्दिरभ्यः पात ॥ ८॥

पदार्थ:—हेराजन्! जो आप (क्षत्रस्य) अपने राज कुल में (उच्चम्) बलवान्त्र (असि) हैं (क्षत्रस्य) क्षत्रिय पुरुष को (जरायु) चृद्धावस्था देने तारे (असि) हैं (क्षत्रस्य) राज्य के (योनिः) निमित्त (असि) हैं (क्षत्रस्य) राज्य के (नाभिः) प्रवन्त्रकत्तीं (असि) हैं (इन्द्रस्य) सूर्य्य के (वार्त्रध्नम्) मेग्र का नाश करने हारे के समान कर्मकर्ता (असि) हैं (मित्रस्य) मित्र के मित्र (असि) हैं (वर्षणस्य) श्रेष्ठ पुरुषों के साथ श्रेष्ठ (असि) हैं (हवा) शत्रुओं के विदारण करने वाले (असि) हैं (क्ष्ता) शत्रुओं को रोगातुर करने हारे (असि) हैं और (क्षुमा) सत्य का उपदेश करने हारे (असि) हैं जो (अयम्) यह यौर पुरुष (त्वया) आप राजा के साथ (वृत्रम्) मेग्र के समान न्याय के छिपाने वाले शत्रु को (वर्षत्र) मारे (पन-म्) इस (प्राञ्चम्) प्रथम प्रथंध करने वाले (पनम्) राजपुरुष की तुम लोग (दि क्यः) सब दिशाओं से (पात) रक्षा करो इस (निर्च्यक्रस्) तिलें खड़े हुए (पनम्) राजपुरुष की (पात) रक्षा करो ॥ दी।

भावार्थः — जो कन्या और पुत्रों में स्त्री और पुरुषों में विद्या पढ़ाने वाला कर्म है वहीं राज्य का बढ़ाने शत्रुओं का विनाश और धर्म आदि को प्रवृत्ति करने वाला हो-ता है। इसी कर्म से सब कालों और सब दिशाओं में रख़ा होती है। ८॥ आविर्मर्था इत्यस्य वरण ऋषि:। प्रजापतिदेंवता। सुरिगष्टिइछन्दः। मध्यमः स्वरः॥ मनुष्यां को चाहिये कि अपना स्वभाव अच्छा करके आत विद्वान् आदि को अवस्य प्राप्त होतें इस०॥

आविमेंगां ग्राविसां अगिनगृहपंतिराविस इन्हों बुद्धश्रंवा आविसी मिन्नावरंगी घृतन्नतावाविसः पूषा विद्ववेदा आवि-से द्यावाप्थिकी चिद्दवर्दाम्भुवावाचिसादिति हुइशंम्मी ॥ ९ ॥ पदार्थ:—हे (मर्याः) महुच्याः तुम लोग जो (गृहपितः) घरों के पालन करने हारे (अग्निः) प्रसिद्ध अग्नि के समान विद्वान् पृष्टप को (आविः) प्रकटता से (आविसः) प्राप्त वा निश्चय करके जाना (बुद्धश्रवाः) श्रेष्ठता से सब शास्त्रों को सुने हुए (इन्द्रः) शत्रुगों के मारने हारे सेनापित को (आविः) प्रकटता से (आविसः) प्राप्त हो वा जाना (धृतन्नतौ) सत्य आदि इतों को धारण करने हारे (मि-प्रावहणी) मित्र और श्रष्ट जनों को (आविः) प्रकटता से (आविस्तौ) श्राप्त वा जाना ( विश्ववेदाः ) सब ओपधियों को जानने हारे (पूरा) पोषण कर्ता वैद्य को (आबि: ) प्रसिद्धि से (आबित्तः ) प्राप्त हुए ( विश्वशम्भुवी ) सब के लिये सुख देने हारे (द्यावापृथिकी ) बिद्धली और भूमि को (आबि: ) प्रकटता से (आवित्ते ) जाने ( उरुशमी ) बहुत सुख देने वाली ( अदिति: ) विद्वान् माता को प्रसिद्ध ( आविन्ता ) प्राप्त हुए तो तुम को सब सुख प्राप्त हो जानें | १ | |

भाषार्थ:—जबतक मनुष्य लोग श्रेष्ट विद्वानों उत्तम विद्वान माता और प्रसिद्ध पदार्थों के विद्वान को प्राप्त नहीं होते तब तक सुख की प्राप्त और दुःखों की निवृ-ित्त करने को समर्थ नहीं होते ॥ १॥

अवेष्टा इत्यस्य वरण ऋषि: । यजमानी दंवता । विराजार्था ५ किरछन्दः । ५ चमः स्वरः॥ फिर मनुष्य क्या जरके किल २ को शाम हो यह वि०॥

अवेष्टा दन्द्रश्काः प्राचीमारीह गाप्त्रश्ची त्वांवतु रथन्त्रश्च सामं श्चिवत् स्तोमी वसन्त गुनुर्वेश्च द्रविणम् ॥ १०॥

पदार्थ:—हे राजन्! जो आप (अवष्टा:) विरोधों के सङ्ग (दंदश्का:) दूसरों की दुःख देने के लिये काट खाने वाले हैं। उन को जीत के (प्राचीम्) पूर्व दिशा में (आरोह) प्रसिद्ध हों उस (त्वा) आप को (गायत्री) पढ़ा हुआ गायत्री छन्द (र-धन्तरम्) रधों से जिन्न के पार हों ऐसा यन (साम) सामवेद (त्रवृत्) तीन मन वाणों और शरीर के बलों का बोध फराने वाला (स्तोम:) स्तुति के योग्य (वसन्त:) वसन्त (ऋतु:) ऋतु (ब्रह्म) येद ईदवर और ब्रह्मज्ञानी ब्राह्मणकुल रूप (द्रविणम्) धन (अवतु) प्राप्त होने ॥ १०॥

भाषार्थ:— जो मनुष्य विद्याओं में प्रसिद्ध होते हैं वे शत्रुओं को जीत के ऐश्वर्ख को प्राप्त हो सकते हैं ॥ १०॥

दक्षिणामित्यस्य वरुण ऋषि: । यज्ञमानी देवता । आर्ची पंक्तिरछन्दः। पश्चम: स्वरः ॥ फिर वह सभापति राजा क्या करके क्या करे यह वि०॥

दक्षिणामारोह श्रिष्ठुए त्वांवतु बृहत्सामं पञ्चट्रशस्तामो ग्री-दम ऋतुः क्षत्रं द्वविणम् ॥ ११ ॥

पदार्ध:—हे विद्वन् राजन् ! जिस (त्वा) आप को (विष्टुप्) इस नाम के छन्द्र से सिद्ध विज्ञान (बृहन्) बड़ा (साम) सामबेद का भाग (पंचदशः) पांच प्राण अर्थात् प्राण, अपान, व्यान, उदान, समान, पांच इन्द्रिय अर्थात् श्रोत्र, त्वचा, नेत्र, रसना, और ज्ञाण पांच भूत अर्थान् जल, भूमि अग्नि, हायु, और आकाश इन पन्द्रह् की पूर्त्ति करने हारा (स्तोमः) स्तुति के योग्य (ग्रीष्म ब्रह्तः) ग्रीष्म ऋतु (क्षत्रम्) क्षत्रियों के धर्म का रक्षक क्षत्रिय कुलक्ष्य और (द्रविणम्) राज्य से प्रकट हुआ धन

## दशवोऽध्यायः॥

(अक्तु) प्राप्त हो। वह आप (दक्षिणाम्) दक्षिण दिशा में (आरोह) प्रसिद्ध इ-जिये। और शत्रुओं को जीतिये॥ ११॥

भाषार्थ:—जो राजा विद्या को प्राप्त हुआ क्षांत्रय कुछ को बढ़ाये उस का तिर-स्कार शत्रुजन कभी न कर सक्तें ॥ ११ ॥

प्रतोचीनित्यस्य वरुण ऋषि: । यजमानो देवता । तिचृदाप्र्येनुष्टुप् छन्दः । गांधारः स्वरः ॥

राजपुरुपों को चाहिथे कि वैदय कुछ को निख बढ़ायें यह वि०॥

प्रतीचीमारीह जगती त्वावतु वैरूपक साम सप्तद्वा स्तोमी युवी श्रुतुर्विद् द्रविणम् ॥ १२ ॥

पदार्थ:-हे राजगुरुप!जिस (त्वा) आप को (जगती) जगती छन्द में कहा हुआ अर्थ (बैरूपम्) विविध प्रकार के रूपों वाला (साम) सामवेद का अंश (सप्तदशः) पांच कमें इन्द्रिय पांच शब्द, रूपशें, रूप, रस, गन्ध, विवय पांच महाभूत अर्थात् सूक्ष्म भूत, कार्य्य और कारण इन सम्मह का पूरण करने वाला (स्तोमः) स्तुतियों का समृह (वर्षाः) (ऋतुः) वर्षा ब्रह्म (द्रविणम्) द्रव्य और (विद्) वैद्य जन (अवतु) प्राप्त हों। सो आप (प्रतीचीम्) पश्चिम दिशा को (आगोह) आह्रद्ध और धन को प्राप्त हुजिये॥ १२॥

भाषार्थ:—जो राजपुरुप राज नीति के साथ वैद्यों की उन्नति करें वे ही लक्ष्मी को प्राप्त होनें ॥ १२ ॥

उदीचीमित्रस्य वरुण ऋषिः। यज्ञमानी देवता । आर्चः पङ्क्तिक्छन्दः।

पञ्चमः स्वरः ॥

किर राजा आदि पुरुषों को क्या प्राप्त करना चाहिये यह विश्व ॥ उदीचिमारोहानुष्टुष् त्वांवतु वृंग्राज्ञ समिक विश्व द्वास्तोमेः द्वारदृतुः फल्लं द्वविंणम् ॥ १३ ॥

पदार्थ:—हं सभापित राजा! आप ( उदीचीम् ) उत्तर की दिशा में ( आरोह ) प्रसिद्धि की प्राप्त हुजिये । जिस से ( अनुष्टुप् ) जिस को पढ़ के सब विद्याओं से दू-सरों की स्तुति करें वह छन्द ( वैराजम् ) अनेक प्रकार के अथों से शोभायमान (साम) सामवेद का भाग ( एकविंशः ) सोलह कला चार पुरुषार्थ के अवयव और एक कत्ती इन इक्षीश को पूरण करने हारा ( स्तोमः ) स्तुति का विषय ( शरत् ) ( ऋ-तुः ) शरद ऋतु ( द्रविणम् ) ऐश्वर्यं और ( फलम् ) फूलकप सेवाकारक शृद्धकुरु ( त्वा ) आप को ( अवतु ) प्राप्त हाये ॥ १३ ॥

भाषार्थः—जो पुरुप आलस्य को छोड़ सब समय में पुरुपार्य का अहुष्टान करते हैं वे अच्छे फलों को भोगते हैं ॥ १३॥

अध्वीमित्यस्य वरुण ऋषिः । यज्ञमानो देवता । भुरिज्जगती छन्दः । निपादः स्वरः ॥

मनुष्यां को चाहिथे कि प्रवल विद्या से अनेक पदार्थों को जाने यह वि० ॥ 

ऊध्वीमारोह पंक्तिस्त्वांवतु ज्ञाकररे वन सामनी विणवत्रयः

स्त्रिश्रज्ञी स्तोमी हेमन्त्रज्ञितात्रागृत् वर्ष्यो द्रविणम्प्रत्यंस्त्रस्रुष्टेः

जिर्दे ॥ १४ ॥

पदार्थ:—हे राजन ! आप जो ( उध्वीम् ) उपर की दिशा में ( आरोह ) प्रसिद्ध होचें तो ( त्वा ) आप को ( पङ्किः ) पङ्कि नाम का पढ़ा हुआ छन्द ( शाक्षरी वते ) शक्वरी और रेवती छन्द से युक्त ( सामनो ) सामवेद के पूर्व उत्तर दो अवयव ( त्रिणवत्रयस्त्रिशौ ) तीन काल नव अङ्कों की विद्या और तैतीस वसु आदि पदार्थ जिन देनों से ध्याख्यान किये गये हैं उन के पूर्ण करने वाले ( स्तोमौ ) स्तोत्रों के दो भेद ( हेमन्तिशिशरौ ) ( ऋन् ) हेमन्त और शिशिर ऋनु ( वर्चः ) ब्रह्मचर्यं के साथ विद्या का पढ़ना और ( द्रविणम् ) एश्वर्य्य (अवनु) तृप्त करे और (नमुचेः) दुष्ट चोर का ( शिरः ) मस्तक ( प्रत्यस्तम् ) नष्ट प्रष्ट होवे ॥ १४ ॥

भावार्थ:—जो मनुष्य सब ब्रह्मुओं में समय के अनुसार आहार विहार गुक्त हो के विद्या योगाभ्यास और सत्सङ्गों का अच्छे प्रकार संवन करते हैं। वे सब ब्रह्मुओं में सुन्त भोगते हैं और इन को कोई चोर आदि भी पीड़ा नहीं दे सकता ॥ १४ ॥ सोमेत्यस्य बरुणकाि:। परमात्मा देवता। विचृदार्षी पङ्क्तिदछन्दः। पंचमः स्वरः॥

राज और प्रजापुरुषों को उचित है कि ईश्वर के समान न्यायाधीश होकर

आपस में एक दूसरे की रक्षा करें यह वि०॥ भेर सोमेस्य स्विषिरम्मि तवेंव में दिवर्षिभूषात् । मृत्योः पाद्योः जोऽसि सहोस्यमुनंमसि ॥ १५॥

पदार्थ:—हे परम आम विद्वन् ! जैसे आप (सोमस्य) एश्वर्य्यं का (त्विपिः) प्र-काश करने हारे (असि) हैं (ओजः) पराक्षम युक्त (असि) हैं वैसा में भी होऊं (तवेव) आप के समान (मे) मेरा (त्विपिः) विद्या प्रकाश से भाग्योदय (भूया-त्) हो आप मुझ को (मृत्योः) मृत्यु से (पाहि) बचाइये ॥ १५॥

भावार्थ:—हे पुरुषो ! जैसे धार्मिक विद्वान् अपने को जो इष्ट है उसी को प्रजा के लिये भी इच्छा करें जैसे प्रजा के जन राजपुरुषों की रक्षा करें वैसे राजपुरुष भी प्रजाजनों की निरन्तर रक्षा करें || १५ || हिरण्यक्तपा इत्यस्य वरुण ऋषिः | मित्रा वरुणौ देवते | स्वराडार्षा जगतो छन्दः । निषादः स्वरः ॥

अब विद्वानों को चाहिये कि आप निकाय हो और अज्ञानी पुरुषों के लिये सत्य का उपदेश करके उन को बुद्धिमान् विद्वान् बनावें यह वि० ॥ हिरंण्यस्पा ज्वसों विरोक जुभाविंन्द्वा उदिंधः सूर्येश्व । आर्रोहतं वक्षा मिन्न गर्नी ततंश्वक्षाधामदिंतिं दितिं च । मिन्नोऽसि वर्रणांऽसि ॥ १६ ॥

पदार्थ:—हे उपदेश करने हारे (मित्र) सब के एहद ! जिस लिथे आप (मित्रः) सुख देने वाले (असि) हैं तथा हे (वरुण) शत्रुओं को मारने हारे वलवान सेना-पित जिस लिथे आप (वरुणः) सब से उत्तम (असि) हैं इसलिथे आप दोनों (गर्न्सम्) उपदेश करने वाले के घर पर (आरोहतम्) जाओ (अदितम्) अविनाशी (च) और (दितम्) नाशमान पदार्थों का (चक्षाधाम्) उपदेश करो | हे (हिरण्य-रूपों) प्रकाश स्वरूप (उमों) दोनों (इन्ह्रीं) परमद्वर्ष्य करने हारे जैसे (विरोकं) विविध प्रकार की रुचि कराने हारे प्यवहार में (सूर्यः) सूर्य्य (च) और चन्द्रमा (उपसः) प्रातः और निशा काल के अवयवों को प्रकाशित करते हैं। वैसे तुम दोनों जन (उदिथः) विद्याओं का उपदेश करो | १६ |

भाषार्थ:— जिस देश में सूर्य्य चन्द्रमा के समान उपदेश करने हारे व्याख्यानों से सब विद्याओं का प्रकाश करते हैं, यहां सत्याऽसत्य पदार्थों के बोध से सहित होके कोई भी विद्याहीन होकर भ्रम में नहीं पड़ता। जहां यह बात नहीं होती वहां अन्ध परम्परा में फंसे हुए मनुष्य नित्य ही होश पाते हैं ॥ १६॥

सोमस्येत्यस्य वरुण ऋषि । क्षत्रपतिदेवता । आर्थार्थकिदछन्दः । एंचमः स्वरः ॥ पूर्वोक्त कार्य्यां की प्रवृत्ति के लियं कैसे पुरुष का राज्याधिकार देना चाहिये यह विशा

सोमस्य त्वा सुम्नेनाभिषिज्वाम्यग्नेभ्रीजंसा सूर्यस्य वर्ष्टसेन्द्रं-स्वेन्द्रियेणं । क्षत्रायां क्षत्रपंतिरंध्यति दिखन पाहि ॥ १७॥

पदार्थ:—हं प्रशंशित गुण कर्म और स्वभाव वाले राजा जैसे में जिस तुझ की (सोमस्य) चन्द्रमा के समान ( खुझेन ) यश रूप प्रकाश से ( अग्नेः ) अग्नि के स-मान ( भ्राजसा ) तेज से ( स्प्यंस्य ) सूर्य्य के समान ( वर्चसा ) पढ़ने से और ( इन्द्र्स्य ) बिजुली के समान ( इन्द्र्र्स्य ) मन आदि इन्द्र्र्स्य के सहित ( त्या ) आपको ( अभिषिचामि ) राज्याऽधिकारी करता हूं । वैसे वे आप ( क्षत्राणाम् ) क्षत्रिय कुल में जो उत्तम हाँ उनके बीच ( क्षत्रपतिः ) राज्य के पालने हारे (अर्थिध) अति तत्पर

हुजिये और ( दिख्न् ) विद्या तथा धर्म का प्रकाश करने हारे व्यवहारों की (पाहि) निरन्तर रक्षा कीजिये ॥ १७॥

भाषार्थः—इस मन्त्र में वाचकलु०—मनुष्यों को चाहिथे कि जो शान्ति अदि
गुण युक्त जितेन्द्रिय विद्वान् पुरुष हो उस को राज्य का अधिकार देवें। और उस राजा
को चाहिये कि राज्याऽधिकार को प्राप्त हो अतिश्रेष्ठ होता हुआ विद्या और धर्म आदि
के प्रकाश करने हारे प्रजा प्रत्यों को निरन्तर बढ़ावे।। १७।।

इमं देवा इत्यस्य देववात ऋषि: । यजमानो देवता । स्वरा ह्याद्या त्रिप्टुप् छन्दः । धैवत: स्वरः ॥

सत्य के उपदेशक विद्वानों को चाहिये कि वाल्यावस्था से छे हे अच्छी शिक्षा से राजाओं की कत्या और पुत्रों को श्रेष्ट आचार युक्त करें यह वि० ॥ १० हमन्देवा ग्रामपुरन १० स्वष्टवं महते ख्रिश्चार्य महते ज्येष्टचांय म- हते जानेराज्याचन्द्रेस्पेन्द्रियायं। हमम्मुद्धं पुत्रमुद्धं पुत्रमुद्धं पुत्रमुद्धं पुत्रमुद्धं पुत्रमुद्धं पुत्रमुद्धं पुत्रमुद्धं विषय पुत्र वोऽमी राजा सोमांऽस्माकं ब्राह्मणानार राजां॥१८॥

पदार्थ: — है (देवा:) वेद शास्त्रों को जानने हारे संनापित लोग आप!जो (पप:) यह उपदेशक वा सेनापित (व:) तुम्हारा और (अस्माकम्) हमारा (ब्राह्मणानाम्) ईदवर और वेद के संवक ब्राह्मणों का (राजा) वेद और ईदवर की उपासना से प्रकाशमान अधिष्ठाता है। जो (अमी) वे धर्मीत्मा राजपुरुप हैं उन का (सोम:) शुम गुणों से प्रसिद्ध (राजा) सर्वंत्र विद्या धर्म और अच्छी शिक्षा का करने हारा है उस (इमम्) इस (अमुख्य) अंष्ठगुणों से युक्त राजपून के (पुत्रम्) पुत्र को (अमुख्ये) प्रशंसा करने योग्य राजकत्या के (पुत्रम्) पवित्र गुण कर्म और स्वभाव से माता पिता की रक्षा करने वाले पुत्र और (अस्ये) अच्छी शिक्षा करने योग्य इस वर्चमान (विशे) प्रजा के लिये तथा (महते) सत्कार करने योग्य (क्षत्राय) क्षत्रिय कुल के लिये (महते) बड़े (ज्येष्ठचाय) विद्या और धर्म विषय में अंष्ठ पुरुषों के होने के लिये (महते) अंष्ठ (जानराज्याय) माण्डलिक राजाओं के ऊपर बलवान समर्थ होने के लिये (इन्द्रस्य) सब पेइवयों से युक्त धनाढण के (इन्द्रियाय) धन बढ़ाने के लिये (अस्पत्रम्) जिस का कोई शत्रु न हो ऐसे पुत्र को (सुवध्यम्) उत्यक्त करो || १८ ||

भावार्थ:—जो उपदेशक और राजपुरुष सब प्रजा की उन्नति किया चाहें तो प्रजा के मनुष्य राजा और राजपुरुषों की उन्नति करने की इच्छा क्यों न करें। जो राजपुरुष थेव और ईश्वर की आज्ञा को छोड़ के अपनी इच्छा के अनुकूल प्रवृत्त होयें तो इन की उन्नति का विनाश क्यों न हो ॥ १८॥

प्रपर्वतस्येत्यस्य देववात ऋषि: । विराङ्ग्राह्मी त्रिष्टुप्छन्द: । धैवतः स्वर: ॥

फिर इस जगत् में राज और प्रजाजनों को किस प्रकार के यान बनाने चाहिये यह वि०॥ प्र पर्वतस्य वृष्ट्र मस्यं पृष्टान्नार्वश्चरित स्वसित्तं हृग्रानाः । ता अर्थिवृत्रन्नध्रागुदंक्ता अहिं बुध्नग्नुमनु रीयंमाशाः । विष्णोर्विक्र-मणमस्य विष्णोर्विक्रांन्तमस्य विष्णोः क्रान्तमस्य ॥ १९॥

पदार्थ:—हे राजा के कारीगर पुरुष जो तू (स्वसिन्नः) जिन को अपने लोग जल से सी चते हैं (इयानाः) चलते हुए (उदकाः) फिर २ उत्तर को जायें (अहिंबुध्यम्) अन्तरिक्ष में रहनेवाले मेघ के (अनुर्गयमाणाः) पीछे २ चलाने से चलते हुए (नावः) समुद्र के उत्पर नौकाओं के समान चलते हुए विमान ( वृपभस्य ) वर्षा करने हारे ( पर्वतस्य ) मेघ के ( पृष्टात् ) उत्पर के भाग से (प्रचरन्ति ) चलते हैं जिन से तू (विष्णोः) व्यापक ईश्वर के इस जगत् में (विक्रमणम्) पराक्रम सहित (असि ) है (विष्णोः) व्यापक व यु के बीच (विकान्तम्) अनेक प्रकार चलने हारा (असि ) है और (विष्णोः) व्यापक विज्ञली के बोच (कान्तम्) चलने का आधार (असि ) है जो (अधराक्) मेघ से नीचे (आवत्तम्) मेघ के समान विचरने हैं उन विमानादि यानों को तू सिद्ध कर ॥ १९ ॥

भावार्थ;—जैसे मेघ वर्षक भूमि के तले को प्राप्त हो के पुन; आकाश को प्राप्त होता है। वह जल निद्यों में जाक पीछे समुद्र की प्राप्त होता है। जो जल के भीतर अर्थात् जिन के ऊपर नीचे जल होता है। वैसे हो सब कारी गएलोगों को चाहिथे कि विमानादि यानों और नौकाओं की बना के भूमि जल और आकाश मार्ग से अभीष्ट देशों में यथेष्ट जाना आना करें। जब तक ऐसे यान नहीं बनाते तब तक हीप हीपान्तरों में कोई भी नहीं जासकता। जैसे पक्षी अपने शरीर रूप संघात को आकाश में उड़ा लेचलते हैं बैसे चतुर कारी गर लोगों को चाहिथे कि इस अपने शरीर आदि को यानों के हारा आकाश में फिराबें।। ११ ।।

प्रजापत इत्यस्य देववात ऋषि: । प्रजापतिदेवता। स्वराइतिधृतिद्छन्दः । पड्जः स्वरः । मनुष्यों को चाहिये कि ईदवर की उपासना और उसकी आङ्गा पालने से सब कामनाओं को प्राप्त हो यह वि० ॥

प्रजापते न स्वदेतान्यन्यो विद्यां ह्याणि परि ता बंग्नव। य-स्कामास्ते जुहुमस्त्रद्धी ग्रस्त्वयम्मपुष्यं पिताऽसात्वस्य पिता व्यय स्याम पर्तयो रयीणा र स्वाहां। रहयते क्रिवि परं नाम तस्मिन् हुतमस्यमेष्टमंसि स्वाहां॥ २०॥

पदार्थ: — हे (प्रजापते) प्रजा के स्वामी ईश्वर ! जो ( एतानि ) जीव प्रकृति आदि

पस्तु (विश्वा) सव ( रूपाणि ) इच्छा रूप आदि गुणों से युक्त हैं (ता ) उनके ऊपर आप से ( अन्य: ) दूसरा कोई ( न ) नहीं ( परिवभूध ) जान सकता ( ते ) आप के सेवन से ( बत्कामा: ) जिस २ पदार्थ की कामना वाले होते हुए ( वयम् ) हम लोग ( जुहुम: ) आप का सेवन करते हैं । वह २ पदार्थ आप की हुए से ( न: ) हम लोगों के लिये ( अस्तु ) प्राप्त होवे । जैसे आप ( अमुष्य ) उस परोक्ष जगत के ( पिता ) रक्षा करने हारे हैं (असी) सो आप इस प्रत्यक्ष जगत के रक्षक हैं । वसे हम लोग (स्वाहा) सत्य वाणों से ( रयीणाम् ) विद्या और चक्रवित्ते राज्य आदि से उत्पन्न हुई लक्ष्मी के ( पत्य: ) रक्षा करने वाले ( स्वाम ) हों । हे ( हद्र ) दुष्टों को रलाने हार परमेश्वर! ( ते ) आप का जो ( किवि ) दुःखों से छुड़ाने का हेतु ( परम् ) उत्तम ( नाम ) नाम है ( तिस्मन् ) उस में आप ( हुनम् ) स्वोकार किये ( अति ) हैं ( अमेष्टम् ) घर में इष्ट (असि) हैं उन आप को हम लोग (स्वाहा) सत्य वाणों से प्रहण करते हैं ॥ २० ॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु०—हे मनुष्यों जो सब जगत् में व्याप्त सब के लिये माता पिता के समान वर्त्तमान दुएँ को दण्ड देने हारा उपासना करने को इष्ट है उसी जगदीदवर की उपासना करों। इस प्रकार के अनुष्टान से तुम्हारी सब कामना अवस्य सिद्धि हो जावेंगी।। २०।।

इन्द्रस्थेत्यस्य देववात ऋषिः। क्षत्रपतिदेवता । भुरिग्ब्राह्मी बृहती छन्दः । मध्यम स्वरः।। फिर विद्वान् पृष्ट्पी को क्या करना चाहिये इस० ॥

इन्द्रंस्य बज्रोऽसि मित्रावर्रणयोस्त्वा प्रशास्त्रोः प्रशिषां युन-जिम । अन्यंथाये स्वा स्वधाये त्वाऽरिष्टो त्रज्ञीनो मुद्दतां प्रस्वनेनं ज्यापाम मनमा समिन्द्रियेणं ॥ २१ ॥

पदार्थ:—हे राजन्! जो आप ( अरिष्ट: ) किसी के मारने में न आने वाले ( शर्जुन: ) प्रशंसा के योग्य रूप से युक्त ( इन्द्रस्य ) परम ऐइवर्ग्य वाले का ( दक्ष: ) शत्रुओं के लिये वज्र के समान (असि) हैं जिस (त्या ) आप का ( अव्यथायें ) पीड़ा न होने के लिये ( प्रशास्त्रो: ) सब को शिक्षा देने वाले ( मित्रावरणयो: ) सभा और सेना के स्थामी की ( प्रशापा ) शिक्षा से ( युनज्ञि ) समाहित करता हूं (महताम् ) अर्पनी की के ( प्रस्त्रेन ) कहने से ( स्थायें ) अपनी की ज़ को धारण करना रूप राजनीति के लिये जिस (त्या ) आप का योगाभ्याम से चिन्तन करता हूं ( मनसा ) विचारशील मन ( इन्द्रियेण ) जीवने सेवे हुए इन्द्रिय से जिस (त्या ) आप की हम लोग ( समापाम ) सम्यक् प्राप्त होते हैं । सो आप ( जय ) दुष्टों को जीत के निश्चन्त उत्कृष्ट हजिये ॥ २१ ॥

भाषार्थ:—विद्वानों को चाहिये कि राजा और प्रजापुरुषों को धर्म और अर्थ की सिद्धि के लिये सदा शिक्षा देवें। जिस से ये किसी को पीड़ा देने रूप राजनीति से विरुद्ध कर्म न करें। सब प्रकार बलवान् हो के शत्रुओं को जीतें। जिस से कभी धन सम्पत्ति की हानि न होवे।। २१॥

मातास्यस्य देववात ऋषिः । इन्द्रोदेवता । निचृदार्षः विष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥
प्रजा पुरुपों का राजा के साथ कैसे वर्तना चाहिथे यह वि० ॥
मा तं इन्द्र ते वृगं तुराषाड्यंक्तासो अञ्चक्षाता वि दंसाम ।
तिष्ठा रथमधि यं चंजहस्ता रुद्मी न्देंव गमसे स्वद्यांन ॥ २२ ॥

पदार्थ:—है (देव) प्रकाशमान (इन्द्र) सभापित राजन्! (वज्रहस्त) जिस के हाथों में वज्र के समान शस्त्र हां उस आप के साथ (वयन्) हम राजप्रजा पुरुष (ते) आप के सम्बन्ध में (अयुक्ताम:) अधर्मकारी (मा) न हो वें (ते) आप की (अव्रह्मता) चेद तथा ईश्वर में रहित निष्टा (मा) न हो और न (विद्साम्) नष्ट करें जो (तुरापाद्) शोव्रकारी शत्रुआं की सहने हारे आप जिन (रक्षीन्) घोड़े के लगाम की रस्ती और (स्वश्वान्) सुन्दर घोड़ों की (यमसं) नियम से रखते हैं। और जिस (रथम्) रथ के कपर (अधितष्ट) बैठें उन धाड़ों और उस रथ के हम लोग भी अधिष्टाता होतें। २२।

भावार्थ:— राजा और प्रजा के पुरुषों की धाग्य है कि राजा के साथ अधे:ग्य ट्य-षहार कभी न करें तथा राजा भी इन प्रजाजनों के साथ अन्याय न करे वेद और ईश्वर की आज्ञा का संवन करते हुए सब छोग एक सवारी एक विछोने पर वैठें और एकसा व्यवहार करने वाले होवें। और कभी आलस्य प्रमाद से ईश्वर और वेदों की निन्दा वा नास्तिकता में न फर्सें !! २२ !!

आन्यइत्यस्य देवनातऋषिः। अन्याद्यो मंत्रोका देवताः। जगती छन्दः। निषादः स्वरः।।

अब माता और पुत्र आपस में कैसे संवाद करें यह वि० ॥

अगनये गृहपंतचे स्वाहा सोमांच वनस्पतंचे स्वाहा मुख्तामो-जंसे स्वाहेन्द्रंस्पेन्द्रियाय स्वाहां। पृथिवि मात्मी मां हिछ सी-मीं अहं स्वाम् ॥ २३॥

पदार्थ:—हे प्रजा के मनुष्यो ! जैसे राजा और राज पुरुप हम लोग (गृहपतये) गृहाश्रम के स्वामी (अग्नथे) धम और विज्ञान से युक्त पुरुप के लिये (स्वाहा) सत्य नीति (सोमाय) सोमलता आदि ओपिध और (वनस्पतथे) बनों की रक्षा करने हारे पीपल आदि के लिथे (स्वाहा) बैचक शास्त्र के बोध से उत्पन्न हुई किया (मस्ताम्) प्राणों वा ऋ त्विज लोगों के (ओजसे) बल के लिये (स्वाहा) योगाभ्यास और शान्ति की देने हारी वाणीं और (इन्द्रस्य) जीय के (इन्द्रियाय) मन इन्द्रिय के लिये (स्वाहा) अच्छी शिक्षा से युक्त उपदेश का आचरण करते हैं वैसे ही तुम लोग भी करो | हे (पृथिवी) भूमि के समान बहुत से शुभ लक्षणों से युक्त (मात:) मान्य करने हारी जननी तू (मा) मुझ को (मा) मत (हिंसी) बुरी शिक्षा से दुःख दे और (त्वाम्) तुझ को (अहम्) में भी (मो) न दुःख दे औ। २३ ॥

भावार्थः—राजा आदि राज पुरुषों को प्रजा के हित प्रजा पुरुषों के। राज पुरुषों के सुख और सब की उन्नति के लिथे परस्पर वर्त्तमा चाहिये। माता को योग्य है कि बुरी शिक्षा और मूर्जता रूप अविद्या देकर सन्तानों की बुद्धि नष्ट न करें। और स-तानों को उचित है कि अपनी माता के साथ कभी द्वेष न करें।। २३।। इंस इत्यस्य वामदेव ऋषिः। सूर्व्यों देवता। भुरिमापी जगती छन्दः। निपादः स्वरः।। मनुष्य लोग ईश्वर की उपासना पूर्वक सब के लिये न्याय और अच्छी

शिक्षा करें यह वि०॥

हु सः शृंचिषद्रस्रं रन्तरिक्षसङ्ग्तां वेदिषद्तिथिर्दुरोणसत् । १० नृषदं रसर्टनसङ्गोमसद्ब्जा गोजा श्रंतजा अविजा शतस्वृहस् ॥२४॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो ! आप लोगों को चाहिये कि जो परमेदवर (हंस: ) सब प्र-बाधों को स्थूल करता (शृचिपत्) पिवत्र पदार्थों में स्थित (वस: ) निवास कर-ता और कराता (अन्तिरक्षसत्) अवकाश में रहता (होता) सब पदार्थ देता प्रहण करता और प्रलय करता (वेदिपत्) पृथिवी में व्यापक (अतिथि:) अभ्यागत के समान सत्कार करने योग्य (दुरोणसत्) घर में स्थित (नृपत्) मनुष्यों के भीतर रहता (वरसत्) उत्तम पदार्थों में बसता (ऋतसन्) सत्य प्रकृति आदि नाम वाले कारण में स्थित (व्योमसत्) पोल में रहता (अब्जाः) जलों को प्रसिद्ध करता (गो-जाः) पृथिवी आदि तत्वों को उत्पन्न करता (ऋतजाः) सत्य विद्याओं के पुस्तक वेदों को प्रसिद्ध करता (अद्भुजाः) मेघ पर्यंत और बृक्ष आदि को रखता (ऋतम्) सत्यस्यक्षप और (बृहत्) सब से बड़ा अनन्त है उसी की उपासना करो ॥ २४॥

भावार्थ:—मनुष्यों को उचित है कि सर्वत्र व्यापक और पदार्थों की शुद्धि कर्ने हारे ब्रह्म परमात्मा ही की उपासना करें क्योंकि उस की उपासना के बिना किसी को धर्म अर्थ काम मोक्ष से होने बाला पूर्ण सुख कभी नहीं हो सकता ॥ २४॥

इयदिलस्य वामदेव ऋषिः । सूर्यो देवता । आर्पा जगती छन्दः । विधादः स्वरः ॥

मनुष्य ईइवर की उपासना क्यों कर यह कि ।।

इयंद्रस्यायुंद्रस्यायुर्मियं घेष्टि युड्ङं मि वचाँ ऽसि वचाँ मियं धे-क्यूर्ग्रहर्के मियं घेष्टि । इन्द्रंस्य वां वीर्यकृतों खाह् अंभ्युपार्व-इरामि ॥ २५ ॥

पदार्थ:—हे परमेदवर ! आप ( १यत् ) १तना ( आयु; ) जीवन ( मिय ) मुझ में ( घेहि ) घरिये जिस से आप ( युरू ) सब को समाधि कराने वाले ( असि ) हैं (व-चै; ) स्वयं प्रकाश स्वरूप ( असि ) हैं १स कारण ( उक् ) अत्यन्त बलवान् ( असि ) हैं १स किये ( उज्जैम् ) वल पराक्रम को ( मिय ) मेरे में ( घेहि ) धारण की जिये । हे राज और प्रजा के पुरुषो ( वीर्चं इतः ) वल पराक्रम को बढ़ाने हारे ( १- १द्रस्य ) पेद्रवर्ष्यं और परमातमा के आश्रय से ( वाम् ) तुम राज प्रजा पुरुषों के ( वा- हू ) वल और पराक्रम को ( अभ्युपावहरामि ) सब प्रकार तुम्हारे समीप में स्थापन करता हूं | १५ |

भाषार्थ:—जो मतुष्य अपने इत्य में ईश्वर की उपासना करते हैं वे सुम्दर जोषन भादि के सुकों को भोगते हैं और कोई भी पुरुष ईश्वर के आश्रय के विना पूर्ण बल और पराक्रम को प्राप्त नहीं हो सकता || २५ ||

स्योनासीत्यस्य वामदेव ऋषिः । आसन्दी राजपक्षी देवता । सुरिगमुष्टुण्डन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

स्त्रियों का न्याय विद्या और उन को शिक्षा स्त्री छोग ही करें और पुरुषों के किये पुरुष इस वि० |}

स्योगासि सुषदासि क्षत्रस्य योजिरसि । स्योगामा सीद सु-

पदार्थ:—हे राणी! जिस लिये आप (स्योना) सुख रूप (असि) हैं (सुषदा) सुखर व्यवहार करने वाली (असि) हैं (क्षत्रस्य) राज्य के न्याय के (योनि:) करने वाली (असि) हैं। इस लिये आप (स्योनाम्) सुखकारक अच्छी शिक्षा में (आसीद) तत्यर हूजिये (सुपदाम्) अच्छे सुख देने हारी विद्या को (आसीद) अच्छे प्रकार प्राप्त कीजिये तथा कराइये और (क्षत्रस्य) क्षत्रिय कुल की (योनि:) राजनीति को (आसीद) सब स्त्रियों को जनाइये ॥ २६॥

भाषार्थ: - राजाओं की स्त्रियों को चाहिये कि सब स्त्रियों के लिये न्याय और अब्द्धी शिक्षा देनें और स्त्रियों का न्यायादि पुरुष न करें क्योंकि पुरुषों के सामने स्त्री लिजित और भय युक्त होकर यथावत् बोल या पढ़ ही नहीं सकतों ॥ २६॥

निषसावेत्यस्य शुनःशेष ऋषिः । वरुणो देवता । पिणीलिका मध्या विराङ्गायत्री छन्दः । पड्जः स्वरः ॥

चाजा के समान राणी भी राजधेमें का आवरण करें यह वि० ॥ नि षंसाद धृतवंतो वर्षणः पुरुग्धास्वा । साम्झांज्याय सुक्रतुः॥२७॥

पदार्थ:—हं राणी ! जैसे आप का (धृतव्रतः) सत्य का आचरण और ब्रह्मचर्यं आदि ब्रतों का धारण करने हारा (सुक्रतुः) सुन्दर बुद्धि वा क्रिया से युक्त (वर्क्ष-णः) उत्तमपति (साम्राज्याय) चक्रवर्त्ति राज्य होने और उस के काम करने के लिये (पस्त्यासु) न्यायवरों में (आ) निरन्तर (नि) नित्य ही (ससाद) बैठ के न्याय करे बैसे तु भी न्यायकारिणी हो || २७ ||

भाषार्थ:—जैसे चक्रवर्त्ता राजा चक्रवर्त्ता राज्य की रक्षा के लिये न्याय की गदी पर बैठ के पुरुषों का डांक २ न्याय करे बैसे ही निल्प्रपति राणी लोग स्त्रियों का न्या-य करें। इस से क्या आया कि जैसा नीति विद्या और धर्म से युक्त पति हो बैसी ही स्त्री को भी होना चाहिये। २७।

अभिभूरिखस्य शुनःशेप ऋषिः । यजमानो दिवता । धृतिरखन्दः । ऋषभः स्वरः ॥ फिर वह राजा कैसा हो के किस के लिये क्या करे इस वि०॥

अभिभूरेरछेतास्ते पञ्च दिशः कल्पन्ताम्ब्रह्मस्यं ब्रह्मासि स-

शितासि सुत्यवंसश्ची वर्षणोऽसि सत्यौजा इन्ह्रोऽसि विद्यौजा कृद्योऽसि सुद्येषः । बहुकार् अयंस्कर् भ्यंस्करेन्द्रस्य बज्रोऽसि तेतं मे रच्य ॥ २८ ॥

पदार्थ:—हैं (बहुकार) बहुत सुनों (श्रेयस्कर) कल्याण और (शृयस्कर) बार २ अनुष्ठान करने वाले (श्रह्मन्) आत्मिश्चा को प्राप्त हुए जैसे जिस (ते) आप के (पता:) ये पञ्च पूर्व आदि चार और ऊपर नीचे एक (दिशः) पांच दिशा सामध्ये युक्त हो वैसे मेरे लिये आप की पत्नी की की कि से भी (कल्पन्ताम्) सुन्न युक्त होवें। जैसे आप (अभिभूः) दुष्टों का तिरस्कार करने वाले (असि) हैं (सिवता) पेशवर्य्य के उत्पन्न करने हारे (असि) हैं (सत्यप्रसवः) सत्य की प्रेरणा से सुन्दर सुन्न युक्त (बहः) शत्रु और दुष्टों को वलाने वाले (असि) हैं (इन्द्रस्कः) पेशवर्य के (बन्नः) प्राप्त कराने हारे (असि) हैं वैसे में भी होऊं जैसे में आप के वास्ते का दि सिद्ध कदः वैसे (तेन) वस से (मे) मेरे लिये (रध्य) कार्य करने का सात्रध्यं की जिये | २८ |

भाषार्थ:—सब मनुष्यों को चाहिये कि जैसा पुरुष सब दिशाओं में कीर्त्ति युक्त वेदों को जानने अनुषंद और अर्थवेद की विद्या में प्रवीण सत्य करने और सब को सुख देने बाला धर्मारमा पुरुष होने उस की स्त्रीं भी धैसे ही होये उनको राजधर्म में स्थापन करके बहुत सुक्त और बहुत सी शोभा को प्राप्त हों। २८।

मग्निरित्यस्य शुनःशेष ऋषिः । अग्निर्देवता । स्वरादार्था जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

फिर राजा और प्रजा के जन किस के समान क्या करें यह विश् ॥

अतिनः पृथुर्घमैण्एपतिर्जुष्।णो अतिनः पृथुर्वमैण्रतित्राज्यंस्य वेतु स्वाइं। स्वाइंकृताः सूर्यस्य रुद्धिमभिर्यत्रवर्थः सज्जातानां मध्यमेष्ठयां य ॥ २६ ॥

पदार्थ:—हे राजन् वा राजपित ! जैसे ( पृयु: ) महापुरुषार्थ युक्त धर्म का (पित: ) रक्षक ( ज्ञुवाण: ) सेवक ( अप्ति: ) विज्ञुली समान व्यापक ( गजातानाम् ) उत्पन्न हुए पदार्थों के झाथ वर्षमान पदार्थों के ( मध्यमेष्ठधाय ) मध्य में स्थित हो के ( स्वाहा ) सत्य किया से ( आज्यस्य ) धृत आदि होम के पदार्थों को प्राप्त कराता हुआ (सूर्य्य-स्य ) सूर्य्य की ( रिहमित्रः ) किरणों के साथ होम किये पदार्थों को फैला के सुख दे-ता है वैसे ( धर्मण: ) न्याय के ( पित: ) रक्षक ( पृथु: ) वड़े ( ज्ञुवाण: ) सेवा करने वाला ( अप्ति: ) तेजस्वों आप राज्य को ( वेतु ) प्राप्त हुजिये | यैसे हो हे (स्वाहा स्ताः) सह्य काम करने वाले सभासद पुरुषों वा स्त्री लोगो ! तुम ( यतध्वम् ) प्रयक्ष किया करो || २: ||

भाषार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु०--हे राज और प्रजा के पुरुषो तथा राणी वा रा-णी के समासदो ! तुम लोग सूर्य्य प्रसिद्ध और विद्युत् भाग के समान वर्ष पक्षपात छोड़ एक जन्म में मध्यस्थ होके न्याय करो । यैसे यह भाग सूर्य्य के प्रकाश में और व यु में ज़ुगन्धि युक्त द्रव्यों को प्राप्त करा वायु जल और ओषधियों की शुद्धि हारा सब प्राणिओं को सुख देता है वैसे ही न्याय युक्त करों के साथ आचरण करने व ले होके सब प्रजाओं को सुख युक्त करो | | २९ | |

सिवन्नेत्यस्य शुनःशेष ऋषिः । सिवन्नादिमंत्रोक्ता देवताः । स्वराड्माद्धीः त्रिष्टुण् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

🛧 राजा वा राणी को कैसे गुणों से युक्त होना चाहिये इस० ॥

सिवित्रा पंसिवित्रा सरस्वत्या वाचा त्वब्द्रो हुपैः पूब्णा पुद्धा भिरिन्द्रेणास्मे बृहस्पतिना ब्रह्मणा वर्षणेनी जेसाऽनिनना तेजेसा सोमेन राज्ञा विष्णुना दशस्या देवतंत्रा प्रसृतः प्रसंपीम ॥३०॥

पदार्थ:—हं प्रजा और राजपुरुपो! जसे में (प्रसिवता) प्रेरणा करने वाले वायु (सिवता) सार्ण चेष्ठा उत्पन्न कराने हारे के समान शुभ कर्म (सरस्वाया) प्रशं-सित विज्ञान और किया से युक्त (वाचा) वेद वाणी के समान सत्य भाषण (त्वप्ट्रा) छेदक और प्रताप युक्त सूर्य के समान न्याय (करें:) ए ज कप (पूणा) पृथिवी (पशुभी:) गी आदि पशुभी के समान प्रजा के पाळन (इन्ट्रेण) बिज्जली (अस्से) हम (बृहस्पतिता) बड़ों के रक्षक चार वेदों के जानने हारे विद्वान के समान विद्या और सुन्दर शिक्षा के प्रचार (ओजसा) वल (वरुणेन) जल के समुदाय (तेजसा) तीश्ण ज्योति के समान शत्रुओं के चलाने (अग्निना) अग्नि (राज्ञा) प्रकाशमान आनन्द के होने (सोमेन) चन्द्रमा (दशम्या) दशसंख्या को पूर्ण करने वाली (देवतया) प्रकाशमान और (विष्णुना) व्यापक ईश्वर के समान शुभ गुण कर्म और स्वभाव से (प्रसूतः) प्रेरणा किया हुआ में (प्रसर्पामि) अच्छे प्रकार चलता हूं। वैसे तुम लोग मी चले ॥ ३०॥

भावार्थ:—जो मनुष्य सूर्य्यादि के गुणों से युक्त पिता के समान रक्षा करने हारा हो वह राजा होने के योग्य है। और जो पुत्र के समान वर्तमान करे वह प्रजा होने येग्य है।

अदिवश्यामित्यस्य शुनःशेप ऋषिः । क्षत्रपतिद्वेवता । आर्वी त्रिष्टु प्छन्दः । धेवतःस्वरः।। फिर मनुष्य कैसे होके क्या करें यह वि० ॥

अधिनभ्यां पच्यस्य सर्रस्वत्ये पच्यस्वेन्द्रांय सुत्राम्णे पच्यस्य। बागुः पूतः प्रवित्रेण प्रत्यङ्कसोम्रो स्रतिस्रुतः । इन्द्रंस्य गुज्यः स-खीं ॥ ३१ ॥

पदार्थ: —हे राजा तथा प्रजा पुरुपो ! तुम ( अश्विभ्याम् ) सूर्य चन्द्रमा के समान अध्यापक और उपदेशक (पच्यस्व ) शुद्ध बुद्धि वाले हो ( सरस्वत्ये ) अच्छी शिक्षा युक्त वाणी के लिये (पच्यस्व ) उद्यत हो ( सूत्राम्भे ) अच्छी रक्षा करने हारे (इन्ह्राय ) परमेश्वर्यं के लिये ( पच्यस्व ) दृढ़ पुरुषार्थं करो ( पवित्रेण ) शुद्धधर्मं के आचरण से ( बायु: ) वायु के समान ( पूत: ) निद्धेंव (प्रत्य ह्) पूजा को प्राप्त (सोमः) अरुष्ठे गुणां से युक्त पेश्वर्यं वाले ( अतिस्नृत: ) अत्यन्त ज्ञानकान् (इन्द्रस्य ) परमेश्वर के (युज्य: ) योगाभ्यास सहित ( सखा ) मित्र हो || ३१ ||

भावार्थः—मनुष्य को चाहिथे कि सत्यवादी धर्मात्मा आप्त अध्यापक और उ-पदंशक से अच्छी शिक्षा को प्राप्त हां शुद्ध धर्म के आचरण से अपने आत्मा को पवित्र योग के अङ्गों से ईश्वर की उपासना और संपत्ति होने के लिथे प्रयत्न कर के आपस में मित्रभाव से बत्ते !! ३१ !!

कृषिदक्कं त्यस्य शुनःशेष ऋषिः । क्षत्रपतिदंवता । निचृद्वाद्धाः त्रिष्टुप्छन्दः । धेवतः स्वरः ॥

राजा अदि समा के पुरुष किस के तुल्य क्या २ करें यह वि० ॥
कुविदुङ्ग यर्थमन्तो यर्थ चिच्छा दान्त्यंनुपूर्व चिछूर्य । हुहेहैं षां
कुण्हि भोजनानि ये बहिष्यं नमं उक्ति घर्जन्त । उप्यामगृही-

तो ऽस्युद्धिवभ्गां त्वा सरंस्वत्यै त्वेन्द्रांच त्वा सुत्राम्णे ॥ ३२ ॥

पदार्थ:—हं (अङ्क) ज्ञानवान् राजन्! जो (कृषित्) वहुत ऐइवर्यं वाले आप (अइवभ्याम्) विद्या को प्र.स हुए शिक्षक लोगों के लिये (उपयामगृहीतः) अध्यवर्यं के नियमों से स्वीकार किये (असि) हैं उन (सरस्वये) विद्या सुक वाणों के लिये (त्वा) आप को (इन्द्राय) उत्तम ऐइवर्यं के लिये (त्वा) आप को और (सुन्नामेंगे) अच्छो रक्षा के लिये (त्वा) आप को हम लोग स्वीकार करते हैं। उन के लिये सिकार के साथ भोजन आदि दीजिये। जैसे (यवमन्तः) वहुत जौ अदि धान्य से युक्त खेती करने हारं लोग (इहेह) इस २ व्यवहार में (यवम् ) यवादि अन्न को (अङ्गुर्वम्) कम से (दान्ति) लुनते (काटते) हैं। मुस से (चित्) भी (यवम्) जवों को (विय्य) पृथक् करके रक्षा करते हैं वैसे सत्य असत्य को ठीक २ विचार के इन की रक्षा की जिये ॥ ३२ ॥

भाषार्थ: — इस मंत्र में उपमालं — जैसे खेती करने वाले लोग परिश्रम के साथ पृथिषी से अनेक फलों को उत्पन्न और रक्षा करके भोगते और असार को फेंकते हैं और जैसे ठींक २ राज्य का भाग राजा की देते हैं वैसे ही राजा आदि पुरुषों को चाहिये कि अत्यन्त परिश्रम से इन की रक्षा न्याय के आचरण से ऐस्वर्य को उत्पन्न कर और सुपात्रों के लिये देतेहुए आनन्द को भोगें। | ३२ ||

युवमित्यस्य शुनःशेष ऋषिः । अदिवनौ देवते । निचृदगुण्डुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

सभा और सेनापित प्रयक्त से वैश्यों की रक्षा करें यह वि० ॥ १० युवर सुराममिश्विन् ना नर्मुचाबासुरे सर्चा । वि<u>षिषाना श्रीभिर्मे इन्द्रं कर्में मुख्यतम् ॥ ३३ ॥</u>

पदार्थ:—है (सचा) मिले हुए (विषिषाना) विविध राज्य के रक्षक (शम:)

कल्याण कारक व्यवहार के (पतों) पालन करने हारे ( शहवना ) सृद्धें चन्द्रमा के समान सभापति और सेनापति ( युवम् ) तुम दोनों ( नमुचों ) जो अपने दुध कर्म को न छोड़े ( शासुरे ) मेघ के व्यवहार में ( कर्मसु ) खेती आदि कर्मों में वसमान (सुरामम् ) अच्छी तरह जिस में रमण करें ऐसे ( इन्द्रम् ) परमैद्दर्थ व छे धनी की निरन्तर ( शावतम् ) रक्षा करो ॥ ३३॥

मावार्य:—दुष्टों से श्रेष्टों की रक्षा के लिये ही राजा होता है राज्य की रक्षा के विना किसी चेष्टावान नर की कार्य में निर्विष्न प्रष्टित कभी नहीं हो सकती। और न प्रजा जनों के अनुकूल हुए विना राजपुरुषों की स्थिरता होती है। इसलिये वन के सिहों के समान परस्पर सहायों हो के सब राज और प्रजा के महुष्य सदा आनन्द

में रहें || ३३ ||

पुत्रमिवेत्यस्य शुनःशेप ऋषिः । अभ्विनौ देषते । भुरिक् पंकिद्दछन्दः । प्रम्बमः स्वरः ॥
्राजा और प्रजा को पिता पुत्र के समान वर्त्तना चाहिये यह वि०॥

पुत्रमिव पितरां विद्यामेन्द्रावयुः काव्येर्ट्ध सर्नाभिः । पः

त्सुराम् व्यविद्यः शाची भिः सर्रस्वती त्वा मध्वन्नमिष्णक् ॥३४॥

पँदार्थ:—हे (मघवन्) विशेष धन के होने से सत्कार के योग्य (इन्द्रे) सब स-भाओं के मालिक राजन्! (यत्) जो आप (शचीभि:) अपनी बुद्धियों के बल से (सुरामम्) अञ्छा आराम देने हारे रस को (व्यपिव:) विविध प्रकार से पीबें उस आप का (सरस्वती) विद्या से अञ्छी शिक्षा को प्राप्त हुई वाणी के समान स्त्रों (अ-भिष्णक्) सेवन करें (अधिवना) राजा से आज्ञा को प्राप्त हुए (उभा) तुम दानों सेनापित और न्यायाधीश (काव्य:) परम विद्वान् धर्मात्मा छोगों ने किये (दंसना-भि:) कर्मों से (पितरी) जैसे माता पिता (पुत्रम्) अपने सन्तान की रक्षा करते हैं वैसे सब राज्य की (आवश्व:) रक्षा करों || ३४ ||

भावार्थ:—सब अच्छे २ गुणों से युक्त राजधर्म का सेवने हारा धर्मात्मा अध्यापक और पूर्ण युवा अवस्था को प्राप्त हुआ पुरुष अपने हृदय को प्यारी अपने योग्य अच्छे छक्षणों से युक्त रूप और लावण्य आदि गुणों से शोभायमान विद्वान स्त्रों के साथ विश्वाह करें। जो कि निरन्तर पित के अनुकूल हो। और पित भी उस के सम्मित का हो। राजा अपने मन्त्रों नीकर और स्त्रों के सहित प्रजाओं में सत्पुरुषों की रीति पर पिता के समान और प्रजा पुरुष पुत्र के समान राजा के साथ वर्ते। इस प्रकार आपस

में प्रीति के साथ मिल के मानन्दित होयें || ३४ ||

५ इस अध्याय में राजा प्रजा के धर्म का वर्णन होने से इस अध्याय में कहे अर्थ को पूर्व अध्याय के साथ संगति जाननो चाहिये ||

पह दशकां भध्याय समाप्त हुआ।

### > अर्थेकादगोऽध्यायः ॥ 🦟

### विश्वानि दवे सवितर्दुरिताने परांसुव । यद्भद्रं तन्न आसुंव ॥

युञ्जानइत्यस्य प्रजापतिऋषिः। सिवता देवता। विराहा-दर्गनुष्टुकुन्दः। गान्धारः स्वरः॥

अब ग्यारहवें अध्याय का आरम्भ किया जाता है। इस के प्रथम मन्त्र में योगाभ्यास और भूगर्भ विद्याका उपदेश किया है।।

युञ्जानः प्रंथमं मनस्त्रस्वायं सिवता धियः । अग्नेज्योतिर्निचाय्यं पृथिव्याअध्याभरत्॥ १॥

पदार्थ:-जो (मिलता) ऐश्वर्थ की चाहने वाला मनुष्य (तस्वाय) तन परमेश्वर भादि पदार्थों के भान है।ने के लिये (प्रथमम्) पहिले (मनः) विचार स्वक्रप भन्त:करण की वृत्तियों को (युञ्जानः) योगाभ्यास और भूगर्भविद्या में युक्त करता हुआ (भग्नेः) एथिवी आदि में रहने वाली विज्ञुली के (क्योतिः) प्रकाश को (निचार्य) निश्चय कर के (एथिव्याः) भूमि के (अधि) खावर (आमग्त्) अच्छे प्रकार धारण करें वह योगी और भूगर्भ विद्या का का जन्मनेवाला होने।। १॥

भावार्थ:—जो पुरुष योगाभ्यास और भूगर्भविद्या किया चाहे वह यम भावि योग के अङ्ग और किया कीशकों के अपने सुद्ध की गुद्ध सत्यों की जान बुद्धि को प्राप्त और इम की गुणकर्म तथा खनाव से जान के उपयोग लेवे। फिर जी प्रकाशमान सूर्यादि एदार्थ हैं उन का भी प्रकाशक ईश्वर है उस को जान और अपने भारमा में निश्चय कर के अपने और दूसरों के सब प्रयोजनों जो सिद्ध करें॥ १॥

युक्तेनंत्यस्य प्रजापितर्ऋषिः । स्विता देवता । शङ्कुमती गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ किर भी उक्त विषय ही अगछे मंत्र में कहा है ॥

### युक्तेन मनंसा व्यं देवस्यं सवितुः सवे। स्वग्रांय शक्त्यां॥२॥

पदार्थ:—हे योग और तस्विवद्या को जामने की इच्छ। करने हारे मनुष्यो जैसे (वयम्) इन योगी लोग (युक्तेन ) योगाभ्यास किये (मनसा) विद्यान और (यक्त्वा) शामर्थ में (देवस्य) सब को चिताने तथा (सिवतुः) समग्र संवार को उत्पन्न करने हारे ईश्वर के (सबे) जगत् रूप इस ऐश्वर्य में (स्वर्याय) सुख प्राप्ति के लिये प्रकाश की क्षथिकाई से घारण करें वैसे तुम लोग भी प्रकाश को धारण करों।। २॥

भावार्थः — इस मंत्र में अरपक्लुः – तो मनुष्य परमेश्वर की इस सृष्टि में समाहित हुए योगाभ्यास और तत्स्यिविद्या को यथाशक्ति सेवन करें उन में सुन्दर आस्मक्तान के प्रकाश से युक्त हुए योग और पदार्थविद्या का अभ्याम करें तो अवश्य सिद्धियों की प्राप्त हो जावें॥ २॥

युक्तायेत्यस्य प्रजापितर्ऋषिः ! सविता देवता । नित्तृद्नु-ष्ट्रप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ किर भी उक्त विषय अगले मंत्र में कहा है ॥

युक्तवायं सिवता देवान्त्स्वंर्ध्यतो धिया दि-वंम् । वृहज्ज्योतिः करिष्यतः संविता प्रसुवाति तान् ॥ ३ ॥ पदार्थ: -जिन को (सिंतता) योग'के पदार्थों के ज्ञान के चरने हारा जन परनारना में मन को (युक्त्वाय) युक्त करके (धिया) बुद्धि चे (दिवम्) विद्या के प्रकाश को (स्व:) सुख को (यत:) प्राप्त कराने वाखे (खहत्त) बड़े (ज्योति:) विद्यान को (करिव्यत:) जो करेंगे उन (दे-वाज् दिव्य गुर्शों को (प्रसुवाति) उत्यन्त करे (तान्) उन को अन्य भी उत्यादक जन उत्यन्न करे || ३॥

भाषार्थ: — जो पुरुष योगाम्याम काते हैं वे अविद्या आदि क्रीशों की इटाने वाले जुहुगुणों की प्रकट कर सक्ते हैं। जो उपदेशक पुरुष में योग और तत्व ज्ञान को प्राप्त होने ऐना अभ्याम करें बहु भी इन गुणीं की प्राप्त होने ॥ ३॥

युक्जतहत्पस्य प्रजापतिष्रद्वीपः । सविता द्वता । जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥ योगाभवाम करके महुष्य क्या करें यह विव ॥

युञ्जते मनं उत युञ्जते धियो विष्टा विष्रस्य बहुतो विष्टिश्चितः । वि होत्रां दधे वयुनाविदेक इनमुही देवस्यं सितितुः परिष्टृतिः॥ ४॥

पदार्थ: -- जो ( होत्राः ) दान देने छेने के स्वभाव वाछे ( किप्राः ) बुहुमान् पुरुष जिन्न ( खहनः ) बहे ( विपश्चितः ) सम्पूर्ण विद्यानां से युक्त आप्त पुरुष के समान वर्तमान ( विप्रस्य ) मत्र शास्त्रों के जानने हारे बुहु-मान् पुरुष मे विद्याभों को प्राप्त हुए विद्वामों से विज्ञान युक्त जन ( भविन्तः ) सब जगत् को उत्पन्न और ( देवस्य ) सब के प्रकाशक जगदीप्रवर की ( मही ) बड़ी ( पिष्टुतिः ) सब प्रकार को स्तृति है उस तत्वज्ञान के विषय में जैसे ( मनः ) अपने चिक्त को ( युंजते ) समाधान करते और ( धिर्धः ) अपनी बुहुणों को युक्त करते हैं वैसे ही ( वयुनावित ) प्रकृष्ट्यान वाला ( एकः ) अन्य के सहाय की अपेक्षा से रहित ( इते ) ही में ( विद्वा देखे ) विधान करता हूं ॥ ४ ॥

आयार्थ!- इस संत्र से सामकलुः जो नियम से आहार विहार करने हारे किरोन्द्रिय पुरुष एकान्त देशमें परमातमा के साथ अपने आत्मा को युक्त करते हैं वे तत्वकान को प्राप्त होकर नित्य ही छुत्र भोगते हैं॥ ४॥

> गुजेवासित्यस्य प्रजापतिकेषिः । समिता देवता । विराडार्षी त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ भनुष्य छोग ईशवर की प्राप्ति कैसे करें इस बिश्न

गुजे वां ब्रह्मं पूर्व्य नमोभिर्विश्लोकं एतु प्र-थ्येव सूरेः । शृण्वन्तु विश्वे अमृतंस्य पुत्रा आ-ये धामानि द्विञ्यानि तुस्थुः ॥ ५ ॥

पद्धि: — है योगगास्त के ज्ञान की इच्छ। करने वाले मनुष्यो आप लीग जीसे (प्रलोक: ) सत्य वाणी से संयुक्त में (नगंभि: ) सतकरों मे जिस (पूर्व्यम् ) पूर्व के योगियों ने प्रत्यक्ष किये (ब्रह्म ) सब से बड़े उदायक देश्वर को (युक्त ) अपने आत्मा में युक्त करता हूं वह देश्वर (वाम् ) तुम योग के अनुष्ठाम और उपदेश करने हारे दोनों को (सूरे: ) विद्वान् को (प्रथ्येत ) उत्तम गति के अर्थ मार्ग प्राप्त होता है वैसे (व्येतु ) विविध प्रकार से प्राप्त होते । जैंगे (विश्वं ) मब (पुत्रः ) अच्छे सन्तानों के तुत्य आज्ञाकारी मोझ को प्राप्त हुए विद्वान् छोग (अमृतस्य ) अविनाशी ईश्वर को योग से (दिश्यानि ) सुख के प्रकाश में होने काले (धामानि ) स्थानों को (आतस्यः) अच्छे प्रकार प्राप्त होते हैं वैसे मैं भी उन को प्राप्त होन्ने ।

आवाधी: इस मंद्र में उपमालंश-योगाम्यास के ज्ञान की चाहने वाले मनुष्यों की चाहिये कि योग में कुशल विद्वानों का सङ्ग करें। उन के संग से योग की विधि की जान के ब्रह्मज्ञान का अभ्यास करें। जैसे विद्वान् का प्र-काशित किया हुआ मार्ग सब को सुख से प्राप्त होता है वैसे ही योगाभ्या-सियों के संग से योग विधि सहज में प्राप्त होती है। कोई भी जीवात्मा हम संग और ब्रह्मकान के अभ्याम के निना पवित्र होकर सब सुखों को प्राप्त नहीं हो सकता इसलिये उस योगवि। धके साधही सब समुख्य परश्रेश्व की उपायना करें।। ५॥

यरपप्रयासामित्यस्य प्रजापतिर्श्तावः । सविता देवता । आर्थोतिष्ठुप् छन्दः । घेवतः स्वरः ॥ मनुष्य किस की उपामना करें यह विव ॥

यस्यं प्रयाणमन्बन्य इद्ययुर्देवा देवस्यं महि-मानुमोर्जसा । यः पार्थिवानि विमुमं स् एतंशो रजांक्षिस देवः संविता मंहित्वना ॥ ६ ॥

पदार्थ:—हे गोगी पुसर्घो ! तुय को चर्रहिंग कि ( ग्रस्य ) जिस ( दे वस्य ) सब सुख देने हार देशवर के ( सिहमानम् ) स्तृति विषय को ( प्रयाणम् ) कि जिम रे सब सुख प्राप्त होंबे उम के ( अनु ) पीछे (अन्ये) जीव्याद और ( देवा: ) विद्वान् छोग ( ययः ) प्राप्त होंबें ( यः ) जो (एतशः) सब जगत में अपनी ठगित्त से प्राप्त हुआ ( मिलता ) मब जगत का रचने हारा ( देखः ) शुदुस्वक्रप भगवान् ( मिहत्वना ) अपनी मिहमा और (भीजसा ) पराक्रम में ( पार्थिवानि ) एथियो पर प्रमिद्ध (रजांसि) मझ छोकों को ( विममे ) विमान आदि यानों के समान रचता है वह ( इत ) हो निरम्वर उपाम्गीय मानो ।। ६ ॥

भावार्थ:- की विद्वान् छोग गंध जगत् के बीच २ पोछ में अपने अनस्त बल से धारण करने, रखने और सुख देने इ। रे गृह सर्वशक्तिमान् मब के ह-द्यों में ठवापक ईश्वर की जपासना करते हैं वेड़ी सुख पाते हैं अन्य नहीं॥६॥

देवसवितरित्यस्य प्रजापतिर्क्षाः। सविता देवता।

आर्षीत्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब किगलिये परमेण्याकी उपासना और प्रार्थना करनी चाहिये यह विव॥

देवं सवितः प्र सुंव यज्ञं प्र सुंव प्रज्ञपंतिं म-

### गाय । दिव्यो गन्ध्वंः केत्पूः केतन्नः पुनातु वाः चस्पतिर्वाचं नः स्वदतु ॥ ७ ॥

पद्धि:—हे (देव ) सत्ययोग विद्या से उपासना के योग्य शुद्ध ज्ञान देने (स्वतः ) और सब सिद्धियों को उत्त्रत करने हारे परमेश्वर आप (नः ) इनारे (यज्ञम् ) सुखों को प्राप्त कराने हारे उपवहार को (प्रसुव ) उत्पन्न की किये तथा (यज्ञपतिम् ) इस सुख्रायक व्यवहार के रक्षक जन को (प्रसुव ) उत्पन्न की किये (गन्थवं: ) एथित्रों को थरने (दिव्य: ) शुद्ध गुण कर्म और स्वनायों में उत्तम और (केनपूः ) विद्यान से पवित्र करने हारे आप (नः ) इनारे (केनम् ) विज्ञान को (पुनातु ) पवित्र की किये और (वावस्पति: ) सत्य बिद्याओं से युक्त वेदवाणी के प्रचार से रक्षा करने को से वाखे आप (नः ) इनारी (वाचम् ) वाणी को स्वादिष्ट अर्थात् की मछ संधुर की जिये ॥ 9 ॥

भावाधी: — को पुन्य सम्पूर्ण ऐरवर्ष से युक्त शुदु निर्मल ब्रह्म की उपासना और योगिवद्या की प्राप्टित के लिये प्रार्थना काते हैं वे सब ऐ-रवर्ष को प्राप्त अपने आत्मा को शुदु और योगिवद्या को सिद्ध कर स-कते हैं वे सत्यवादी हो के सब कियाओं के फलों को प्राप्त होते हैं ॥ 9॥

इमं न इत्यस्य प्रजापतिक्रीयः। सिंदता द्वता।

शकरी छन्दः। धैवतः स्वरः॥

फिर उसी विषय की अगले मंत्र में कहा है।

इमं नो देव सवितर्यक्षं प्रगाय देवाव्यक्षस-खिविदंक्षसत्राजितंन्धनजितकस्वर्जितंम्।ऋचा स्तोमकसमर्थयगायत्रेणं रथन्त्रं बृहद्गांयत्रवं-र्तिन स्वाहां ॥ ८॥

पदार्थ:- हे (देव) सत्य कामनाओं की पूर्ण करने और (सवितः)

अन्तयां नि रूप में प्रेरणा करने हारे जगदी इतर आप ( नः ) हमारे ( ह-मम्) पी ले कहे और आगे जिस को कहेंगे उस ( देवाठयम् ) दिट्य बिद्धान् वा दिव्य गुणों की जिस से रक्षा हो ( मखिविदम् ) निश्नों को जिस से शाप्त हैं। ( सत्राजितम् ) सत्य को जिस से जीतें ( धनजितम् ) धन की जिस से उक्षति है। वे ( स्वर्जितम् ) सुल को जिस से बढ़ावें । और ( ऋषा ) ऋग्वेद से जिस की ( स्तोमम् ) स्तुति हे। उस ( यहम् ) विद्या और धर्म का सं-योग कराने हारे यहा को ( स्वाहा ) सत्य किया के साथ ( प्रणय ) प्राप्त की जिये ( गायत्रेण ) गायत्री आदि छन्द से ( गायत्रवर्णनि ) गायत्री आदि छन्दों की गान विद्या ( छहत् ) बड़े ( रध-ताम् ) अच्छे २ टानों से जिस के पार हों उस मार्ग को ( समर्थय ) अच्छे प्रकार बढ़ाइये॥ ८॥

भावार्थ:-को मनुष्य इंडर्वा द्वेष आदि दोषोंको छोड़ ईश्वरके समान सब कीवों के साथ निश्रमाव रखते हैं। वे संपत् को प्राप्त होते हैं॥ द ॥

देवस्येत्यस्य प्रजापतिर्श्वाषिः । सविता देवता । भुरिगः

तिशकरीछन्दः। पश्चमः स्वरः॥

मनुष्य भूनि आदि तत्वों से बिजुली का यहण करें यह विशा में देवस्यं त्वा स्वितुः प्रंस्ति श्रेष्टिवनोर्वाहुभ्यां पू-प्राहिस्तांभ्याम् । आदंदे गायत्रेणछन्दंसाङ्गिर्-स्वत्यंथिव्याः सधस्थांद्रिनपुंर्षिष्यमङ्गिर्म्वदा-भर् त्रेष्ट्रंभेन छन्दंसाङ्गिर्म्वत् ॥ ९॥

पदार्थ:-हे विद्वन् पुरुष मैं जिस (स्वा) आप की (देवस्य) सूर्यं आदि सब जगत् के प्रकाश करने और (सवितु:) सब ऐश्वर्य में (अ-शिवनी:) प्राण और उदान के (बाहुन्याम्) बल और आकर्ष से तथा (पूष्ण:) पृष्टि कारक बिजुली के (इस्तास्थाम्) धारण और आकर्षण (अक्रिर्वत्) अंगारों के समान (आददे) प्रहण करता हूं सो आप (गा-यत्रेण) गायत्री मंत्रसे निकले (उन्द्रशा) आनम्ब्दायक अर्थ के साथ (ए-

धिठयाः ) एथिवी के ( सथस्थात् ) एक स्थान से ( अङ्किरस्वत् ) प्राणीं के तुल्य भीर ( त्रैष्टुभेन ) चिष्टुप् संत्र से निकले ( उन्द्रसा ) स्वतंत्र अर्थ के वाथ ( अङ्किरस्वत् ) चिष्ट्रीं के मदृश ( पुरीष्यम् ) कल को उत्पक्त करने हारे ( वितम् ) बिजुली भादि तीन प्रकार के भाग्त को , जामर ) धारस की जिये ॥ ए ॥

भावार्थ: इस मंत्र में उपमालंकार है। मनुष्यों की माहिये कि ईश्वर की सृष्टि के गुणों की जानने हारे विद्वान की अच्छे प्रकार मेवा करने और पृथिबी सादि पदार्थों में रहने बाले अग्नि की स्वीकार करें।। ए।।

माभ्रासीत्यस्य प्रजापतिकेषिः । सन्तिता देवता । भुरिग-

नुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

मनुष्य छोग भूमि आदि से सुदर्श आदि पदार्थी को कैसे प्राप्त होतें यह विशा

### अभिरमि नार्यमि त्वयां <u>चयमित्रिधशंकेस खिने</u>-तुधमुधस्थुआ।जार्गतेन छन्दंसाङ्गिरस्वत् ॥१०॥

पदार्थ: हे कारीगा पुराव जिंद त्यदा ) रेशे माथ ( सथस्थे ) एक स्थान में वर्णमान ( वयम् ) हमलोग जी ( अभि: ) भूमि खोद्नी और (मार्सी) विवाहित उसम खो के समान कार्यों को भिट्ठ करने हारी छोहे आर्दि की कभी ( अमि ) है जिस से कारीगर लोग भूगर्भ विद्या को जान सकें उस को ग्रहण करके ( जागतेन ) जगती संस्र से विधान किये ( छन्द्रमा ) सुखदायक स्थनन्त्र साधन से ( अङ्ग्रिस्थत् ) धाणों के तुल्य ( अश्विम् ) विद्युत्त आदि अश्वि को ( खनितुम् ) खोद्ने के लिये ( आश्वेम ) स्थ प्रकार समर्थ हैं। उसकी तू बना ॥ १० ॥

भावार्थ:-मनुष्यों को रुचित्त है कि अच्छे खोर्ने के नाचनों से ए-विवी को खाद और अग्नि के साथ मंयुक्त कर के सुवर्ण आदि पदार्थों की बनावें। परन्तु पहिले भूगमं की तत्त्व विद्या को अग्न है। के ऐसा कर स-कते हैं ऐसा निश्चित जानना चाहिये॥ ९०॥ इस्तइत्यस्य प्रजापतिर्ऋषिः। सविता देवता। ग्रार्थी छन्दः।
पञ्चमः स्वरः।।
फिर भी उसी उक्त वि०॥

### हस्त आधायं सिवता विश्वदिश्रंथ हिर्ण्य-यीम् । अग्नेज्योतिर्निचाय्यं पृथिव्या ऋध्या-भरदानुष्टुभेन छन्दंसाङ्गिर्स्वत् ॥ ११॥

पदार्थः—( सविता ) ऐश्वर्य का उत्पन्न करने हारा कारीगर मनुष्य ( आनुष्टुमेन ) अनुष्टुप् उन्द में कहे हुए ( उन्दमा ) स्वतन्त्र अर्थ के योग से ( हिरएययीम् ) तेजोमय शुद्ध घातु से बने ( अभिम् ) स्थादने के श्रांक्ष की ( हस्ते ) हाथ में लिये हुए (अक्ट्रिंग्स्वत्) प्राण के तुल्य ( अग्ने: ) विद्युत्त आदि अग्नि के ( उयोति: ) तेज को (निचाय्य ) निश्चय करके (एथिव्याः) एथिवी के ( अधि ) जपर ( आमान्त् ) अष्टि प्रकार धारण करें ॥ १९॥

भावार्ध: — मनुष्यों को चाहिये कि जैसे छोहे और परवरों में बिजुली रहती है वैसे ही सब पदार्थों में प्रवेश कर रही है। उसकी विद्या को ठीक ठीक जान और कार्यों में उप्युक्त कर के इस एपिवी पर आग्नेय आहि अस भीर विमान भादि यानों को सिद्ध करें।। ११।।

प्रतूर्त्तित्यस्पनास्रानेदिष्ठ ऋषिः । वाजी देवता । ग्रास्तारपिङ्किः इछन्दः । पञ्चमः स्वरः ।

फिर भी वही वि०॥

### प्रतूंर्त्तं वाजिन्ना द्रंव वरिष्ठामनं सम्वतंम् । दिवि ते जनमं प्रमम्नतिक्षे तव नाभिः प्रथि-व्यामधि योनिरित् ॥ १२ ॥

पदार्थ: — है (बाजिन्) प्रशंतित शान से युक्त विद्वान् जिस (ते) आप का शिल्प विद्या से (दिवि) सूर्य के प्रकाश में (परमम्) उत्तम

(जन्म) प्रसिद्धि (तव) आप का (अन्तिरिक्षे) आकाश में (जािभः) बन्धन और (पृथिव्याम्) इस पृथिवी में (पोितः) निमित्त प्रयोजन है भी आप विमानादि यानों के अधिष्ठाता होकर (विशिश्म्) अस्यन्त उत्तम (सन्वतम्) अच्छे प्रकार विमाग की हुई गति को (प्रतूर्तम्) अतिशीष्र (इत्) ही (अनु) पश्चात् (आ) (द्व) अच्छे प्रकार चित्रिये॥ १२ ।।

भाषाधः — जब मनुष्य लोग विद्या और किया के बीज में परम प्रयत्न के साथ प्रसिद्ध हो और विमान आदि यानों को रच के शीप्र जाना आना करते हैं तब उन को धन की प्राप्ति सुगम होती है।। १२।।

गुञ्जाथामित्यस्य कुश्चिर्ऋपः। बाजी दंवता । गामत्री

छन्दः। षह्जः स्वरः॥

फिर मनुष्यों को वया कहां जोड़ना चाहिये यह वि०॥

### युञ्जाश्राक्षरांसभं युवमस्मिन् यामें रुपण्वसू। अग्नि भरंन्तमस्मयुम् ॥ १३ ॥

पदार्थ: — है ( युवरावसू ) सूर्य भीर वायु के समान सुख वर्षाने वा सुख में वसने हारे कारीगर तथा उस के स्वामी लोगो ( युवम् ) तुन देनों ( अस्मिन् ) इस ( यामे ) यान में ( रासमम् ) जल और अग्नि के वेगगुण- स्व अश्व तथा ( अस्मयुष् ) हम को लेनलने तथा ( भरन्तम् ) धारण करने हारे ( अग्निम् ) प्रमिद्ध वा बिजुलीस्व अग्नि को ( युज्जायाम् ) युक्त करो ॥ १३ ॥

भावार्थ: - जो मतुष्य इम विमान आदि यान में यत्र कला जल और अग्नि के प्रयोग करते हैं वे सुख में हमरे देशों में जाने को समर्थ है। ते हैं।। १३।।

योगयागइत्यस्य शुनःशेष ऋषिः। क्षत्रपतिर्देवता। गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥

प्रजाजन कैसे पुरुष की राजा माने यह विश् ।

योगेयोगे त्वस्तंरं वाजेवाजे हवामहे। सरवांय इन्द्रंमूतये॥ १४॥ पद्धि: --हे (सखाय:) परस्पर मित्रता रखने हारे छोगो जैसे इन-छोग (जतये) रक्षा आदि के लिथे (योगेयोगे) जिस २ में (वाजेवाजे) हो सङ्काम २ के बीच (तबस्तरम्) अत्यन्त बळवान् (इन्द्रम्) परमैश्वर्षे युक्त पुरुष को राजा (इवामहे) मानते हैं वैसे ही तुमलोग भी मानो॥ १४॥

भावार्ध: - जो मनुष्य परस्पर नित्र हो के एक दूसरे की रक्षा के खिये अत्यन्त बलकान् धर्मात्मा पुरुष को राजा सानते हैं वे सब विष्मों से अ-लग हो के सुख की उन्नति कर सकते हैं ॥ १४॥

प्र तूर्वितित्यस्य शुनःशंप ऋषिः। गणपतिर्देवता । आर्षी जगती छन्दः। निपादः स्वरः॥ फिर राजा वया करके किस की प्राप्त है। यह विवः॥

ष्ठ तुर्वृज्ञेद्यंवक्रामुन्नशंस्ती रुद्रस्य गार्गापत्यं म-योभूरेहिं । उर्वुन्तिरक्षं द्योहि स्वस्तिगव्यृतिरभं-यानि कृण्वन् पूट्गा स्युजां सह ॥ १५॥

पदार्थ: — हे राजन् (स्वतिगट्यू ति:) सुख के माथ जिस का मार्ग है ऐसे आप (मयुजा) एक साथ युक्त करने वाली (पूरणा) बल पुष्टि से युक्त अपनी सेना के (मह) साथ (अशस्ती:) निन्दित शत्रुओं की सेनाओं को (मतूबंन्) मारते हुए (एहि) प्राय्त हूजिये। शत्रुओं के देशों का (अव-क्रामन्) गल्लहुन करते हुए (एहि) आइये (मयोभू:) सुख को स्त्यक्त काले आप (स्टूस्प) अनुओं को स्लाने हारे अपने सेनापति के (गाण-पत्यम्) सेना समूह के स्वामीयन को (एहि) प्राय्त हूजिये। और (मर्भापानि) अपने राज्य में सब प्राणियों को भय रहित (क्यवन्) करते हुए (अन्तरिक्षम्) उत्त परिपूर्ण आकाश को (वीहि) विविध प्रकार से प्राय्त हूजिये॥ १५॥

भावार्थ: -- राजा को अति उचित है कि अपनी सेना को सदैव अ-च्छी शिक्षा हवं उत्साह और पोषण से युक्त रक्खे। जब शतुओं के साथ युद्ध किया चाहे तब अपने राज्य को उपद्रव रहिन कर युक्ति उथा कुल से शतुकों को नारे और सज्जनों की रक्षा करके सर्वत्र सुग्दर की ति पैछावे।।१४॥
पृथिच्या इत्यस्य शुनःशेष ऋषिः। अग्निदेवता। निष्वृदार्षी
क्षिष्ठुष् छन्दः। धैवतः स्वरः॥
कतुष्य किस पदार्थ से बिजुली का यहण करें यह वि०॥
पृथिच्याः सधस्थांद्रगिन पुंरीष्यमङ्गिर्स्वदाभंरागिन पुंरीष्यमङ्गिरस्वदच्छेंमोऽगिन पुंरीष्य-

मङ्गिर्स्वद्वंरिष्यामः ॥ १६ ॥

पदार्थ:—हे विद्वन् जैने इन छोग ( पृथिन्याः ) भूमि भीर अन्तरिक्ष के ( सथस्यात् ) एक स्थान से ( अक्टिरस्वत् ) प्रायों के समान (पुरीन्यम् ) अच्छा सुख देने हारे ( अग्निम् ) भूमि मएइछ की बिजुली को ( अच्छ ) उत्तम रीति से ( इमः ) प्राप्त होते और जैने ( अङ्गिरस्वत् ) प्रायों के समान (पुरीन्यम्) उत्तम सुखदायक (अग्निम् ) अन्तरिक्षस्थ बिजुली को (भरित्यामः ) धारण करें तैसे आप भी ( अङ्गिरस्वत् ) सूर्य के समान (पुरीन्यम् ) उत्तम सुख देने वाले ( अग्निम् ) पृथिबी पर वर्त्तमान अग्नि को ( आभर ) अच्छे प्रकार धारण की जिये ॥ १६॥

भावार्थः — इस मन्त्र में उपमा और वाचकलु० — मनुष्यां को चाहि-ये कि विद्वानों के ममान काम करें मूर्खंबत् नहीं। और सब काल में उत्साह के साथ अग्नि आदि की पदार्थविद्या का ग्रहण करके सुख बढ़ाते रहें॥?६॥

अन्वश्निरित्यस्य पुरोधा ऋषिः। अग्निर्देवता। निचृदार्षी

त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

विद्वान् छोग किसके समान क्या करें यह वि०॥

अन्व्गिन्छष्मामग्रंमख्यदन्वहांनि प्रथमो जातवेदाः । अनु सूर्यस्य पुरुत्रा चं ग्रमीननु द्यावापृथिवी त्रातंतन्थ ॥ १७॥ पदार्थ: — हे विद्वन् आप जैसे (प्रथम: ) (जातवेदाः ) उत्पक्त हुए प-दार्थों में पहिले ही विद्यमान सूर्य लोक और (अग्नः ) (उपसाम् ) उपः काल से (अग्रम् ) पहिले ही (अहानि ) दिनों की (अन्वरुपात् ) प्रविद्व करता है (सूर्यस्य ) सूर्य के (अग्रम् ) पहिले (पुरुत्रा) जहुत (रहमीन् ) किरशों की (अन्याततन्य ) फैलाता तथा (द्यावापृथियी ) सूर्य और प्र-थिबी लोक को प्रसिद्ध करता है । वैसे विद्या के व्यवहारों की प्रवृत्ति की-जिये ॥ १३ ॥

भावार्थ: - इस मन्त्र में वाचकलु०- जिसे कारण कर विद्युत् और कारण कर प्रसिद्ध अग्नि कमसे सूर्य, उपःकाल और दिमों के। उत्पन्न करके पृश्चिषीं आदि पदार्थों की प्रकाशित करते हैं। वैसे ही विद्वानों की चाहिये कि सुन्दर शिक्षा दे ब्रह्मचर्य विद्या धम्मं के अनुष्ठान और अच्छे स्वभाव आदि का मर्बत्र प्रचार करके सब मनुष्यों की ज्ञान और आनन्द से प्रकाश युक्त करें। १९॥

ग्रागत्येत्यस्य मयोशहर्ऋषिः । ग्राग्नर्देवता । निचृद्तुष्टुप् इन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

अब सभापति राजा किस के ममान क्या करें यह वि०॥

### आगत्यं वाज्यध्वां नध सर्वा मधो वि धूनते। अग्निथ मधस्थं महति चत्तुंषा नि चिंकीषते॥

#### 119611

पदार्थ:—हे राजन् आप जैसे (वाजी) बेगवान घोड़ा (अध्वानम्) अपने सार्ग को (आगत्य) प्राप्त होते (सर्वा) सब (स्थः) सङ्ग्रामों को (विधूनुते) कंपाता है और जैसे गृहस्थ पुरुष (चतुषा) नेश्रों वे (सहति) सुन्दर (सथस्थे) एक स्थान में (अग्निम्) अग्नि का (निचिकीषते) च-यन किया चाहता है। वैसे सब सङ्कामों को कंपाइये और घर २ में विद्या का प्रचार की जिये॥ १८॥

भावार्थः—इस मंत्र में वाचकतु०—गृहस्थों की चाहिये कि घोड़ों के समान जाना थाना कर, शत्रुओं की जीत, आग्नेयादि अखाविद्या को सिहु कर, अपने बलाऽबल को विचार भीर राग द्वेष आदि दोषों की शानित कर के अधर्मी शत्रुओं को जीतें॥ १८॥

ग्राक्रम्वेत्यस्य मयोभूर्क्षविः। ग्राग्निर्द्वता । निचृद्षुप् द्वन्दः। गान्धारः स्वरः॥

मनुष्य जन्म पा, और विद्या पढ़ के पश्चात क्या करे यह वि० ॥

# आक्रम्यं वाजिन्ष्यथिवीम्गिनिर्मिच्छ कृचा त्वम् । भूम्यां वृत्वायं नो ब्रूहि यतः खनेम् तं व्यम् ॥ १९॥

पदार्थः — है (वाजिन्) प्रशंकित ज्ञान वाले सभापति विद्वान् राजा (त्वम्) आप (रुषा) प्रीति से श्रृष्ठभां को (आक्रम्य) पादाक्रान्त कर (प्रथिवीम्) भूमि के राज्य और (अतिम्) विद्या की (इच्छ ) इच्छा की जिये। और (भूम्याः) प्रथिवी के बीच (नः) हमलोगें को (स्त्वाय) स्वीकार करके हमारे लिये (बृहि) भूगर्भ और अग्विद्या का उपदेश की जिये (यतः) जिस से (वयम्) इमलोग (तम्) उस विद्या में (खनेम) प्रविष्ट होवें॥ १८॥

मावार्थ: — मनुष्यां को चाहिये कि मूगर्स और अग्नि विद्या से पृथिवी के पदार्थों को अच्छे प्रकार परीक्षा करके सुवर्ण आदि रत्नों को उत्साह के साथ प्राप्त होवें। और जो पृथिवी को खोदने वाले नौकर चाकर हैं उन की इस विद्या का उपदेश करें।। १९।।

चौंस्तइत्यत्य मयोभूर्ऋषिः। क्षत्रपतिर्देवता। निचृदार्षी बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ मनुष्य क्या कर के क्या विद्व करें यह विश्व॥

चौस्ते पृष्ठं पृथिवीसधस्थमात्मान्तरिक्षक

### समुद्रो योनिः । <u>वि</u>च्याय चक्षुंषा त्वम्भितिष्ठ पृतन्यतः ॥ २०॥

पदार्थ:- हे विद्वन् राजन् जिम (ते) आप का (द्यौः) प्रकाश के तुस्य विनय (पृष्ठम्) इधर का ठण्यद्वार (पृथिवी) भूमि के समान (मध-स्थम्) साथ स्थिति (अन्तरिक्षम्) आकाश के समान अविनाशी धैर्णयुक्त (आत्मा) अपना स्वक्रप और (समुद्रः) ममुद्र के तुल्य (धानिः) निर्मित्त है से। (त्थम्) आप (चहुपः) विचार के माथ (विख्याय) अपना ऐश्वर्षे प्रमिद्ध करके (पृतन्यतः) अपनी सेना को छड़ाने की इच्छा करते हुए मनुष्य के (अभि) सन्मुख (तिष्ठ) स्थित हूजिये॥ २०॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में बाचकलु०—जो पुरुष न्यायमागं के अनुमार उत्साह, स्थान, और जातमा जिम के दूढ़ हों विचार से मिद्ध करने येशव जिस के प्रयोजन हों उम की सेना वीर होती है वह निश्चल विजय करने को समर्थ होते॥ २०॥

उत्क्रामेत्यस्य मयोभ्केषिः। द्विणोदा देवता। आर्षी
पङ्क्तिइछन्दः। पञ्चमः स्त्ररः ॥
मनुष्यों को घोग्य है कि इस संसार में परम पुरुषार्थ से ऐश्वर्ध्य
जल्पन करें यह बिन।।

### उत्क्रामं महते संभिगायास्मादास्थानांद् द्र-विणोदा वांजिन् । व्यथस्यांम सुमृता प्रंथिव्या अगिन खनंन्त उपस्थे अस्याः ॥ २१ ॥

पदार्थ:-हे (वाजिन्) ऐश्वर्यं को प्राप्त हुए विद्वन् जैमे (द्रविणोदाः) धनदाता (अस्याः) इस (एधिव्याः) भूमि के (अस्मात्) इस (आस्यानात्) निवास के स्थान से (उपस्थे) समीप में (अग्निम्) अग्नि विद्या का (खनन्तः) खोज काते हुए (वयम्) हम लोग (महते) बड़े (सी-भग्य) सुन्दर ऐश्वर्यं के लिये (सुनती) अच्छीं बुद्धि में प्रवृत्त (स्याम) होवें वैसे आप (सुनकाम) उस्ति को प्राप्त हूजिये ॥ २१॥

भावार्थ:- मनुष्यों को उचित है कि इस संसार में ऐश्वर्य पाने के लिये निरन्तर उद्यत रहें। और आपस में हिल निल के एथियी आदि प्रदर्णों से रहीं की प्राप्त होवें।। २१।।

उद्क्रमीदित्यस्य मयोभूर्क्काषिः । द्रियणोदा देवता । निचृदार्षी त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

मनुष्य इस संसार में किस के समान है। के किस की

प्राप्त हैं। यह विश् ॥

उदंक्रमीद्द्रविणोदा वाज्यवीकः सुर्ह्योक क्षसु-कृतं प्रथिव्याम् । ततंः खनेम सूप्रतीक मिन्छ स्वो रहांणा अधिनाकं मुत्तमम् ॥ २२॥

पदार्थ:- हे भूगर्भ विद्या के जानने हारे विद्वान् (द्रविणोदाः) धन दाता भाष जैसे (वाजी) बल वाला (अर्था) घेड़ा ऊपर की उछलेंता है वैसे (एथिव्याम्) पथिकी के बीच (अधि) (उदक्रमीत्) सब से अधिक उन्नति की प्राप्त हूर्तिये (सुरुतम्) धर्माचरण मे प्राप्त होने येश्य (सुलेखम्) अञ्चा देखने येश्य (उत्तम्) अतिश्रेष्ठ (नाकम्) सद दुःखें से रहित सुख की (अकः) सिद्ध की जिये (ततः) इन के पश्चात् (स्वः) सुल्युकं (कहाणाः) प्रकट होते हुए हम लेग भी इन पृथिवी पर (सुम्मतिकम्) सुन्दर प्रीति का विषय (अश्वनम्) व्यापक बिजुली कृप अश्वन का (खनेम) खेला करें ॥ २२ ॥

भावार्थ:-इस मंत्र में वाचकलु० - हे मनुष्यो जैसे एथियो पर चे हैं भच्छी २ चाल चलते हैं वैसे इस तुम सब मिलकर पुरुषार्थी हैं। एथिबी आदि की पदार्थ विद्या की प्राप्त हो भीर दु:खों के दूर करके सबसे उत्तम सुख की प्राप्त हैं। । २२ ।।

आत्वेत्यस्य गृत्समद् ऋषिः। प्रजापतिर्देवता। स्रापी त्रिष्टुण्ड्रन्दः। धैवतः स्वरः॥ मनुष्य त्रयापक वायु के। किस साधन से जाने यह वि०॥

### आ त्वां जिघर्मि मनसा घृतेनं प्रतिश्चियन्तं सुवनानि विश्वां । पृथुं तिरश्चा वयंसा वृहन्तं व्यचिष्ठमन्नैरभसं दृशांनम् ॥ २३ ॥

पदार्थ:-इ झान चाहने वाले पुरुष जैसे में (जनमा) मन तथा (घृतेन) घो के साथ (विश्वा) सब (भुवनानि) लेक्स्य वस्तुओं में (प्रतिक्षियन्तम्) प्रत्यक्ष निवास और निश्चय कारक (तिरश्चा) तिरले चलने कप (वयसा) जीवन से (पृथुम्) जिस्तार युक्त (ख्रुग्तम्) बड़े (अकी:) जी आदि अलों के साथः (रभसम्) बल वाले (टपचिइम्) अतिशव काके फेंकने बाले (दूशामम्) देखने गोग्य बागु के गुगों को (आजियमिं)
अच्छे प्रकार प्रकाशित करता हूं विसे (नवाम्) आप को सी इम वायु के
गुकों को घारण कराता हूं । २३॥

भावार्थ: — इस मन्त्र में वाचकलु० — ममुब्य अग्नि के द्वारा मुगन्धि आदि द्वेंग्यों की वायु में पहुंचा उस सुगन्ध से शीगों की दूर कर अधिक अवस्था की प्राप्त होवें।। २३।।

ग्राबिइवतइत्यस्य गृत्सपद ऋषिः। अग्निदेवता । आर्षीप-

ङ्किरछन्दः। पश्चमः स्वरः॥

फिर वायु और अभिन कैते गुण वाले हैं इम बिल ॥

आ विश्वतंः प्रत्यश्चं जिघम्पेग्शसामनंसा तज्जीषेत । मर्थ्यश्रीः स्पृह्यद्वेणां आग्निनांसि-मृशं तुन्तु। जेर्भुरागाः॥ २४॥

पदार्थ:-हे मनुष्य (म) जैसे (विश्वतः) सब ओर मे (अश्वः) बिजुली भीर प्राण वायु शरीर में ठ्यापक होके (अभिमृशे) सहने बाले के लिये हि-सकारी हैं जैसे (तन्या) शरीर से (जर्भुराणः) शीध्र हाथ पांव आदि अ- क्रों की चलाता हुना (स्पृह्यद्वर्णः) इच्छा वालों ने स्वीकार किये हुए के समान (भय्वेत्रीः) यमुद्यों की शेरमा के तुल्य वायु के ममान बेग वाला होके मैं जिस (प्रत्यक्चम्) शरीर के वायु के निरम्तर चलाने वाली विद्युत्त के ( अरक्षता ) राक्षणों की दुष्टता से रहित ( मनसा ) चित्त से ( आ जि चिमें ) प्रकाशित करता हूं वैसे ( तत् ) उस तेज की ( जुवेत ) सेवन कर

भाषार्थ: - इस मन्त्र में उपमा और वाचकलु० - हे मनुष्या तुम छाग खहमी प्राप्त कराने हारे अग्नि आदि पदार्थों की जान और उन की कार्यों में संयुक्त कर के धनवान् हे और ॥ २४ ॥

परिवाजपितरित्यस्य सोमक ऋषिः। अग्निर्देवता। निचृद् गायत्री छन्दः। षष्ट्जः स्वरः॥ फिर वह कैसा होवे यह विश्॥

## परि वाजंपतिः क्विर्गिनईव्यान्यक्रमीत् । दधद्रत्नांनि द्वाशुपे ॥ २५ ॥

पद् थि:-हे विद्वन् को (वाजपित:) अस आदि की उक्षा करने हारे ग्र इस्थों के समान (किवः) बहु दर्शी दाता ग्रहस्य पुरुष (द श्रुषे) दान दे ने योग्य विद्वान् के लिये (रलानि) सुवर्गा आदि उत्तम पदार्थ (दभल्) धा-रण करते हुए के समान (अग्निः) प्रकाशमान पुरुष (इट्यानि) देने योग्य वस्तुओं को (परि) सब ओर से (अक्रमीत) प्राप्त होता है उस की तू जान ॥ २५॥

भाषार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु॰-विद्वान् पुरुष को चाहिये कि अग्नि विद्या के सहाय से एथिवी के पदार्थों ने धन को प्राप्त हो अच्छे मार्ग में इसं कर और धर्मात्माओं को दान दे के विद्या के प्रभार से सब को सुख पहुंचा-वै॥ २५ ॥

परित्वेत्यस्य पायुर्ऋषिः । स्राग्निर्देवता । अनुष्टुप् क्रन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ कैता सेनापति करना चाहिये इस वि० ॥

### परिं त्वाग्ने पुरं व्यं विप्रंथसहस्य धीमहि । धृषद्दंर्णं द्विवेदिवे हन्तारं मङ्गुरावताम् ॥ २६॥

पदार्थः-है ( सहस्य ) अपने को बल चाहते वाले ( अग्नि ) अग्नि-वत् किद्या से प्रकाशनान विद्वान् पुरुष जैते ( वृथ्म् ) हम लोग (दिने दिवे) प्रतिदिन ( भङ्ग्रावताम् ) खोटे स्वभाव वालीं के ( पुरम् ) नगर को अ-ग्नि के समान ( हन्तारम् ) भारने ( पृण्हुणम् ) दृष्ट सुन्दर वर्ण से युक्त (वि-प्रम् ) विद्वान् ( स्वा ) आप को ( परि ) सब प्रकार से ( धीमहि ) धारण करें वैसे तू हम को धारण कर ॥ २६॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में दाचकलु०-राजा और प्रजा के पुरुषों को चा-हिये कि न्याय से प्रजा की रक्षा कः ने अग्नि के समान शत्रुओं की मारने भौर सब काल में सुख देने हारे पुरुष को सेनापति करें॥ २६॥

> त्वमानइत्यस्य गृतस्मद् ऋषिः । ऋगिनर्देवता पङ्क्तिइछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

किर यसाध्यक्ष कैना होना चाहिये यह वि०॥

त्वमंग्ने द्युभिस्त्वमंशिशुक्षणिस्त्वमइमंन-स्परिं । त्वंवनेभ्यस्त्वमोषंधभ्यस्त्वं नृगां नृपते जायसे शुचिंः॥ २७॥

पदार्थः — हे ( नृति ) मनुष्यों के पास्त हारे ( काने ) अगि के स-मान प्रकाशमान न्यायाधीश राजन् ( त्वम् ) आप ( द्युप्तिः ) दिनों के स-मान प्रकाशमान न्याय आदि गुणों से सूर्यों के समान ( त्वम् ) आप (आ-शुशुक्तणिः ) शीध्र २ दुष्टों को मारने हारे ( त्वम् ) आप ( अद्भाः ) साथु बा जलों से ( त्वम् ) आप (अश्मनः) मेघ वा पाषाणादि से ( त्वम् ) आप ( वनेम्थः ) जङ्गल वा किरणों से ( त्वम् ) आप ( ओवधिम्यः ) सोमस्ता भादि ओविधियों से (त्थम्) आप (नृणाम्) मनुष्यों के बीच (शुचिः) पवित्र (परि) सब प्रकार (जायसे) प्रसिद्ध होते हो इस कारण आप का आश्रय होते इम होग भी ऐसे ही हं वें।। २३।।

भावार्थ:—को राका समामद् वा मका का पुरुष सब पदार्थी से गुण प्रहण और विद्या तथा किया की कुशलता से उपकार ले सकता धर्म के भावरण से पवित्र तथा शीचकारी दोता है बद्दी सब सुखा को प्राप्त हो स-कता है अन्य आल्सी पुरुष नहीं ॥ २०॥

> दंबस्पत्वेत्यस्य गृतसमदऋषिः। अभिनदंबता । भृतिक् प्रकृतिइछन्दः। धैवतः स्वरः॥

मनुष्य क्या करके किस पदार्थ से बिजुली का ग्रहण करें यह विश्व।

देवस्यं त्वा सिवतुः प्रस्वेऽश्विनोर्बाह्मयां पूट्यो। हस्तांभ्यास् । पृथिव्याः स्थर्थाद्विनं पृशिष्युमङ्गिर्स्वत्वनामि । ज्योतिष्मन्तं त्वा-ग्ने सुप्रतीक्मजंस्रेगा सानुना दीद्यंतम् । शिवं-प्रजाभ्योऽहिंधसन्तंप्रथिव्याः सथस्थाद्विन पुरी-ष्युमङ्गिरस्वत्वनामः ॥ २८॥

पदार्थ:— हे ( अने ) भूगमं तथा शिल्य विद्या के जानने हारे वि-द्वान् जैसे में ( सवितुः ) सब जगत के उत्पन्न करने हारे ( देवस्य ) प्रकाशमान हंश्वर के ( प्रस्वे ) उत्पन्न किये संसार में ( अधिवनीः ) आकाश और पृथिवी के ( बाहुभ्याम् ) आकर्षण तथा धारण द्वा बाहु भों के समान और ( पूष्णः ) प्राण के ( इस्ताभ्याम् ) बल और पश्चमम के तुल्य (त्वा ) आप को आगे करके ( पृथित्याः ) भूमि के ( सथस्थात् ) एक स्थान से (पुर्शित्यम् ) प्रूर्ण संव देने हारे ( ज्योतिष्मन्तम् ) बहुत ज्योति बाले ( अजन

कोण ) निरन्तर (भानुना ) दीप्ति वे (दीद्यतम् ) अत्यन्त प्रकाशनाम (पु-रीष्यम् ) सुन्दर रक्षा करने (अश्विम् ) वायु में रहने वाली विजुली की (अङ्ग्रिस्वत् ) वायु के समान (सनानि ) निद्ध करता हूं। और जैसे (स्वा) आप का आश्रय लेके हन लोग (पृथिव्याः ) अन्तरिक्ष के (स्थस्यात् ) एक प्रदेश ने (अङ्ग्रिस्वत् ) सूत्राटमवायु के ममान वर्त्तमान (अहंसन्तम् ) को कि ताइना न करे ऐसे (पुरीष्यम् ) पालनेहारे पदार्थों में उत्तन (प्र-जाम्यः ) प्रजा के लिये (शिवम् ) मङ्गल कारक (अश्विम् ) अश्वि को (स्नामः ) प्रकट करते हैं वैसे सब लोग किया करें ॥ २०॥

भाषार्ध: — जो राज्य और प्रजा के पुरुष सर्वत्र रहने वाले बिजुली कृती अग्नि को सब पदार्थों से साधन तथा उपसाधनों के द्वारा प्रसिद्ध कर के कार्यों में प्रयुक्त करते हैं वे कल्याण कारक ऐप्रवर्य की प्राप्त होते हैं। कोई भी उत्पक्त हुआ पदार्थ बिजुली की व्याप्ति के बिना खाली नहीं रहता ऐना तुम सब लोग जानी।। २८॥

अपांपृष्ठमित्यस्य गृतसमद् ऋषिः । अग्निर्देषता । स्वराष्ट्प-

ड्रिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥

फिर मनुष्य कैपी बिजुली का ग्रहण करें यह वि०॥

अपां पृष्ठमंसि योनिर्गनेः संमुद्रम्भितः पि-न्वमानम् । वधमानो महाँ २ आ च पुष्करे दिवो मात्रया वर्गमणा प्रथस्व ॥ २९ ॥

पदार्थ:— है विद्वन् जिस कारण ( काने: ) सर्वेत्र अभिन्याम बिजुली सूप अन्ति से ( योति: ) संयोग वियोगों के जानने ( महान् ) पूजनीय (व-धंनान: ) विद्या तथा किया की कुशलता से नित्य बढ़ने वाले आप ( अ-सि ) हैं । इस लिये ( अभित: ) सब ओर से ( पिन्वनानम् ) जल वर्षाते हुए ( अपाम् ) जलों के ( एष्टम् ) आधार भूत ( पुष्करे ) अन्तरिक्ष में व-र्भमान ( दिव: ) दीमि के ( मात्रया ) विभाग बढ़े हुए ( समुद्रम् ) अच्छे प्रकार जिस में जाय की जल उठते हैं उस समुद्र ( च ) और वहां के सब पदार्थी की जान के ( वरिम्णा ) बहुत्व के साथ ( आप्रयस्य ) अच्छे प्रकार सुनों की विस्तार करने वाले हूजिये ॥ २९॥

भावार्थ:—हे मनुष्यो तुम छोग एपिबी आदि स्यूछ पदार्थों में बि-जुड़ी जिस प्रकार वर्त्तमान है वैसे ही जहों में भी है ऐसा समक्त और उस से उपकार छेके बड़े २ विस्तार युक्त हुखों की सिद्ध करो॥ २०॥

शर्मचेत्यस्य गृत्समद् ऋषिः। द्य्पती देवते। विराडार्थ्यनु-

ष्टुप्छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

भव स्त्री और पुरुष घर में रह के क्या २ सिद्ध करें यह विश्व

### शर्म च स्थो वर्म च स्थाऽछिद्रे बहुले उभे । व्यचंस्वती संवंसाथां भृतम्।श्ले पुराष्यम् ॥३०॥

पदार्थ: — हे स्त्री पुस्त्रो तुम दोनों ( शर्म ) ग्रहाश्रम ( च ) और उस की सामग्री को प्राप्त हुए ( स्यः ) हो ( वर्म ) सब भोर उस के संद्वायकारी पदार्थों को ( उमे ) दो ( बहुले ) बहुत अर्थों को ग्रहण करने हारे ( डय-चस्त्रती ) सुख की ठ्याप्ति मं युक्त ( अन्छिट्रे ) निर्दोष बिजुली और अन्तरिक्ष के समान जिस घर में धर्म अर्थ के कार्य ( स्थः ) हैं। उस घर में ( भृतम् ) योषण करने हारे ( पुरीष्यम् ) रक्षा करने में उक्तम ( अग्निम् ) अर्थन को ग्रहण करके ( संवस्त्रधाम् ) अर्थ प्रकार आस्क्राद्म करके वसी ॥ ३०॥

भावार्थ: - गृहस्य लेगों के। चाहिये कि ब्रह्मचर्य के साथ सरकार भी-र उपकार पूर्वक किया की कुशलता और विद्या का ग्रहण कर बहुत द्वारों से युक्त सब ऋतुओं में सुखदायक सब ओर की ग्झा और अग्नि आदि सा-धनो से युक्त घरों के। बना के उन में सुख पूर्वक निवास करें।। ३०।।

संवसाथाामित्यस्य गृत्सगद्ऋषिः। जाघापती देवते। निचृ

दनुष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर भी वही उक्त वि० !!

### सं वंसाथाक्षस्वविंदां सुमीचीउरंसात्मनां । अग्निमन्तर्भारेष्यन्ती ज्योतिष्मनतुमजस्मिमत्।।३१॥

पदार्थः-हे स्त्री पुरुषा तुम दोनों जें। (समीसी) अच्छेप्र कार पदार्थी की जानने (भिष्यन्ति) और सब का पालन करने हारे (स्वविंदा) सुः स्त्र की माप्त होते हुए (ज्यातिष्यन्तम्) अच्छे प्रकार से युक्त (अन्तः) मृख पदार्थी के बीच वर्त्तमान (अग्निम्) बिजुली की (इस्) ही (त्मना) (उरसा) अपने अन्तः करण से (अजस्त्रम्) निरन्तर (संवसासाम्) अन्द्रिता हुए से तो लक्ष्मी की भीग भकी ॥ ३१॥

भावार्धः-जेः गृतस्य समुख्य बिजुली के। उत्पन्न करके ग्रहण कर सकः ते हैं वे व्यवहार में द्विद्र कभी नहीं होती ॥ ३१ ॥

पुरीष्यइत्यस्य भारद्वाज ऋषिः। अग्निर्देवता । त्रिष्टुप्द्ध-

न्दः। धैवतः स्वरः ॥

विद्वान् पुरुष दिजुली को कैन्ने उत्त्वन करे यह वि० ॥

पुरीष्योऽसि विश्वभंगा अथर्वा त्वा प्रथमो निरंमन्थदग्ने । त्वामंग्रने पुष्कंग्रादध्यथंर्वा निरं-मन्थत । मूर्भो विश्वंस्य बाघतंः ॥ ३२ ॥

पदार्थ:- हे (अग्ने) क्रिया की कुग्रस्ता की सिंह करने हारे विह्नम् जो (बाघतः) शास्त्रवित् आप (पुरीव्यः) एशुओं को सुख देने हारे (अ-सि) हैं उस (त्वा) आप को (अधर्वा) रक्षक (प्रथमः) उत्तम (विश्व-भराः) सब का पेषक विद्वान् (विश्वस्य) सब संसार के (मूर्थ्नः) जापर वर्त्तमान (पुष्करात्) अन्तरिक्षसे (अधि) समीप अग्नि को (निरमन्थत्) नित्य मन्थन कम्के ग्रहण करता है वह ऐश्वर्यं को प्राप्त होता है ॥ ३२॥ भावार्थः-को इस जगत् में विद्वान् पुरुष होवें वे अपने अब्बे विधा- र और पुरुषार्थ से अग्नि भादि की पदार्थ विद्या को प्रसिद्ध करके सब मनु-च्यों को शिक्षा करें || ३२ ||

तमुखेत्यस्य भारद्वाज ऋषिः। ग्राग्निद्वता। निचृद्गायत्री
छन्दः। षड्जः स्वरः ॥
फिर भी उक्त वि०॥

### तमुं त्वा द्रध्यङ्कृषिः पुत्र ईंध् अथंवर्णः । वृत्रहणं पुरन्द्रम्॥ ३३॥

पदार्थ: — हे राजन् जैमें ( कर्षवणः ) रक्षक विद्वान् का ( पुत्रः ) पित्रंत्र शिष्य ( दृष्पक् ) सुख दायक अग्नि आदि पदार्थों की प्राप्त हुआ ( ऋषिः ) (वेदार्थ जानने हारां ( ठ ) तर्क वितर्क के साथ सपूर्ण विद्याओं का वेत्ता जिन ( स्त्रहणम् ) सूर्य के समान् शत्रुओं की मारने और ( पुरन्दरम् ) शत्रुओं के नगरों की नष्ट करने वाले आप की ( इंधे ) तेजस्वी करता है वैमे उन आ-प की सब विद्वान् लोग विद्या और विनय से उन्नति युक्त करें ॥ ३३ ॥

भावार्धः - जो पुरुष वा स्त्री साङ्गोपाङ्ग सार्थक वेदों को पढ़ के विद्वान् वा विदुषी होवें वे राजपुत्र और राजकन्याओं को विद्वान् भीर विदुषी कर के उनसे धर्मानुकूल राज्य तथा प्रजा का ठपत्रहार करवातें॥ ३३॥

तमुत्वेत्यस्य भारहाज ऋषिः। अग्निद्वता ।

निचृद्गायत्री छन्दः।षड्जः स्वरः॥
फिर्भी सक्त वि०॥

### तमुं त्वा पाथ्यो वृषा समीधे दस्युहन्तंमम्। धनुञ्ज्यक्षर्णेरणे ॥ ३४ ॥

पदार्थ: — हे बीर पुरुष जो आप (पाष्ट्य:) अन्न जल आदि पदार्थी की सिद्धि में कुशल ( दृषा ) पराक्रमी शूरता आदि युक्त विद्वान् हैं (तम् ) पूर्वी क पदार्थ विद्या जानने ( धनंजयम् ) शत्रुओं से धन जीतने ( र ) और

(दस्युइन्तमञ् ) अतिशय करके हाकुओं की नारनेवाछे (स्वा ) आश्य की बीरों की देशा राजधानी की शिक्षा है (समीधे ) प्रदीस करें ॥ ३४ ॥

भावार्थ:—राजा तथा राजपुरुषें को चाहिये कि आग्न धर्मास्मा विद्वानों से विनय और युद्धविद्या को प्राप्त हो प्रजा की रक्षा के लिये चारीं
को सार शत्रुकों को जीत कर परन ऐश्वर्य की सक्षति करें ॥ ३४ ॥

सीदेत्यस्य देवश्रवोदेववातावृद्ये । होतादेवता ।

निचृत्तिष्टुप्छन्दः। धैत्रतः स्वरः॥ फिर विद्वान् का क्या काम है यह वि०॥

सीदं होतः स्व उं छोके चिकित्वान्त्मादयां यज्ञथ संकृतस्य योनौं । देवावीर्देवान्हविषां यजास्यग्ने बृहद्यजमाने वयोधाः॥ ३५॥

पदार्थ: -- है (अग्ने) तेजस्वी विद्वन् (होतः) दान देने वाले (चिकि त्यान्) विकान् से एक आप (लोके) देखने गंग्य (स्वे) सुख में (सीद) स्थित हूजिये (सुकतस्य) अच्छे करने गोग्यकर्म करने हारे धम्मात्मा के ( योनी ) कारण में ( पद्यम् ) धम्युक्त राज्य और प्रजा के व्यवहार की ( साद्य ) प्राप्त कराइये (हविषा) देने खेने गोग्य न्याय से (देवान् ) विद्वानों वा दिव्य गुर्वो को ( यजासि ) सत्कार सेवा संगेग की जिये ( व्यक्ताने ) राजा कादि मनुष्यों में ( वय: ) बड़ी समर को ( धा: ) धारण की जिये ॥ ३५ ॥

भावार्धः—विद्वान् होगां को चाहिये कि इस जगत में दो कमें निर-गतर करें। प्रथम ब्रह्मचर्य भीर जितेन्द्रियतः आदि की शिक्षा से शरीर की रोग रहित बलसे युक्त और पूर्ण अवस्थावाला करें। दूमरे विद्या और क्रिया की कुशलता के प्रहण से आत्मा का बल अच्छे प्रकार सार्थे कि जिस से सब मनुष्य शरीर और आत्मा के बल से युक्त हुए सब काल में मानन्द मोगें। |३५||

निहोतेत्यस्य गृतस्तद ऋषिः । ऋग्निर्देवता । जिष्ठुष् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ फिर मनुष्यों का कर्त्तत्य अग०॥

### नि होतां होतृषदंने विदानस्त्वेषो दीदिवाँ२॥ अंसदत्सुदक्षः । अंदब्धव्रतप्रमितविंसिष्ठः सहस्र-म्मरः शुचिजिह्वां अगिनः ॥ ३६ ॥

पदार्थः — को जन मनुष्यक्तम की पा के ( होत्वदने ) दानशील वि द्वानों के स्थान में ( दीदिवान् ) धर्मयुक्त व्यवहार का चाहने ( त्वेषः ) शुभगुकों से प्रकाशमान ( विदानः ) ज्ञान बढ़ाने की इच्छा रखने ( शुचि- जिद्धः ) सत्यमाषण से पवित्र वाणीयुक्त ( सुदक्षः ) अच्छे बल वाला ( अ द्वधन्नतप्रमतिः ) रक्षा करने योग्य धर्मासरणहापी व्रतेतं से उत्तम बुद्धियुक्त ( वसिष्ठः ) अत्यन्त वसने ( सहस्त्रम्मरः ) असंख्य शुभगुकों को धारण करने वाला ( होता ) शुभगुकों का ग्राहक पुरुष निरन्तर (न्यमद्त) स्थित होते तो वह संपूर्ण सुख को प्राप्त हो जावे ।। ३६ ।।

भावाधी: — जब माता विना अपने पुत्र तथा कन्याओं की अच्छी जिन्सा देने पीछे विद्वान् और विद्वा के समीप बहुत काल तक स्थितिपूर्वक पद्वाचें तब वे कन्या और पुत्र मृट्ये के समान अपने कुछ और देश के प्रकाशक हों ॥ ३६ ॥

संसीद्स्वत्यंतस्य प्रस्कण्य ऋषिः। अग्निर्द्वता । निचृदार्षी बृह्ती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

इस पठनपाठन विषय में अध्यापक कीता होवे यह विश्व।

सक्ष सींदस्व महाँ २॥ अंसि शाचंस्व देववी-तमः । विधूममंग्ने अरुषं मियेध्य सृज प्रंशस्त दर्शतम् ॥ ३७॥

पदार्थ: —हे (प्रशस्त ) प्रशंसा के यीग्य (नियेष्य ) दुष्टी की एषक् करने वाले (अग्ने ) तेजस्वी विद्वान् (देवबीतमः ) विद्वानीं की अत्यस्त इष्ट आप ( विश्वनम् ) निर्मेल ( दर्शतम् ) देखने योग्य ( अरुवम् ) दुन्दर रूप को ( सन्न ) निष्ठ की जिये तथा ( शोचस्व ) पथित्र हू जिये । जिस का-रण आप ( महान् ) कड़े २ गुणों में युक्त विद्वान् ( असि ) हैं । इसल्पिये पढ़ाने की गद्दी पर ( संसीदस्व ) अच्छे प्रकार स्थित हू जिये ॥ ३५ ॥

भावार्थः — जो मनुष्य विद्वानों का अत्यन्त प्रिय अच्छे क्रपगुण और लावर्य से युक्त पवित्र बड़ा धर्मात्मा आप्त विद्वान् होवे वही शास्त्रों के प-दाने को समर्थ होता है ॥ ३९ ॥

अपादंबीरित्यस्य सिन्धुद्वीप ऋषिः । ग्रापो देवताः । न्यङ्कु-सारिणीयृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ 💢 भागे जल भादि पदार्थों के शोधने मे प्रजा में क्या होता है इस वि०॥

अपो देवीरुपं सृज मधुमतीर्यक्ष्मायं प्रजा-भ्यंः । तासांमास्थानादुजिहतामोषंघयः सुपि-

पुलाः ॥ ३८ ॥

पदार्थ: —हे श्रेष्ठ वैद्य पुरुष आप ( मधुनतीः ) मशंसित मधुर आदि गुण्युक्त (देवीः ) पवित्र ( अवः ) कलें को ( उपस्त ) उत्पक्त की जिये जिस से ( तासाम ) उन कलें के ( अस्थानात् ) आग्रय मे ( सुपिप्वलाः ) सुन्दर फलें वाली ( ओषधयः ) सोमलना आदि ओषधियों को ( प्रजाम्यः ) रक्षा करने योग्य प्राणियों के (अपक्षाय) यक्षमा आदि रोगें की निवृत्ति के लिये ( उक्तिहताम् ) प्राप्त हू जिये ॥ ३८ ॥

भावार्थ:—राजा की चाहिये कि दी प्रकार के वैद्य ग्वस्ते। एक तो सु-गन्ध आदि पदार्थों के हीम से वायु वर्षा जल और ओषधियों की शुद्ध करें। दूसरे श्रेष्ठ विद्वान् वैद्य होकर निदान आदि के द्वारा सब प्राणियों की रेश रहित स्वस्ते। इस कर्म के विना संमार में सार्वजनिक सुख नहीं है। मकता ॥३६॥

> सन्तइत्यस्य सिन्धृद्वीप ऋषिः। वागुर्देवता । विराट् त्रिष्टुष् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

भन्ते वायुमीत्रिश्वां दधात्तानाया हृदयं यद्दिकंस्तम् । यां देवानां चरंसि प्राणथेन क-समै देव वर्षडस्तु तुभ्यंम् ॥ ३९॥

पदार्थः — हे पति राणी (उत्तानायाः) बहे शुभलक्षणों के विस्तार से युक्त (ते) आप का (यत्) जो (विकस्तम्) अनेक प्रकार से शिक्षा को प्राप्त हुआ (हृत्यम्) अन्तः करण है। उस की यक्त से शुद्ध हुआ (भातरि-श्रा) आकाश में चलने वाला (वायुः) पवन (संद्धातु) अच्छे प्रकार पृष्ट करे हे (देव) अच्छे सुख देने हारे पति स्वामी (यः) जे। विद्वान् आप (प्राणयेन) सुख के हेतु प्राण वायु से (देवानाम्) धर्मात्मा विद्वानों का जिस अनेक प्रकार से शिक्षित हृद्य को (चरित) प्राप्त है।ते हो उस (कस्मै) सुख्यक्तप (तुम्पम्) आप के लिये मुक्त से (वषट्) किया की कुश्रस्ता (अस्तु) प्राप्त है।वे हो स्था

भावार्थ:-पूर्ण जवान पुरुष जिम ब्रह्मवारिणी कुमारी कन्या के साथ विवाह करें उन के साथ विस्तु कभी न करें। जो कन्या पूर्ण युवती स्त्री जिस कुमार ब्रह्मवारी के माथ विवाह करें उस का अनिष्ट कसी मन से भी न विवार इस मकार दोनों परस्पर प्रसन्न हुए प्रीति के साथ घर कार्या संसालें॥ ३९ ॥

सुजातइत्यस्य सिन्धुद्वीप ऋषिः। ऋग्निर्देवता । भुगिनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर भी उक्त विषय का उपदेश अ।

मुजातो ज्योतिषा मह शर्म वस्र्थमासंदृत्स्तः। वासो अग्ने विश्वस्र्यूथ संव्ययस्व विभावसो ॥ ४०॥ पदार्थ: — हे (विभावसी) प्रकाश सहित थन से युक्त (असी) अधि के तुस्य तेजस्वी (ज्ये।तिषा) विद्या प्रकाश के साथ (अभात: ) अच्छे प्र- किंद्र आप (स्व: ) सुखदायक (वक्तथम् ) श्रेष्ठ (श्रम्म ) घर की (आस- दत्त् ) अच्छे प्रकार प्राप्त हूजिये (विश्वक्तयम् ) अनेक चित्र विचित्रक्रपी (वास: ) वक्त की (संवयस्व ) धारण की जिये ॥ ४०॥

भावार्थः — इस मन्त्र में वाचक लुः - विवाहित स्त्री पुरुषों की चाहिये कि जैसे सूर्यों अपने प्रकाश से सब जगत् की प्रकाशित करता है वैसे ही अपने सुन्दर बस्त और आभूषणों से शाभायमान है के घर आदि वस्तुओं की नदा पवित्र स्वर्षे ॥ ४०॥

उदुतिष्ठेत्यस्य विश्वमना ऋषिः। ग्राग्निद्वता । भुरिगनुष्ठुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

किर भी छिद्धानीं का कत्य अगले मन्त्र में कहा है।।

उदं तिष्ठ स्वध्वरावां नो देव्या धिया । हशें च भासा हंहता संशुक्कित्राग्नें याहि सुशस्ति-भिः ॥ ४१ ॥

पदार्थ:—हे (स्वष्वर) अच्छे माननीय ठण्वहार करने वाले सज्जन विद्वन् गृहस्य आप निरन्तर (चित्रष्ठ) पुरुषार्थ से उन्नति की प्राप्त हो के अन्य मनुष्यों को प्राप्त सदा किया की जिये (देठ्या) शुद्ध विद्या और शिक्षा से युक्त (धिया) बुद्धि वा क्रिया से (मः) हम लोगों की (अव) नक्षा की जिये हे (अग्ने) अग्नि के समान प्रकाशमान (सशक्तिः) अच्छे पवित्र पदार्थों के विभाग करने हारे आप (उ) तर्क के साथ (दूशे) देखने को (सहना) बड़े (भाषा) प्रकाशक्तप सूर्य के तुल्य (सशक्तिः) सुन्दर प्रशंसित गुष्यों के साथ सब विद्याओं को (याहि) प्राप्त हू जिये। और हमारे लिये भी सब विद्याओं को प्राप्त की जिये ॥ ४१॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाश्वकलु०-विद्वान् लोगें की शाहिये कि शुद्ध विद्या और खुद्धि के दान से सब मनुष्यों की निरन्तर रक्षा करें। क्यों कि अच्छी शिक्षा के विना मनुष्यों के सुत्त के लिये और के हैं भी आग्रय नहीं है। इसलिये सब की उचित है कि आलस्य और कपट आदि कुक में की खेड़ के विद्या के प्रचार के लिये नदा प्रयत्न किया करें।। ४१।।

ऊर्ध्वइत्यस्य कण्वऋषिः। अग्निद्वता । उपरिष्ठाद्वृहती

छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फिर भी उक्त विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

### क्रध्वं क षुण क्रतये तिष्ठां देवो न संविता। क्रध्वों वाजंस्य सनिता यद्यञ्जिभिवांघद्रिर्विद्व-यांमहे ॥ ४२ ॥

पदार्थ: —हे अध्यापक विद्वान् आप ( ऊर्ध्वः ) ऊपर आकाश में रहने वाले (देवः ) प्रकाशक ( सविता ) सृष्ट्यं के ( न ) ममान ( नः ) हमारी ( ऊत्रये ) रक्षा आदि के लिये ( सुतिष्ठ ) अच्छे प्रकार स्थित हू जिये ( यत् ) जी। आप ( अज्ञिभिः ) प्रकट करने हारे किर्यों के मट्ट्श ( बाधिंद्रः ) युहु विद्या में कुशल बुद्धिमानों के माथ ( वाजस्य ) विज्ञान के ( सनिता ) सेवन हारे हू जिये ( र ) रुसी को हम लोग ( विह्नयामहे ) विशेष करके बुलाते हैं ॥ ४२॥

भावार्धः - इस मन्त्र में वाचकलु० - अध्यापक और उपदेशक विद्वान् को चाहिये कि जैसे सूर्य भूमि और मन्द्रमा आदि लोकों से जपर स्थित होके अपनी किरगों दे सब जगत् की रक्षा के लिये प्रकाश करता है। वैसे उत्तम गुगों से विद्या और न्याय का प्रकाश करके सब प्रजाओं की सदा सुशोधित करें। 13२॥

सजात इत्यस्य त्रित ऋषिः। ग्राग्निर्देवता।

विराट्तिष्टुप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

अब पिता पुत्र का व्यवहार अगले मन्त्र में कहा है॥

### सजातो गर्भी असि रोदंस्योरग्ने चार्ह्विमृंत ओषंधीषु । चित्रः शिशुः परि तमांक्षस्यक्तन् प्र-मातृभ्यो अधि कनिन्नदद्गाः ॥ ४३ ॥

पदार्थ:—हं (अग्ने) विद्वन् जो आप जैने (रे।द्र्योः) आकाश और पृथित्री में (जानः) प्रमिद्ध (चारुः) सुन्दर (ओषधीषु) सोसलतादि ओ-षधियों में (विभृतः) विशेष करके धारण वा पोषण किया (चित्रः) आन्द्र्यर्थस्य (गर्भः) स्वीकार करने योग्य सूर्य् (मःतुर्भ्यः) मान्य करने सारी माता अर्थात् किरणों से (समांसि) रात्रियों तथा (अक्तून्) अध्येरों को (पर्याधकनिकद्त्) सब और से अधिक करके चलता हुआ (गाः) चलाता है वैसे ही (शिशुः) बालक (गाः) विद्या को प्राप्त है विं ॥ ४३॥

भावार्थ: — जैमे ब्रह्म वर्ष्य आदि अच्छे नियमों से उत्पन्न किया पुत्र विद्या पढ़ के माता पिता की मुख देता है वैमे ही माता पिता की चाहिये कि प्रजा की सुख देवें ॥ ४३ ॥

स्थिरोभवेत्यस्य त्रित ऋषिः अग्निर्द्यदा विराडनुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥ अब माता विता भवने सन्तानीं को किस प्रकार X शिक्षा करें यह विश्रा

### स्थिरो भंव बीड्वुङ्ग आशुभैव वाज्यवन् । पृथुभैव सुषद्रस्त्वमुग्नेः पुरीष्वाहणः ॥ ४४ ॥

पदार्थ: — हे (भर्वन्) विज्ञान युक्त पुत्र तू विद्याग्रहण के लिये (स्थितः) दूढ़ ( भव ) हो ( वाजी ) नीति को प्राप्त होके ( वीडुक्कः ) दूढ़ भित बल-वान् भवयवीं से युक्त ( आणुः ) शीप्र कर्म करने वाला ( भव ) हो तू (अग्नेः ) अग्नी संबन्धी ( सुषद्ः ) सुन्दर व्यवहारों में स्थित और ( पुरीषवा-हणः ) पालन आदि शुभकर्मी को प्राप्त कराने वाला ( पृथुः ) सुल का विस्तार करने हारा ( भव ) हो ॥ ४४॥

भाषार्थ: — हे अच्छे सन्तानों तुम को चाहिये कि ब्रह्म नर्थ सेवन से शरीर का बल भीर विद्या तथा अच्छो शिक्षा से भारता का बल पूर्ण दूह कर स्थिरता से रक्षा करो और आग्नेय आदि अख किद्या से शत्रुओं का विमाश करी हम प्रकार माता विता अपने सन्तानों को शिक्षा करें। ४४ ॥

शिवइत्यस्य चित्र ऋषिः । अनित्र्वेवता । विराद्पथ्या-

बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

फिर उन को प्रका में कैसे वर्तना चाहिये वन वि: ॥

### क्षावो भंव प्रजाभ्यो मानुंषीभ्यस्त्वमंङ्गिरः। मा द्यावांष्ट्रियिवी अभि शोचीर्मान्तरिक्षं मा व-नुस्पतीन् ॥ ४५॥

पदार्थ: — हे (अङ्गिर:) प्राचीं के समान विष्य सुमन्तान तू (भानु-बीभ्य:) मनुष्य आदि (प्रजाभ्य:) प्रमिद्ध प्रजाओं। के लिएं (शिष्ठ:) क स्थाणकारी मङ्गलम्य (अब) हे। (द्यावाएधित्री) सिजुली और भूनि के विषय में (मा) मन (अभिशोधीः) अतिशोध मन कर (अन्तिश्तम्) अ-वकाश के थिषय में (मा) मन शोध कर और (यनस्पतीन्) बट आदि वनस्पतियों का शोध मन कर ॥ ४५॥

भावाधी: - सुमन्तानों को चाहिये कि प्रता के प्रति मङ्गलाचारी हो के पृथिबी आदि पदार्थों के विषय में शोक र्राहत होतें। किन्तु इन सब पदार्थों की रक्षा विधान कर उपकार के लिये उत्ताह के साथ प्रयक्ष करें ॥४५॥

प्रैतुवाजीत्यस्य चित ऋषिः। अग्निर्देवताः । ब्राह्मी-ं यहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

फिर भी उक्त विवा

प्रेतुं वाजी किनक्रद्वन्नानंद्रसंमः पत्वां । मरंक्रप्ने पुराष्ट्रं मा पाद्यायुंषः पुरा । इषाप्नि

### वृषंणं भरंत्रुपां गर्भंध समुद्रियंम् । अग्न आ-यांहि वीतये ॥ ४६॥

पदार्थ:—है (अग्ने) विद्वन् उत्तम सन्तान तू (किनिकदत्) चलते भीर (नानदत्) शीघ्र शब्द करते हुए (रासमः) देने योग्य (पत्वा) निस्त वर्षों की अवन्या से (प्रा) पहिले (मा) न (प्रेतु) मरे (प्रोव्यम्) रक्षा के हेतु पदार्थों में उत्तम (अग्नम्) बिजुली (मःन्) धारण करता हुआ (मापदि) इधर उधर मत माग जैसे (घृषा) अतिबल्यान् (भपाम्) जलों के (ममुद्रियम्) समुद्र में हुए (गर्भम्) स्वीकार करने योग्य (वृषणम्) वर्षांकरने हारे (अग्निम्) सूर्यं को (भरन्) धारणकरता हुआ (स्रीत्ये) सुखों की व्यामि के लिये (आयाहि) अच्छे प्रकार प्राप्त हो ॥ ४६ ॥

भावाधी: - राजा प्रादि मनुष्यों को योग्य है कि अपने सन्तानों की विषयों की लोलुपता में खुड़ा के ब्रह्म वर्ष्य के साथ पूर्ण अवस्था को घारण कर अग्नि आदि पदार्थों के विज्ञान से धम्में युक्त व्यवहार की उम्नति करातिं॥ ४६॥

ऋति मित्यस्य जितक्काषिः । अग्निर्देवता । विराङ् ब्राह्मी जि-प्रृप् छन्दः । घेवतः स्वरः ॥ मनुष्यों को क्या २ आचरण करना और क्या २ छोड़ना चाहिये यह विश्र ॥

ऋतः मृत्यमृतः सत्यम्गिनं पुरिष्यमङ्गिरुखद्भरामः । ओषंधयः प्रतिमोदध्वम्गिनमृतः
शिवम्।यन्तंमभ्यत्रं युष्माः । व्यस्यन् विश्वा
अनिरा त्रमीवानिषीदंद्वो अपं दुर्मतिं जंहि ॥४०॥

पदार्थ:—हे तुसन्तानो जैसे इन लोग (ऋग्स्) यथाये (सत्यम्) नाश रहित (मातम्) कठयित्रधारी (सत्यम्) सत्युक्षों में श्रेष्ठ तथा सत्य सानना बोलना और करना (पुरीव्यम्) रक्षा के साधनों में उत्तन (अध्मिम्) बिजुली को (अङ्गिरस्वत्) वायु के तुल्य (भरामः) धारण करते हैं (एतम्) इन पूर्वोक्त (आयन्तम्) प्राप्त हुए (शिवम्) मङ्गलकारी (अग्निम्) बिजुली को प्राप्त हो के तुन लोग भी (अग्निमोद्ध्वम्) आन्निद्त रहो जो (ओषध्यः) जौ आदि ओषधि (युव्माः) तुम्हारे (प्रति) लिये प्राप्त होवें उन को हम लोग धारण करते हैं वैसे तुन भी करो । हे वैद्य आप (विश्वाः) सब (अनिराः) जो निरन्तर देने योग्य न हों (अभीवाः) ऐसी रोगों की पीड़ा (ठयस्यन्) अनेक प्रकार से अलग करते श्रीर (अञ्च) इस आयुर्वेद विद्या में (निषीदन्) स्थित हो के (नः) हम लोगें की (दुर्मिनम्) दुष्ट बुद्धि को (अपक्रिः) सब प्रकार दूर की जिये इस प्रकार हह वैद्य की प्रध्येना करो ॥ ४०॥

भावार्थ:—हे मनुष्यो तुप लोगों को उचित है कि यथार्थ अविनाशी पर कारण ब्रह्म दूसरा कारण यथार्थ अविनाशी अठयक्त कीव सत्य भाष-णादि तथा प्रकृति से उत्पन्न हुए अन्त और ओषि आदि पदार्थों के धारण से शारि के ज्वर आदि रोगों और आत्मा के अविद्या आदि दोषे। को खुड़ा के मद्य आदि द्रव्यों के रयाग से अच्छी बुद्धि कर और सुख की प्राप्त हो के नित्य आनन्द में रहा। और कभी इस से विपरीत आवरण कर सुख की खोड़ के दु:खमागर में मत गिरा।। ४९।।

अंषिधयइत्यस्य ज्ञित ऋषिः । अग्निर्देवता । भुरिगनुष्ठुष् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

क्षियें के। क्या २ आवरण करना चाहिये यह वि०॥

त्रोषंधयः प्रति गृभगित पुष्पंवतीः सुपिष्पुलाः। अयं वो गर्भ ऋत्वियः प्रत्न छस्धस्थमासंदत्॥४८॥ पदार्थः—हे विको तुन होग नो ( नोनवकः ) नोनहता नि नोवि हैं जिन से ( जगम् ) यह ( ऋत्वियः ) ठीक आतुकाल की प्राप्त हुना (गर्भः) गर्भ ( वः ) तुक्तारे ( प्रजम् ) प्राचीन ( सथस्यम् ) नियत स्थान गर्भाशय की प्राप्त होते उन ( पुरुपवतीः ) श्रेष्ठ पुरुपों वाली ( स्रुपिप्पलाः ) सुन्दर फ्लीं से युक्त कीषधियों को ( प्रतिग्रन्थीत ) निश्चय करके ग्रहण करी ॥४८॥

भावार्थ: — माता विता की चाहिये कि अवनी कन्याओं की ठ्याकर-या आदि शास्त्र पढ़ा के वैद्यकशास्त्र वढ़ावें। जिम से ये कन्या छोग रोगों का नाश और गर्भ का स्थापन करने वाकी ओषधियों को जान और अ-च्छे सन्तानों को उत्पन्न करके निरन्तर आनन्द भोगें॥ ४८॥

विपाजसेत्यस्योत्कील ऋषिः। ग्राग्निर्देवता । त्रिष्टुप्छन्दः।

घेवतः स्वरः॥ धरण्या

विवाह के समय खी और पुरुष क्या २ प्रतिका करें यह विशी

विपाजंसा पृथुना शोशुंचानो बाधंस्व हिषो रत्तमो अमीवाः । सुशर्मगो बृहतः शर्मशो स्याम्गनेरह७ सुहर्वस्य प्रगोतो ॥ ४९ ॥

पदार्थ:—हे पते जो आप ( पृथुना ) विस्तृत ( वि ) विविध प्रकार के ( पाजमा ) बल के माथ ( शोग्राचानः ) शोग्र शुदु मदा वर्ते और ( झ-मीकाः ) रोगों के समान प्राणियों की पीड़ा देने हारों ( रलसः ) दुष्ट द्वि-वः) शन्नु ऋप व्यक्तिचारिणी खियों को (बाधस्त्र) ताड़ना देवें तो मैं ( ख-हतः ) बड़े ( सुशर्मणः ) अच्छे शोभायमान ( सुहवस्य ) सुन्दर लेना देना, व्यवहार जिम में हो ऐसे ( अग्नेः ) अग्नि के तुल्य प्रकाशमान आपके ( श्रम्णा ) सुखकारक घर में और ( प्रणीती ) सत्तम धर्मयुक्त नीति में आप की खी ( स्याम् ) शोका ॥ ४७ ॥

भावार्थ:—विवाह समय में स्त्री पुरुष की चाहिये कि व्यक्तिचार छी। इने की प्रतिका कर व्यक्तिचारिणी स्त्री और सम्पट पुरुषों का संग सर्वधा देश आपस में भी अति विषयासक्ति की देश और ऋतुगामी है। के पर- स्पर प्रीति के साथ पराक्रम वाले सन्तानों की उत्पक्त करें। वधे कि खी वा पुरुष के लिये अप्रिय आयु का नाशक निन्दा की येश्य कर्म द्वयसियार के समान दूसरा को के भी नहीं है इसलिये इस स्यमियार कर्म की सब प्रकार छे। इ और धर्माचरण करने वाला है। की पूर्ण अवस्था के शुख की। भीगें॥ ४९॥

> आपोहिष्ठत्यस्य सिन्धुद्वीप ऋषिः । आपो देवता । गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

अब विवाह किये स्त्री और पुरुष आपन में कैने वर्त यह विवा

#### आपो हिष्ठा मंयोभुव्स्तानं ऊर्जे दंधातन । महे रगाांय चक्षंसे ॥ ५०॥

पदार्थ:-हे (आप:) जलों के समान शुमगुशों में ठयाप्त होने वाली श्रेट्ट खियो जी तुम लोग (मयोभुव:) शुल भोगने वाली (स्थ) हो (ता:) वे तुम (जर्जे) बलयुक्त पराक्रम और (महे) बड़े २ (चक्ष से) कहने योग्य (रणाय) संग्राम के लिये (न:) हम लोगों को (हि) निश्चय करके (द्धान्तन) धारण करो।। ५०।।

भावार्थः - इस मन्त्र में बावक हु० - जैसे खी अपने पतियों को रक्खें वैसे पति भी अपनी २ खियों को मदा सुख देवें। ये देगों युद्ध कर्म में भी एषक् २ न वर्से। अर्थात् इकट्टे ही सदा बर्साव रक्खें॥ ५०॥

> योवहत्यस्य सिन्धुर्द्वाप करिषः। आपो देवताः। गायत्रीछन्दः। षड्जः स्वरः॥ किर भी बही उक्त विषय अगले मंत्र में कहा है॥

यो वंः शिवतंम्रो रस्तस्यं भाजयतेह नंः । उशतीरिव मातरंः ॥ ५१ ॥ पदार्थः - हे खियो (वः) तुम्हारा और (नः) हमारा (इह्) इस गृहाश्रम में जो (शिवतमः) अत्यन्त सुखकारी (रसः) कर्त्तव्य भानन्द् है (तस्य) उस का (मातरः) (उशतीरिव) जैसे कामयमान माता अपने पुत्रों की सेवन करती हैं वैसे (माजयत) सेवन करो। । ५१।।

भावार्थ:-स्त्रियों के। चाहिये कि जैसे माता पिता अपने पुत्रों का से-सन करते हैं वैसे अपने २ पतियों की प्रीतिपूर्व के सेवा करें। ऐसे ही सपनी २ स्त्रियों की पति भी सेवा करें। जैसे प्यांग प्राणियों के। जल तृप्त करता है वैसे अध्ये स्वभाव के आनन्द से स्त्री पुरुष भी प्रत्यर प्रसन्त गहें।। पुरु।।

तस्माइत्यस्य सिन्धुदीप ऋषिः। आपो देवताः।
गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥ X
किर भी उक्त विषय का उदेश भगते मंत्र में किया है॥
तस्मा अरंङ्गमाम वो यस्य क्षयांय जिन्वंथ।
आपो जन्यंथा च नंः॥ ५२॥

पदार्थ:—है (आपः) जलें के समान शान्त स्वभाव से वर्तमान खियो जी तुम लोग (नः) इम लोगों के (क्षयाय) निवासस्थान के लिये (जिन्वय) तृप्त और (जनयथ) अच्छे सन्तान तृत्पन करें। तन (वः) तुम लोगों के। इस लेगा (अरम्) सामर्थ के साथ (गमाम) प्राप्त है।वें। जिस्थम युक्त व्यवहार की प्रतिशा करें। तम का पालन करने वाली है।ओ सीर तसी का पालन करने वाले इस लेगा भी है।वें।। ५२।।

भावार्थ: — जिस पुरुष की जें। स्त्रों वा जिस स्त्रों का जें। पुरुष है। वे भावस में किसी का अनिष्ट चिन्तन कदापि न करें ऐसे ही सुख और सन्तामें। से शिक्षायमान है। के धर्मा से घर के कार्य करें।। ५२।।

> मित्रइत्यस्य सिन्धुडीप ऋषिः। मित्रो देवताः। 🗶 उपरिष्ठाद्बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ फिर भी बही विषय अगले मन्त्र में कहा है॥

मित्रः मुछ सृज्यं पृथिवीं भूमिं च ज्योतिषा

#### मह । सुजातं जातवेदसमयक्ष्मायं त्वासक्षसंजा-मि प्रजाभ्यः ॥ ५३ ॥

पदार्थ:—हे पते जो आप ( नित्र: ) सब के होके नित्र ( प्रजाम्य: ) पालने योग्य प्रभाओं को ( अयंश्माय ) आरोग्य के लिये ( ज्योतिषा ) विद्या और न्याय की अच्छी शिक्षा के प्रकाश के ( सह ) साथ (प्रथिवीम्) अन्तरिक्ष ( च ) और ( भूमिम् ) पृथित्री के साथ ( संस्कृत्य ) सम्बन्ध कर के मुक्त की सुख देते हैं। । उस ( सुजातम् ) अच्छे प्रकार प्रसिद्ध ( चानवेद सम् ) वेदों के जानने हारे ( त्या ) आप की मैं ( संस्कृत्य ) प्रसिद्ध करती हूं । ५३ ॥

भावार्थ: — स्त्री पुरुषों की चाहिये कि श्रेष्ठ गुणवान् विद्वानों के संग मे शुद्ध आचार का ग्रहण कर शरीर और आत्मा के आरोग्य की प्राप्त हों के अच्छे २ सम्तानों की उत्पक्त करें || ५३ ||

> रुद्राइत्यस्य सिन्धुद्धीप ऋषिः। रुद्रा देवताः। अनु-ष्टुप्छन्दः। गान्धारः स्वरः॥ फिर भी वही विश्॥

#### कुद्राः मुळ सृज्यं प्रिथिवीं बृहज्ज्योतिः समी-धिरे । तेषीं भानुरजंस्र इच्छुको देवेषुं रोचते ॥ ५४ ॥

पदार्थ:—हे स्त्री पुरुषो (इत्) जैसे (सद्राः) प्राणवायु के अवयव क्रय समानादि वायु (संस्त्रय) मूर्य को उत्यक्त कर के (पृथिवीम्) भूमि को (बहुत्त) बड़े (ज्यातिः) प्रकाश के साथ (समीधिरे) प्रकाशित करते हैं (तेषाम्) उन से उत्यक्त हुआ (शुक्तः) कान्तिमान् (भानुः) सूर्य (देवेषु) दिव्य पृथिवी आदि में (अजस्तः) निरम्तर (रोचते) प्रकाश करता है वैसेही विद्यास्त्रपी न्याय सूर्य का उत्पन्न कर के प्रका पुरुषों का प्रकाशित स्त्रीर उन से प्रकाओं में दिव्य सुख का प्रचार करे। ॥ ५४॥

भावार्थः — इम मन्त्र में उपमालं - जैसे वायु सूर्यं का सूर्यं प्रकाश का प्रकाश नेत्रों से देखने के उपवद्दार का कारण है वैसे ही स्त्री पुरुष आ-पस के सुख के साथन उपनाथन करने वाले है। के सुखें। के सिद्ध करें । १५४॥ में संस्थासित्यस्य सिन्धुडीप ऋषिः। सिनीवार्ला दंवता।

विराडनुष्टुण्डन्दः। गान्धारः स्वरः॥
कियों के किसी दानी रखनी चाहिये यह विष्णा 🗶
सक्षसृष्ट्रां वसुभी कृदैधीरैः कर्मण्यां मृदंम् ।
हस्तांभ्यां मृद्धीं कृत्वा सिनीवाली कृणोतु ताम्
॥ ५५॥

पदार्थ:—हे पते आप जैसे कारीगर मनुष्य ( इस्ताम्याम् ) हाथों से ( कर्मग्याम् ) क्रिया से निहु की हुई ( मृर्म् ) मही की येग्य करता है जैसे ( घीरै: ) अच्छा संपम रखने ( वस्तिः ) जे। चौबोम वर्ष ब्रह्मचर्य के से- वन से विद्या की प्राप्त हुए ( कर्दैः ) और जिन्होंने चवालीस वर्ष ब्रह्मचर्य के से- वन से विद्या बल के। पूर्ण किया है। इन्हें। में ( संस्कृष्म् ) अच्छी शि क्षा की प्राप्त हुई है। उस ब्रह्मचारिणी युवती की ( मृद्धीम् ) कीमल गुण स्वभाव वाली ( क्योतु ) की जिये भी। जे। स्त्री ( क्षिनीव।ली ) प्रेयबहु क स्याओं की बलवान् करने वाली है ( काम् ) उस की अपनी स्त्री कर्ष सु खी की जिये ॥ ५५॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वाचकलु :- जीते कुम्हार आदि कारीगर छे। ग जल मही की की मल कर उस ने घड़े आदि पदार्थ बना के छल के काम सिद्ध करते हैं वैसे ही विद्वान् माला पिला से शिक्षा की माप्त हुई हृद्य की प्रिय ब्रह्मचारिणी कन्याओं। के। पुरुष छे। ग विवाह के छिये ग्रहण करके सब कान सिद्ध करें। ५५॥

सिनीवालीत्वस्य सिन्धुढीप ऋषिः। अदितिदेवता । विराडनुष्टुप्छन्दः। गान्धारः स्वरः ॥ किर भी पुर्वोक्त विष्णः॥

## े सिन्छि।ली सुंकपुर्दा सुंकुर्छारा स्वौपुशा। सा तुभ्यमदिते मुद्योखां दंधातु हस्तयोः॥ ५६॥

पदार्थ: — हे ( महि ) सत्कार के योग्य (अदिते) अखंडिन आमन्द भे। गमे वाली खी जो ( सिनीवाली ) प्रेम से युक्त ( सुकपदों ) अच्छे केशें वाली ( सुकुरीरा ) सुन्दा श्रेष्ठ कर्मी को सेवने हारी और ( स्वीपशा ) अच्छे स्वादिष्ट भीजन के पदार्थ बमाने बाली जिम ( तुभ्यम् ) तेरे ( इस्तयोः ) हाथों में ( उखाम् ) दाल आदि रांथने की बटलोई को ( दथातु ) धारण करें ( सा ) सस का तु नेवन कर ॥ ५६ ॥

भावार्थ:- श्रीव्ठ स्त्रियों के। उचित है कि अव्धी शिक्षित चतुर दामियों की रक्सें कि जिस से सब पाक आदिकी सेवा ठीक २ मनय पर हातीरहे ॥५६॥

> उखामित्यस्य सिन्धुद्धीप ऋषिः। ग्रदितिर्देवता। भुरिग्बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ फिर भी बही विश्र॥

उखां कृंणोतु शक्त्यां बाहुम्यामदितिर्धिया। माता पुत्रं यथोपस्थे साग्निं विभर्त्तुं गर्भ आ मुखस्य शिरोऽसि॥ ५७॥

पदार्थ: — हे ग्रहस्य पुरुष जिम कारण तू ( मखस्य ) यक्त की ( शिरः) उत्तमाङ्ग की समान ( अपि ) है इम कारण आप ( थिया ) बुद्धि वा कमें से तथा ( शक्त्या ) पाक विद्या के मामध्यं और ( बाहुम्याम् ) दोनों बाहु मां से ( उखाम् ) पकाने की खटलोई को ( कणोतु ) मिद्ध कर जो (अदितिः ) जननी आप की स्त्री है ( सा ) वह ( गर्भे ) अपनी कोख में ( यथा ) जैसे माता ( उपस्थे ) अपनी गोद में ( पुत्रम् ) पुत्र को सुल्पूर्वक बैठावे वैसे ( अग्निम्) अग्न के समान तेजस्वी वीटर्ष को ( बिसर्स् ) धारणकरे ॥५॥

भावार्थ: -- इस मंत्र में उपमालंश-कुमार स्त्री पुरुषों को योग्य है कि अक्षाबर्थ के साथ विद्या और अच्छी शिक्षा की पूर्ण कर बल बुद्धि और पराक्षनमुक्त सन्तान स्थक होने के लिये वैद्यक्षशास्त्र की रीति से बही २ कोचियों से पाक बना के भीर विधियूर्वक गर्नाधान करके वीछे पच्य से रहें और आपस में नित्रता के साथ वर्ष के पुत्रों के गर्भाधानादि कर्म किया करें। १० ॥

षसपस्त्रेत्यस्य सिंधुद्वीप ऋषिः । वसुरुद्रादित्यविद्वेदेवा देवताः । पृत्रीर्श्वस्योत्तरार्दस्य चोत्कृती छन्दसी । षद्वजः स्वरः ॥

किर स्त्री पुरुष क्या कर के क्या करें यह विव ।)

वसवस्त्वा कृण्वन्तु गायुत्रेण छन्दंसाऽङ्गिर्-स्वद्भवासि पृथिव्यसि धार्ण मिये प्रजाक राय-स्पोषेङ्गौपत्यथ सुवीय्यंथ सजातान्यजमानाय मुद्रास्त्वां कृणवन्तु त्रेष्ट्रंभेन् छन्दंसाऽङ्गिर्सवद्रु-वास्युन्तिर्त्त्तमासि धार्या मियं प्रजाध राय-स्पोषंङ्गीपत्यक सुवीय्यैक सजातान्यजंमानाया-<u> इंदित्यास्त्वां कृगवन्तु जार्गतेन छन्दंसाईङ्गर्स्व-</u> द्रवासि द्यौरंसि धारया मियं प्रजाक रायस्पोषं-ङ्गौपत्यथ सुवीय्यैथ सजातान्यजमानाय विश्वे त्वा देवा वैश्वान्राः कृण्वन्त्वातृष्टुभेन छन्दंसा-ङ्गिरुस्वद्भवामि दिशों ऽसि धारया मियं प्रजाध ग्रायस्पोषेङ्गोपत्यथ सुवीर्यंथ सजातान्यजमा-नाय ॥ ५८ ॥

पदार्थ: - हे ब्रह्म कारिणी कुमारी स्त्रों की तू ( अङ्गित्स्वत् ) धनंतव प्राज वायु के समतुल्य ( धुवा ) निञ्चल ( अमि ) है और ( एथिट्यसि ) वि-स्तृत सुख काने हारी है उस (त्वा ) तुम को (गायक्रेज ) वेद में विधान किये ( छन्द्वा ) गायत्री आदि छन्दों से ( वसवः ) चौबीमध्ये ब्रह्मस्क्ये रहने बाले विद्वान् लोग मेरी स्त्री (क्यवन्तु ) करें। हे कुमार अह्मचारी पुत्तव की तू ( अङ्गिरस्थत् ) प्राणवायु के समान निश्चल है और (पृथिवी) पृथिकी के समान समायुक्त (अभि । है जिस (त्या) तुम की (वमवः) वक्त ब्रम्न संज्ञक विद्वान् लोग (गायत्रेण) वेद में प्रतिपादन किये ( इन्द-सा ) गायत्री भादि छन्दों से मेरा पति ( रूप्वन्तु ) करें । सी तू ( निव ) अपनी विषयत्नी मुक्त में (प्रजाम्) सुन्दर सन्तानों (राष:) धन की (पोषम्) पुष्टि (गीवत्यम्) गी प्रियवी वा वाणी के स्त्रामीवन और ( सु-बोर्स्यम् ) सुन्दर पराक्रम को (धारय) स्थापन कर । में तू दीनों (सजा-सान् ) एक गर्भां शय से उत्पन्न हुए सब भन्तानों को (यजमानाय) विद्या देने इ.रे साचार्यको विद्या ग्रहण के लिये समपंण करें। हे स्त्रिको तू ( अङ्गिरस्वत् ) आकाश के समान ( धुवा ) निञ्चल ( असि ) है और ( अ-न्तरिक्षम् ) अविनाशी प्रेम युक्त (असि ) है उस (त्वा) तुमः का (सद्राः) सद्भ संज्ञक चवालीमवर्ष ब्रह्मचर्य सेवने हारे विद्वान् लोग ( त्रैष्टुमेन ) वेद में कहे हुए ( छन्दमा ) त्रिष्टुप्छन्द से मेरी स्त्री ( क्रयवन्तु ) करें। हे बी<sup>र</sup> पुरुष जो तू आकाश के समान निश्चल है और दूढ़ प्रेम से युक्त है जि तुम की चवालीसवर्षे ब्रह्मचर्य का ने हारे विद्वान् लोग वेद में प्रतिपार्हिन किये किन्दुप्छन्द से मेरा स्वामी करें। यह तू (मिंग्य) अपनी ब्रियप, ता मुक्त में (प्रजाम्) बल तथा सत्वधर्म से युक्त सन्तामी (शय:) राज्य लि-हमी की ( योषम् ) पुष्टि ( गौपत्यम् ) पढ़ाने के अधिष्ठातृत्व और ( ध्रुवी-र्थम्) अच्छे पराक्रम को (धारय) धारण कर मैं तू दोनों ( सकातान ) एक चदर से उत्वन हुए सब सन्तानों को अच्छी शिक्षा देकर बेद विद्या की शिक्षा होने के लिये ( यजमानाय ) अङ्ग उपाङ्गों के सहित वेद पहुँगने हारे अध्यापक को देवें। हे विद्वान की जो तू ( अङ्गिरस्वत ) ( भूवा ) अवल ( असि ) है ( ह्योः ) चूटर्य के सहूत्र प्रकाशः नाम

( असि ) है उस ( त्वा ) तुम को ( आदित्याः ) अहताली वसर्व अक्षाचर्य कर के पूर्ण विद्या और बल की प्राप्ति से आप्त सत्यवादी धर्मात्मा विद्वान् लोग (जागतेन ) वेद में कहे ( छन्दसा ) जगनी छन्द से मेरी पक्षी ( हन-ववन्तु ) करें । हे विद्वान् पुरुष को तू आकाश के तुल्य दूढ़ और सूर्य के तुल्य तेजस्वी दे उस तुभ की अइतालीसवर्ष असाचर्या सेवने वाले पूर्व विद्या से युक्त धर्मातमा त्रिद्वान् लोग वेदीक्त जगती छन्द् से मेरा पति करें। वह तू (मयि) अपनी प्रिय भार्यों मुक्त में ( प्रजाम् ) शुभगुणों से युक्त सन्तानों (राय:) चऋवर्त्ति राज्य लक्ष्मी को (योषम्) पृष्टि (गीयत्यम्) संपूर्ण विद्या के स्वामीपन भीर ( सुवीर्यम् ) सुन्दर पराक्रम की ( धारय ) धारण कर । मैं तू दोनों ( सजातान् ) अपने सम्तानों को जन्म से उपदेश करके सब विद्या ग्रहण करने के छिये ( यजमानाय ) किया की शल के स-हित सब विद्याओं के पढ़ाने हारे आचार्य को समर्पण करें। हे सुन्दर ऐ-इबर्य युक्त पित को तू ( भिद्गित्स्वत् ) सूत्रात्मा प्राणवायु के समान ( भू-वा ) निश्चल (असि ) है और (दशः ) सब दिशानों में कोत्तिंवाली (अवि) है। उस तुम को (विद्यानराः) रुष मनुष्यों में शोसायमान (वि-श्वे ) सब ( देवा: ) उपदेशक विद्वान् लोग ( मानुष्टुमेन ) वेद में कई ( छ-क्दमा ) अनुब्दुच्छन्द से मेरे भाषीन ( कर्वन्तु ) करें । हे पुस्व जी तू सू त्रात्मा वायु के सदूश स्थित है (दिश: ) सब दिशाओं में की शिवाला (अ-सि ) है जिस ( त्वा ) तुभ की सब प्रजा में शो नायमान सब विद्वान छोग मेरे आधीन करें। सो भाव ( मयि ) मुक्त में ( प्रजाम् ) शुन लक्षण युक्त सन्तानों (राय:) सब ऐश्वर्य की (पंष्यम्) पुष्टि (गीपत्यम्) वाणी की चतुराई और ( सुवीदर्शम् ) सुन्दर पराक्रम को ( धारय ) घारण कर । मैं तू दोनों जने अच्छा उपदेश होने के लिये (सजाताम् ) अपने सन्तानों को ( यजमानाय ) सत्य के उपदेशक अध्यायक के समीप समर्पण करें ॥ ५८॥

आवार्ध:--इत सन्त्र में उपनालंबार है। जब क्त्री पुरुष एक दूसरे की परीक्षा करके आपन में दूद प्रीति वाले होवें। तब वेदोक्स रीति से यश काःविस्तार और वेदोक्स नियमानुसार विवाह करके धर्म से सन्तानों की +

सरपक्ष करें। जब कत्या पुत्र भाठ वर्ष के हो तब माता पिता समकी कर् कछी शिक्षा देखें। इसके पीचे ब्रह्म नर्स्य भारण करा के विद्या पढ़ने के लिये लिये अपने भार से बहुत दूर आप्त विद्वान् पुरुषों और आप्त विद्वान् कियें। की पाठशालाओं में मेत्र देवें। वहां पाठशाला में जितने भन का ख़र्च कर्शन स्वित है। उतना करें। क्यों कि सन्तानों की विद्यादान के विना कोई सपकार वा भर्म नहीं सन सकता। इस लिये इस का निस्तर अनुष्ठान किया करें॥ ५८॥

> भदित्या इत्यस्य सिन्धुर्जीप क्रांषः । अदितिर्देवता । ग्राषीत्रिष्टुप् छन्दः । धेवतः स्वरः ॥ फर भी वही विव ॥

श्रदित्ये रास्नास्यदितिष्टं बिलं ग्रम्णातु । कृत्वाय सा महीमुखाममून्मयीं यानिम्मनयें। पु-त्रम्यः प्रायंच्छददितिः श्रप्यानितिं॥ ५९॥

पदार्थः — हे पढ़ाने इति शिद्धान् छी जिस कारण तू ( अदित्ये ) वि-द्या प्रकाश के लिये ( रास्ना ) दानशीलु ( अपि ) है इसक्किये ( ते ) तुम्क से ( बिल् म्) ब्रह्मवर्ध्य की धारण (क्रत्याय ) का के ( अदितिः ) पुत्र जीत कच्चा किद्या की ( गुम्मणातु ) प्रइष्य करें से ( सा ) तू ( अदितिः ) मासा ( सुन्त्रयीम् ) नहीं की ( ये। निम् ) मिली और एषक् ( सहीम् ) बहीं ( दः साम् ) पदाने की बटलोई को ( अन्तर्य ) अन्ति के निकट ( पुत्रेस्यः ) पु-त्रें। की ( प्रायण्यस् ) देवे विद्या और अच्छी शिक्षा से युक्त बटलोई में ( इं ति ) इस प्रकार ( अप्यान् ) अकादि पदार्घों को प्रकाशि ॥ ५०॥

भावार्थः — छड़के पुरुषे। भीर छड़कियां खियों की पाठशाला में बार क्रिया की विधिपूर्वक सुशीलता से विद्या कीर में क्रम बनाने की किया सी और आहार विद्यार भी अच्छे नियम से सेवें। क्रमी विश्वय की अध्या म सुनें। मद्य मांम आहर्य और मत्यमत निद्रा की त्याय के पहालें आहें। की सेवा और उस के अनुकूल वर्ष के अच्छे नियमें। की चारक करें। भूर ।।

वसवस्त्वेत्यस्य सिन्धुद्वीप ऋषिः। वस्वादयो मन्त्रोक्ता देवता । स्वराट् संकृतीइछन्दः । गान्धारः स्वरः॥ किर विद्वान् छोग पदने हारे भीर उपदेश के येग्य मनुष्यां के। कैरे शह करें यह वि०॥

वसंवस्त्वा धूपयन्तु गायत्रेण छन्दंसाङ्गिर्-स्वद्रुद्रास्त्वां धूपयन्तु त्रैष्टुभेन छन्दंसाङ्गिर्स्व-दांदित्यास्त्वां धूपयन्तु जागंतेन छन्दंसाङ्गिर्स्व-त् । विश्वं त्वा देवा वैद्रवान्रा धूपयन्त्वातुंष्टुभे-न छन्दंसाङ्गिर्स्वदिन्द्रंस्त्वा धूपयतु वरुगास्त्वा धूपयतु विष्णुंस्त्वा धूपयतु ॥ ६०॥

पदार्थः — हे अस्तवारिणि जो ( वसवः ) प्रथम िद्वान् छोग ( गायत्रेष ) वेद के ( छण्दमा ) गायत्री छन्द से ( त्वा ) तुम की ( अङ्गिरस्वत् )
प्राणों के तुस्य सुगन्धित अन्नाद् पदार्थों के समान ( धूपयन्तु ) संस्कार यु
क करें ( रुद्राः ) मध्यम विद्वान् छोग ( त्रेष्टुमेन ) वेदोक्त ( छन्दमा )
विद्या और अच्छी शिक्षा से संस्कार करें । ( आदित्याः ) सर्वोत्तम अध्यापक विद्वान् छोग ( जागतेन ) ( छण्दमा ) वेदोक्त जगती छन्द से ( अङ्गिरस्वत् ) अस्तावह के शुद्ध वायु के सद्ध ( त्वा ) तेरा ( धूपयन्तु ) धर्म युक्त
व्यवहार के प्रकृष्ण से संस्कार करें ( विद्यानराः ) सब मनुर्ध्यो में सत्य धर्म
और विद्या के प्रकृष्ण से संस्कार करें ( विद्यानराः ) सब मनुर्ध्यो में सत्य धर्म
और विद्या के प्रकृष्ण से संस्कार करें ( विद्यो ) सब ( देवाः ) सत्योपदेश विद्यान्द्रा । स्वत्यो हे प्रकृष्ण ( अनुरुद्ध ( छन्द्रमा ) छन्द से ( अङ्गिरस्वत् ) विश्वाने के समान ( त्वा ) तेरा ( धूपयन्तु ) सत्योपदेश से संस्कार
करें ( सुण्दः ) परन ऐस्वर्य युक्त राजा ( त्वा ) तेरा ( धूपयनु ) राजनीति
विद्या से संस्कार करें । ( वहणः ) अष्ट स्वायाधीश ( त्वा ) तुक्त को ( धू

पयतु ) न्याय किया से संयुक्त करे और (विष्णुः) सब विद्या भीर यो-गाक्नों का वेला योगीजन (त्वा) तुम्ह को (धूपयतु ) योग विद्या से सं स्कार युक्त करे तू इन सब की सेवा किया कर ॥ ६०॥

भावार्थ:--सब अध्यापक स्त्री सीर पुरुषों को चाहिये कि सब भेष्ठ कियाओं से कन्या पुत्रों को विद्या भीर शिक्षा से युक्त शीच्र करें। विस से ये पूर्वा ब्रक्ष कर्य ही करके गृहाश्रम आदि का यथोक्त काल में आचरण करें॥ ६०॥

अदितिष्ट्वेत्यस्य सिन्धुई।प ऋषिः। ग्रदित्याद्यो लिंगोक्ता देवः ताः। भुरिक्कृतिइछन्दः। निषादः स्वरः। उम्बंबस्त्रीत्युक्तः रस्य प्रकृतिइछन्दः। धैवत स्वरः।। विद्वानृ क्षियों कन्यालां को उत्तन शिक्षासे धर्मात्मा विद्या युक्त

> करके इसलोक और पग्लेख के सुखें के। प्राप्त करावें यह विद्या

अदितिष्ट्वा देवी विश्वदैव्यावती पृथिव्याः
मधस्थे अङ्गिर्मवत् खंनत्ववट देवानां त्वा पत्नीर्टेवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः मधम्थे अङ्गिर्मवहधंतूखे। धिषगांम्त्वा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः मधम्थे अङ्गिर्मवद्मीन्धतामुग्ने वस्त्रीष्ट्वा देवीर्विश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः
मुधम्थे अङ्गिर्मवच्छ्रंपयन्तृखेजनास्त्वां देवीविश्वदेव्यावतीः पृथिव्याः मधम्थे अङ्गिर्मवत्पंचन्तुखे जनयस्त्वा छिन्नपत्रा देवीर्विश्वदे-

## व्यावतीः प्रथिव्याः सधस्थे अङ्गिर्स्वत्पंचन्तू-खे॥ ६१॥

पदार्थ:-- हे ( अवट ) खुराई भीर निन्दा रहित बालक ( विश्वदेख्या-वती ) सम्पूर्ण विद्वानों में प्रशस्त जानवाली ( अदिति: ) अस्वव्ह विद्या वहाने द्वारी (देवी) विद्वान स्त्री (पृथित्या:) भूमि के (सधस्थी) एक शुभववास में (तथा) तुभः की (अङ्गिरस्थत्) अन्ति के समान ( सनतु ) जीने भूमि को खोद के कूप जल निष्ण करते हैं वैर तिद्यायुक्त करे। हे ( चले ) क्वामयुक्त कुमारी ( देवानाम् ) विद्वामों की ( पत्नी: ) स्त्री जो ( विश्वदेव्यावतीः ) संपूर्ण विद्वानां में अधिक विद्यायुक्त ( देवी: ) बिदुषी ( पृथिठया: ) पृथिवी के ( सथस्थे ) एक स्थान में ( अङ्किरस्वत् ) प्राण के सदूश (त्वा) तुभ को (द्यतु) धारण करें। हे (उसे) विज्ञान की इच्छा करने वाली ( विश्वद्रयावती: ) सब विद्वानीं में उत्तम ( धिषणा: ) प्रशं-चित काजीयुक्त बुद्धिमती (देवी: ) विद्यायुक्त खी छोग (पृथिव्या: ) पृ चिवी को ( सधस्ये ) एक स्थान में ( त्वा ) तुभः को ( अङ्किरवस्त् ) प्राण के तुस्य ( अभीन्यताम् ) प्रदीप्त करें । हे ( उसे ) अब आदि पकाने की ब-दलोई के समाम विद्या को धारण करने इसी कन्ये (विश्व देवयावती:) उत्तम विदुषी (वस्त्री: ) विद्या यहण के लिये स्वीकार करने योग्य (देवी: ) सः-पवती स्त्री लोग ( पृथिव्या: ) भूमि के ( सधस्ये ) एक मुद्द स्थान में (त्वा) तुभ की ( अङ्गिरस्थत् ) सूर्य के तुल्य ( अषयन्तु ) शुद्ध तेश्विक्षनी करें । हे (उसे) ज्ञान चाइने हारी कुमारी (विश्व देवपावतीः) बहुत विद्यावानीं में उत्त-म (देवीः) शुद्ध विद्या से युक्त (ग्नाः) वेदवाणी को जानने बाली खोलीम (एचि-व्या: )भूमि के एक (सथस्थे) उत्तन स्थान में (त्वा) तुम्त को (सङ्गिरस्वत) बिजुली के तुरुष ( पनन्तु ) दूद बल थारिणी करें । हे (उसे) चान की दण्या रखने बाली कुमारी ( विश्वदेठपावती: ) उत्तन विद्या पढ़ी ( अध्यक्षतत्रा: ) अ-स्विष्टत नवीन शुद्ध वस्त्रों को घारने बा याने। में चलने वाली (जनयः) शुभगुर्दे से प्रसिद्ध (देवी: ) दिवप गुर्दे की देने दारी क्वी छोग (प्रथि-

वयाः ) पृथिवी के ( मधस्ये ) उत्तम प्रदेश में ( त्वा ) तुंमा की ( क्षक्किर-स्वत् ) कोषधियों के रम के ममाम ( पणन्तु ) संस्कार युक्त करें । हे कु-मारि कन्ये तू इन पूर्वोक्त सब खियों से ब्रह्म गर्य के साथ विद्या प्रकण कर ॥ ६ ! ॥

भागार्थ: — माता विता आचार्य और अतिथि अर्थात् अनणशील विरक्त पुरुषें की चाहिये कि जैसे रमोइया बटलोई आदि पार्त्री में क्या का संस्कार कर के उत्तम मिद्ध करते हैं। वैसे ही वाल्यावस्था से लेके विश्वाह से पहिले २ लड़कों और लड़कियों को उत्तम विद्या और शिक्षा ने स-स्पन्न करें ॥ ६१॥

मित्रस्येत्यस्य विद्वामित्र ऋषिः। मित्रो देवता। निचृद्गायत्रीछन्दः। षङ्जः स्वरः॥

जी जिस पुरुष की खी होते वह उस के ऐश्वर्ध की निरस्तर रक्षा करें यह वि०॥

## मित्रस्यं चर्षणिधृतोऽत्रौ देवस्यं सानुसि। द्युम्नं चित्रश्रंवस्तमम्॥ ६२॥

पदार्थ: — हे स्त्री तू ( चर्चणी घृत: ) अच्छी शिक्षा से मनुष्टीं का चा-रण करने हारे ( नित्रस्य ) नित्र ( देवस्य ) कमनीय अपने पति से ( चि-त्रम्भवस्तमम् ) आइचर्यक्रप अकादि पदार्थ जिम मे हा ऐमे ( सामनि ) से-वने योग्य प्राचीन ( द्युम् ) धन की ( क्व: ) रक्षा कर ॥ ६२ ॥

भावार्थ: - घर के काम करने में कुशल स्त्रों को चाहिये कि घर के भी-तर के सब काम अपने आधीन रख के ठीक २ बढ़ाया करें ॥ ६२॥

देवस्त्वेत्यस्य विद्यामित्र ऋषिः । स्विता देवता । सुरिश् वृहती छन्दः । सध्यमः स्वरः ॥

फिर भी वही विषय अगले सन्त्र में कहा है॥

द्वेवस्त्वां सवितोद्वंपतु सुपाशिः स्वंङ्गुरिः

## सुंबाहुरुत शक्त्यां । अव्यंथमाना पृथ्विव्यामा-शा दिशुऽआप्रंण ॥ ६३ ॥

पदार्थ:—हे खि ( सुबाहु: ) अच्छे जिस के भुजा ( सुपाणि: ) सुन्दर हाथ और ( खड़ुित: ) शोभायुक्त जिम की अंगुली हो ऐमा ( सबिता ) सूर्य के समान ऐश्वर्यदाता ( देव: ) अच्छे गुण कर्म और स्वमाओं से युक्त पति ( शक्त्या ) अपने सामर्थ से (पृथित्याम्) पृथिवी पर स्थित हिवा) तुम्ह को ( उद्वपतु ) वृद्धि के साथ गर्भवती करे और तूभी अपने सामर्थ से ( अव्ययमाना ) निर्भय हुई पति के सेवन से अपनी ( आशाः ) इच्छा और कोर्ति से सब ( दिशः ) दिशाओं को ( आएण ) पूरण कर ।। ६३ ॥

भावार्थ: स्त्री पुरुषों को चाहिये कि आपम में प्रसन्त एक दूसरे को हृदय से चाहने वाले परस्पर परीक्षा कर अपनी २ इच्छा से स्वयम्बर वि-वाह अत्यन्त विषयासक्ति को त्याग ऋतुकाल में गमन करने वाले होकर अपने सामर्थ्य की हानि कभी न करें। बयें कि इनी से जितेन्द्रिंग स्त्री पुरुषों के शरीर में कोई रोग प्रगट और बल की हानि भी नहीं होती। इस लिये इस का अनुष्ठान अवश्य करना चाहिए।। ६३!

उत्थापेत्यस्य विद्वागित्र ऋषिः । अनुष्ठुए छन्दः ।

गान्धारः स्वरः !!

फिर वह कैसी होवे यह वि०॥

उत्थायं रहती म्वोदंतिष्ठ ध्वा त्वम् । मि-त्रृतां तं उखां परिं ददाम्यमित्या एपा मा भे-दि ॥ ६४ ॥

पदार्थ:—हे विदुषि कन्ये तू ( धुत्रा ) गङ्गल कार्यों में निश्चित बुद्धि-वाली और ( ब्हती ) बड़े पुरुषार्थ में युक्त ( भव ) हो । विवाह करने के लिये ( उत्तिष्ठ ) उत्तिष्ठ उद्यत हो ( उत्थाय ) आलस्य छंड़ के उठ कर इस

#### ६०(-पीशासीववाइका) यजुर्वेदमायो-

पति का स्त्रीकार कर। हे ( नित्र ) नित्र ( ते ) तेरे लिये ( एतःम् ) इस ( उखाम् ) प्राप्त होने योग्य कन्या को ( अभित्ये ) भया हित होने के लिये ( परिदर्शनि ) मब प्रकार देता हूं ( उ ) इसलिये तू ( एवा ) इस प्रत्यक्ष प्राप्त हुई स्त्री को ( मा मेदि ) भिन्न मत कर।। ६४॥

मावार्ध: — कन्या और वर को चाहिये कि अपनी २ प्रमक्षता में कन्या पुरुष की और पुरुष कन्या की आप ही परीक्षा करके ग्रहण करने की इ- क्छा करें अब दोनों का विश्वाह करने में निश्चय होवे तभी माता पिता और आचार्य आदि इन दोनों का विश्वाह करें और य दोनों आपन में भेद वा उपितचार कभी भ करें। किन्तु अपनी स्त्री के नियम में पुरुष और प्रतिव्रता स्त्री हो कर मिछ के चर्छे।। ६४।।

वसवस्त्रेत्यस्य विद्यामित्र काषः। वस्त्राद्यां विद्वांका देवताः। धृतिदछन्दः। पद्यज्ञः स्वरः॥ किर दन की पुरुषों के प्रति विद्वान् लोग क्या करें इन विश्॥ वसंत्रस्त्वा ह्युंन्दन्तु गागुत्रेण छन्दंभाऽङ्गिर्-स्वदुद्रास्त्वा ह्युंन्दन्तु त्रधुंसन् छन्दंसाऽङ्गिर्स्वदां-दित्यास्त्वा ह्यूंन्दन्तु जागतिन छन्दंसाऽङ्गिर्स्व-दिद्यास्त्वा ह्यूंन्दन्तु जागतिन छन्दंसाऽङ्गिर्स्व-दिद्यो त्वा देवा वद्यांन्रा आछुंन्दन्त्वानुंष्टुमे-नुछन्दंसाऽङ्गिरस्वत् ॥ ६५॥

पदार्थ: — हे स्ति वा पुरुष (वनवः ) मुधम विद्वान् लेगा (गाण्त्रेण) श्रेस्ट विद्याओं का जिन से गान किया जावे उम वेद से विभाग रूप स्तोत्र ( छन्द्सा ) गायत्रीछन्द से जिम ( त्वां ) तुमको ( अङ्ग्रिस्वत् ) अगि के तुरुष ( झाड्यून्दन्तु ) प्रकाशमान करें ( रुद्राः ) मध्यम विद्वान् लाग ( न्ने- इद्मेन ) कर्म वपामना और ज्ञान जिम से स्थिर हैं। उम (छन्द्सा) वेद के स्तोत्र भाग से ( अङ्गित्स्वत् ) प्राण के समान ( त्वा ) तुम को ( आड्यून

न्दन्तु ) प्रज्वलित करें (आदित्याः ) उत्तन विद्वान् लेग (जागतेन ) जगत् की विद्या प्रकाश करने हारे (छन्दमा ) वेद के स्तीत्र भाग से (स्वा ) तुभ को (अङ्गरस्त्रत् ) सूर्य के मदूश तिक्षारी (आच्छन्दन्तु ) शुद्ध करें (विश्वानगः ) सम्पूर्ण मनुष्यों में शोभग्यमान (देवाः ) मत्य उपदेश देने हारे (चिश्वे ) सब विद्वान् लोग (आनुष्टुभेन) विद्या ग्रहण के पद्मात् तिम से दुःखों को छुड़ायें उम (छन्द्रमा ) वेद भाग से (त्वा ) तुभ को ( अङ्गिरस्तत् ) समस्त ओषधियों के रस के स्थान ( आष्ठन्दन्तु ) शुद्ध संपादित करें ॥ ६५ ॥

भावार्थ:-इम मन्त्र में उपमालं है खो पुनपी तुत देनों की चाहिये कि जो विद्वान् खी लेग तुम को शरीर और आत्मा का बल कराने हारे उपदेश में सुशोभित करें उन की देवा और महमङ्ग निरन्तर करी और अन्य तुष्छ युद्धि वाले पुसर्षों वा खियों का मङ्ग कभी मन करें। ॥ ६५ ॥

ग्राकृतिमित्यस्य विद्वामित्र ऋषिः। ग्रास्यादयो मंत्रोक्ता-देवनाः । विराहत्रः स्त्रीः विष्णुण्यन्दः । भैवतः स्वरः ॥

फिर वे स्त्री पुरुष क्या करें इम वि० ॥ 👗

आकृतिम्गिनम्प्रयुज्ञ स्वाहा मनो मेधाम्-गिनम्प्रयुज्ञ स्वाहां चित्तं विज्ञांतम्गिनं प्रयुज्ञ स्वाहां । स्वाहां वाचो विधृतिम्गिनम्प्रयुज्ञ स्वाहां। प्रजापंतये मनेवे स्वाह्याज्ञनये वैश्वान्राय स्वाहां। हां॥ ६६॥

पदार्थ:-हे स्त्री पुरुषा तुम लेग वेद के गायशी आदि मन्त्रों से (स्त्रा-इत ) सत्य क्रिया से ( आकृतिम् ) उत्साह देने वाली क्रिया के ( प्रयुक्तम् ) ग्रेरणा करने हारे (अग्निम्) प्रसिद्ध अग्नि को (स्वाहा) मत्यवाणी से (मनः) इच्छा के साथन को (मेथाम्) बुद्धि और (प्रयुजम्) सम्बन्ध करने हारी (अग्निम्) बिजुली को (स्वाहा) सत्य व्यवहारों से (विज्ञातम्) जाने हुए विषय के (प्रयुजम्) व्यवहारों में प्रयोग किये (अग्निम्) अग्नि के समान प्रकाशित (चित्तम्) चित्त को (स्वाहा) योग किया की रीति से (बाचः) वाणियों को (विधृतिम्) विविध प्रकार की धारणा को (प्रयुजम्) संप्रयोग किये हुए (अग्निम्) योगाभ्यास से उत्यक्त हुई बिजुली को (प्रजापतये) प्रजा के स्वामी (सनते) सननशील पुनव के लिये (स्वाहा) सत्यवाणी को और (अग्निये) विज्ञान स्वरूष (विश्वानराय) सब मनुष्यों के बीच प्रकाशभान जगदीश्वर के लिये (स्वाहा) धर्मयुक्त किया को युक्त कराके निरन्तर (आज्बृन्दन्तु) अज्वे प्रकार शुद्ध करो ॥ ६६ ॥

भावार्थ: — यहां पूर्व मन्त्र से (आम्छून्दन्तु) इस पर की अनुवृत्ति आती है। मनुष्यों को चाहिये कि पुरुषार्थ से वेदादि शाखों। को पढ़ और उत्साह आदि की बढ़ा कर ट्यवहार परमार्थ की कियाओं के सम्बन्ध से इस लोक और परलोक के सुखें। की प्राप्त हों। | ६६ ||

विश्वो देवस्येत्यस्याञ्चय ऋषिः। सचिता देवता। अनुष्टुप्

छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर गृहस्थों की क्या करना चाहिये यह वि० ॥

## विश्वों <u>दे</u>वस्यं <u>नेतुर्मतीं बुरीत म</u>रूयम्। वि-श्वों राय इंपुध्यति द्युम्नं दंणीत पुष्यमे स्वाहां ॥ ६७॥

पदार्थ:—जैसे विद्वान् छोग ग्रहण करते हैं (विश्वः) सब ( नर्सः) मनुष्य ( नेतुः) सब के नायक ( देवस्य ) सब जगत् का प्रकाशक परमेश्वर के ( संस्थम् ) नित्रता को ( बुरीत ) स्वीकार करें ( विश्वः ) सब मनुष्य ( राये ) शोभा वा छहमी के छिये ( इषुष्यति ) वाणादि आयुधों को धारण करें ( स्वाहा ) सत्य वाणी और ( ग्रुम्नम् ) प्रकाशयुक्त यश वा अक

को (वृणीत) ग्रहण करें। भीर जैसे इस से तू (पुष्यते ) पुष्ट होता है वैसे हम छोग भी होवें॥ ६०॥

भावार्थ: — इस मंत्र में वाचकलु - गृहस्य मनुष्य को चाहिये कि पर-मेश्वर के साथ मित्रता कर सत्य व्यवहार से धन को प्राप्त हो के की तिं क-राने हारे कभी को नित्य किया को १। ६९॥

मास्वित्यस्य आत्रयऋषिः । अम्बा देवता । गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

फिर माता विता के प्रति पुत्रादि क्या २ कहें यह वि०॥

#### मा सु भित्था मा सु रिपोऽम्वं धृष्णु <u>वी</u>रयं-स्<u>व</u> सु । अग्निर<u>्चे</u>दं केरिष्यथः ॥ ६८ ॥

पदार्थः -ह ( अम्ब ) माता तू इम को विद्या से ( मा ) मत ( सु-भित्याः ) खुड़ावे और ( मा ) मत ( सुरिषः ) दुःख दे ( घृष्णु ) दूढ़ता से ( सुवीरयस्व ) सुन्दर आरम्भ किये कम्मं की समाप्ति कर । ऐसे करते हुए तुम माता और पुत्र दोनों ( अग्निः ) अग्नि के समान ( च ) ( इद्म् ) क-रने योग्य इस सब कम्मं को ( करिष्यथः ) आवरण करो ॥ ६८॥

भावार्थ: — माता की चाहिये कि अपने मन्तानों को अच्छी शिक्षा देवे जिस से ये परस्पर मीतियुक्त और वीर होवें। और जो करने योग्य है वही करें न करने योग्य कभी न करें।। ६८॥

दंहस्वेत्पस्पात्रेपऋषिः। ग्रम्या देवता। त्रिष्टुण्छन्दः। धेवतः स्वरः।

कर पति अपनी स्नी से क्या २ कहे यह कि ॥ 十 दक्षहंस्व देवि प्रथिवी स्वस्तयं आसुरी माया स्वधयां कृतासिं। जुष्टं देवेभ्यं इदमस्तु हुठ्यम-रिष्टा त्वमुदिंहि युज्ञे अस्मिन् ॥ ६९॥ पदार्थ: — है (प्रिवी) भूमि की समाम विद्या के विस्तार की प्राप्त हुई (देवि) विद्या रे युक्त पत्नि तू ने (स्वस्तये) सुख के लिये (स्वध्या) अस वा जल से जो (आसरी) प्राणपोषक पुरुषों की (भाषा) सुद्धि है उस की (कता) सिद्ध की (असि) है। उम ने तू सुफ्त पत्ति को (दंहस्त) उसति दे (अरिष्टा) हिंसा रहित हुई (अस्मिन्) इस (यक्ने) संग कर से योग्य गृहाग्रम में (उदिहि) प्रकाश को प्राप्त हो जो तू ने (जुष्टम्) सेवन किया (इदम्) यह (हर्ग्यम्) देने लेने योग्य पदार्थ है वह (देवेभ्यः) विद्वानों वा उक्तम गुण होने के लिये (अस्तु) होवे ॥ ६९॥

भावार्थ:—जो स्त्री पति को प्राप्त हो के घर में बर्त्तती है वह अच्छी बुद्धि से सुख के लिये प्रयत्न करें। मब अन्त आदि खाने पीने के पदार्थ रुचि कारक बनवाने वा बनावे। और किसी को दुःख वा किसी के साथ बैर- बुद्धि कभी न करें॥ ६९॥

द्वन्नइत्यस्य सोमाहुतिऋषिः। ग्राग्निर्द्वता। विराह्गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥

फिर वह स्त्री अपने पति से कैसे २ कहै यह वि०॥

## द्वंद्रः मुर्पिरां सुतिः प्रत्नो होता वरेणयः । सहंसम्पुत्रो ग्रद्धंतः ॥ ७० ॥

पदार्थ:—हे पते (द्रूत: ) वृक्षादि ओषधि ही जिन के अस हैं ऐसे (सिपरासुति: ) घृत आदि पदार्थों को शोधने वाले (प्रतः) मनातन (होता) देने लेने हारे (वरेगय: ) स्वीकार करने योग्य (महम: ) बलवान् के (पुत्रः) पुत्र (अद्भुत: ) आश्चर्या गुण कर्म और स्वभाव से युक्त आप सुख होने के लिये इस गृहात्रम के बीच शीभायमान हुजिये ॥ 90 ॥

भावार्थ: — यहां पूर्व मनत्र से (स्वस्तये) (अस्मिन्) (यन्ने) (उ-दिहि) इन चार पदों की अनुस्ति आती है। कन्या की उचित है कि जिस का पिता ब्रह्मवर्ध्य से बलवान् हो और जी पुरुषार्थ से बहुत अन्नादि प दार्थी को इक्ट्रा कर सके उस शुद्ध स्त्रभाव से युक्त पुरुष के साथ विवाह

परस्याइत्यस्य विरूप ऋषिः । अग्निर्देवताः । विराङ्गायत्री

छन्दः। षड्जः स्वरः॥

फिर पति अपनी स्त्री की क्या २ उपदेश करे यह विव ॥

# परंस्या अधि मुंबतोऽवंराँ२॥ अभ्यातंर। यत्राहमस्मि ताँ२॥ अंव ॥ ७१॥

पदार्थ—हे कन्ये िम (परस्याः) उत्तम कन्या तेरा में (अधि) स्वा-मी हुना चाहता हूं मी तृ (सम्वतः) संविभाग को प्राप्त हुए (अवरान् ) नीच स्वभावों को (अभ्यातर) उल्लंघन और (यत्र) निस कुछ में (अ-इम्) मैं (अस्मि) हूं (तान्) उन उत्तम मनुष्यों की (अव) रक्षा कर । १९॥

भावार्थ: — कन्या को चाहिये कि अपने से अधिक घष्ठ और विद्या वाले वा बराबर के पित को स्वीकार करें किन्तु छोटे वा न्यून विद्या वाले को नहीं। जिस के साथ विवाह करें उस के सम्बन्धी और नित्रों को सब काल में प्रमन्न रक्षे।। 9?॥

परमस्याइत्यस्य बार्खाणकेषः। अग्निदंवता। भुरिगुष्णिक

छन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

फिर वह स्त्री अपने स्त्रामी से क्या २ कहे इस विश् ।

प्रमस्याः प्रावतो रोहिदंश्व इहा गंहि। पु-रीप्यः पुरुष्ट्रियोऽग्ने त्वं तंरा मुधः॥ ७२॥

पदार्थ:-हे (अग्ने) पावक के समान तेजस्विन् विज्ञान युक्त पते (रो-हिद्द्व:) अग्नि आदि पदार्थों से युक्त बाहनों से युक्त (प्रीप्पः) पालने में श्रेष्ठ (पुरुषिपः) बहुत मनुष्यों की प्रीति रखने वाले (त्वम्) आप (इह) इस गृहाश्रम में (परावतः) दूर देश से (परमस्याः) अति उत्तम गुण रूप और स्वभाव वाली कन्या की कीर्ति सुन के (आगहि) आइये और उस के साथ (सुधः) दूसरों के पदार्थों की आकांक्षा करने हारे शत्रुओं का (तर) तिरस्कार की जिये ॥ १२॥

भावार्थ: - मनुष्यों को चाहिये कि अपनी कन्या वा पुत्र का समीप देश में विवाह कभी न करें। जितना ही दूर विवाह किया जावे उतना ही अधिक सुख होवे निकट करने में कलह ही होता है॥ १२॥

> यद्ग्ने इत्यस्य जमद्ग्निर्ऋषिः। श्राग्निर्द्वता। निचृद्नुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

फिर स्त्री पुरुषों के प्रति सम्बन्धी लेग क्या २ प्रतिक्वा करें और करायें यह विव !!

## यदंग्ने कानि कानि चिदा ते दारुंगि दृध्मसि। सर्वे तदंस्तु ते घृतं तज्जुंषस्व यविष्ठ्य ॥ ७३ ॥

पदार्थ:—है (यिवष्ठच) अत्यन्त युवावस्था की प्राप्त हुए (अग्ने) स्निन के समान तेजस्वी विद्वान् पुरुष वा स्त्री आप जैसे (कानि कानि वित्त्र) कोई २ भी वस्तु (ते) तेरी हैं वे इस लोग (दारुण) काष्ठ के पात्र में (दध्मिस) धारण करें। (यत्) जो कुछ इमारी चीज़ है (तत्) सो (सवम्) सब (ते) तेरी (अस्तु) होवे जो इमारा (धृतम्) धृतादि उप्तम पदार्थ है (तत्) उस को तू (जुषस्व) सेवन कर। जो कुछ तेरा पर्दार्थ है से सब इमारा हो जो तेरा घृतादि पदार्थ है उस को इम ग्रहण करें॥ 93॥

भावार्थ: — ब्रह्मवारी आदि मनुष्य अपने सब पदार्थ सब के उपकार के लिये रक्खें। किन्तु इंघ्यां से आपस में कभी भेद न करें जिस से सब के लिये सुखों की वृद्धि होते। और विघून उठें इसी प्रकार स्त्री पुरुष भी प-रस्पर वर्ते॥ 93 ॥

यदत्तीत्यस्य जमद्गिक्षंषिः। आग्निर्देवता। विराडनुष्टुप् छन्दः।गान्धारः स्वरः॥

फर भी वही विषय अगले मंत्र में सहा है।।

## यदत्त्यंपजिहिंका यहुम्रो अंतिसपैति । सर्वे तदंस्तु ते घृतं तज्जुंषस्व यविष्ठ्य ॥ ७४ ॥ 🗡

पदार्थ: — है ( यविष्ठघ ) अत्यन्त युवायस्था को प्राप्त हुए पते आप और ( उपिक्रिका ) जिस की जिहा इन्द्रिय अनुकूछ अर्थात् वश में हो ऐसी खी ( यत् ) जा ( अति ) मेरजन करें ( यत् ) जा ( वस्रः ) मुख चे बाहर निकाला प्राणवायु ( अतिमर्पति ) अत्यन्त चलता है ( तत् ) वह ( सर्वम् ) सब ( ते ) तेरा ( अस्तु ) हे वि । जा तेरा ( घृतम् ) घी आदि उत्तम पदार्थ है ( तत् ) उस को ( जुवस्त्र ) सेवन किया कर ॥ १४ ॥

भावार्थ: — जिस पुरुष से पुरुष या की का व्यवहार सिंह होता है। उस के अनुकूल की पुरुष देनों वसे । जा की का पदार्थ है वह पुरुष का और की पुरुष का है वह की का भी होते। इस विषय में कभी देष नहीं करना चाहिये किन्तु आपस में निष्ठ के आजन्द भीगें। 92 ।।

अहरहरित्यस्य नामानदिर्ऋषिः। अग्निर्देवता । विराद्तिष्दु-

प्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर गृहस्य लेग आपस में कैसे वर्ते यह विश् ।।

## अहरहरप्रयावं भर्न्तोऽइवांयेव तिष्ठंत घा-सर्मस्मै । ग्रायस्पोषेण समिषा मद्रन्तोऽज्ने मा ते प्रतिवेशा रिषाम ॥ ७५॥

पदार्थ:—है (अन्ते) विद्वन् पुरुष (अहरहः) नित्यप्रति (तिष्ठते) वर्त्तमान (अश्वायेव) जैसे घोड़े के लिये घास आदि खाने का पदार्थ आते धाते हैं वैसे (अस्मे) इस ग्रहस्य पुरुष के लिये (अप्रयायम्) अन्याय से प्रक्तुं ग्रहामन के योग्य (घामम्) भोगने योग्य पदार्थों को (सरन्तः) धारण करते हुए (रायः) धन की (धोषेण) पृष्टि लघा (इसा) असादि से (संनद्नतः) सम्यक् जानन्द को प्राप्त हुए (प्रतिवेशाः) धम्मं विषयक

प्रवेश के निश्चित इस छे।ग (ते ) तेरे ऐश्वर्य की (मारिवास ) कभी म-प्रन करें प्र9५ ॥

आवार्थ:—इस मन्त्र में उपमालंग-गृहस्य मनुष्यों की चाहिये कि जै-चे चोड़े आदि पशुओं के खाने के लिये जी दूध आदि पदार्थों का पशुओं के पालक नित्य इक्ट्टे करते हैं वैचे अपने ऐश्वर्य की बढ़ा के शुक्ष देवें। और धन के अहंकार चे किसी के साथ ईर्घ्या कभी न करें किन्तु दूपरों की सृद्धि वा धन देख के मदा आनन्द मार्ने ॥ ७५॥

नाभेत्यस्य नाभानेदिक्षिषः। अग्निर्देवता । स्वराडार्षी त्रिष्ट्रपृ छन्दः। धैवतः स्वरः॥

किर ये मनुष्य क्षेत्र भावन में कैने संबाद करें यह विश्वा नामां पृथिट्याः संमिधाने अग्नी रायस्पोषांय

बृहते हंवामहे । इर्म्मदं बृहदुंक्थं यजंत्रं जेतार्म-

#### प्रिं प्रतंनामु सासहिम् ॥ ७६ ॥

पदार्थ:--हे गृहि लोगो जैसे इन लोग ( सहते ) बहे ( राय: ) लहनी के ( पोषाय ) पृष्ट करने हारे पुरुष के लिये ( पृष्टिया: ) पृथियो के ( नाभा ) बीच ( समियाने ) अच्छे प्रकार प्रज्वलित हुए ( अग्नी ) अग्नि में और ( एतनासु ) सेनाओं में ( सासहिम् ) अत्यन्त सहनगील ( हरम्मद्म् ) अब से आनिद्त होने वाले ( सहदुक्थम् ) बही प्रशंसा से युक्त ( यजत्रम् ) संग्राम करने योग्य ( अग्निम् ) विजुली के समान शीघ्रता करने हारे ( जेलारम् ) विजय शील सेनापति पुरुष का ( हवामहे ) बुलाते हैं। वैसे तुम क्रीग भी इस का बुलाओा ॥ १६॥

भावार्थ: -- पृथिबी का राज्य करते हुए मनुष्यों के। चाहिये कि आग्नेय आदि अस्त्रों और तलवार आदि शकों का संघय कर और पूर्व बुद्धि तथा शरीर बल से युक्त पुक्त की सेनावति कर के निर्भयता के साथ वर्ते॥ अई॥

> याः सेनाइत्यस्य नाभानेदिर्क्षिः। अग्निर्देषता। भुरिगनुष्टुष् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

राज पुरुषों की ये। यह कि अपने प्रयक्त है चौर आदि दुष्टों का बार २ निवारण की यह विवा

याः सेनां अभीत्वंशीराव्याधिन्नीरुगंणा उत । ये स्तेना ये च तस्कंग्रास्ताँस्ते अग्नेऽपिं दधा-म्यास्ये ॥ ७७ ॥

पदार्थ:—है नेना भीर सभा के खानी जैसे में (या:) जा ( सभी-तथरी:) संमुख है। के युद्ध करने हारी ( भाठपाधिनी:) सहुत रोगों से युक्त दा तोड़मा देने हारी ( उगणा: ) शखों को लेके विरोध में उद्यत हुई ( सेना: ) सेना है उन ( उत ) भीर ( ये ) जो ( स्तेना: ) सुग्छू लगा के दूगों के पदार्थों को हरने वाले ( च ) और ( ये ) जो ( तस्करा: ) दून भादि कपट से दूमरों के पदार्थ लेने हारे हैं ( तान् ) उन को ( ते ) इम ( अन्ने ) अन्नि के ( आस्ये ) कलती हुई लपट में ( अपिद्धानि ) नेरता हूं वैसे तू भी इन को इस में अरा कर ॥ 99 ॥

भावार्थ:—इस नंत्र में वाचकलु - धर्मात्मा राजपुरुषों को चाहिये कि जी अपने अनुकूल सेना और प्रजा हैं। उन का निरम्तर सत्कार करें और जी सेना तथा प्रजा विरोधी हो तथा हाकू चीर खोटे वचन बोलने हारे निष्यावादी व्यभिचारी मनुष्य होयें उन की अग्नि से जलाने आदि अयंकर दश्हों से शीच्र ताइना देकर वश में करें।

दंष्ट्राभ्यामित्यस्य नाभानेदिर्ऋषिः। ग्राग्निदंवता।
भारगुष्णिक्छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ ५५०० ००० किर उन दुष्टी को किन २ मकार ताइना करें यह कि।।
दंष्ट्राभ्यां मुलिम्लून् जम्म्येस्तस्कंराँ२॥ उत।
हनुंभ्याथस्तेनान् भंगवस्ताँस्त्वं खांद मुखांदिन्तान्।। ७८॥

पदार्थ:—है (भगवः) ऐश्वर्य वाले सता (सेना के स्वामी जैसे (त्वम्) आप (जम्म्यैः) सुल के जीम आदि अवयवें और (दंप्रभ्याम्) सीक्ष्म द्वितं से जिन (मिलम्लून) मेलीन आचरण वाले सिंह आदि की भीर (इनुभ्याम्) ममूंडों से (तस्करान्) चोरों के समान वर्त्तमान (सुला-दिसान्) अन्याय से दूनरों के पदार्थों के भोगने और (स्तेनान्) रात में भीति आदि फीड़ ते। इ के पराया माल मारने हारे मनुष्यों को (खाद) जहां से सह करें वैसे (ताम्) उन की हम लोग (उत्त) भी नष्ट करें ॥ उट ॥

भाषार्थ: -- राज पुरुषों की चाहिये कि जी गी भादि बहे उपकार की पशुओं की मारने वाले सिंह भादि वा मनुष्य हैं उन तथा जी चेर आदि मनुष्य हैं उन की भनेक प्रकार की बन्धनों से बांध साहना दे नष्ट कर वश में छावें।। 95 ।।

येजनेष्यत्यस्य नाभानेदिऋषि । सेनापतिर्देषता ।

ि निचृदनुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥ किर ये राजपुरुष किस २ का निवारण करें यह वि०॥

#### ये जनेषु मुलिम्लंबस्तेनामुस्तस्कंरा वने । ये कक्षंष्वघायवस्तांस्तं दधामि जम्मंयोः ॥ ७९ ॥

पदार्थ:— हे सभावते में चेनाध्यक्ष ( थे ) जी ( जन्यु ) मनुष्यों में ( मिल्डिक्ड : ) मलीन स्त्रमात्र से आते जाते (स्तेनासः) गुप्त चीर जी (वने) वन में ( तस्कराः ) प्रसिद्ध चीर लुटेरे और ( ये ) जी ( कत्तेषु ) कटरी आ दि में ( अधावदः ) पाप करते हुए जीमन की इच्छा करने वाले हैं (तान् ) उन की ( ते ) आप के ( जम्मयोः ) फैलाये मुख में घास के समाम ( द- थानि ) धरता हूं ॥ ७९॥

भावार्थ:-सेनायति आदि राजपुत्तवें के। यही मुख्य कर्तव्य है कि जी। ग्रान भीर बनें में प्रशिद्ध चेर तथा लुटेरे आदि पायी पुत्तव हैं उन की। राजा के आधीन करें।। ७०।।

योग्रस्मभ्यमित्यस्यनाभानेदिर्श्राधिः। अध्यापकोपदेशकौ देवते । अनुष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः॥ पिर भी वहीं वि ।।

#### यो अस्मम्यमरातीयाद्यश्चं नो हेषंते जनः। निन्दाद्यो अस्मान् धिप्सांच सर्वे तं मंस्मसा कुंरु॥ ८०॥

पदार्थ:—हे सभा और सेना के स्वामिन् आप (यः) की (जन:)
मनुष्य (अस्मम्यम्) हम थम्मांत्माओं के लिये (अरातीयात्) शत्रुता करे (यः) जे। (नः) इमारे साथ (द्वेषते) दुष्टता करें (च) और इमारी (निन्दात्) निन्दा करें (यः) जे। (अस्मान्) हम की (धिण्डात्) द्रम दिखावे और इमारे साथ छल करें (तम्) उन्न ( मर्वम् ) सब की (भरमसा) जला के संपूर्ण भरम् (कुरु) की जिये।। ८०।।

भावार्थः - अध्यापक उपदेशक और राजपुत्तवें को चाहिये कि पढ़ाने शिक्षा उपदेश और दशह से निरन्तर विरोध का विनाश करें। | 40 ||

संशितिमध्यस्य नाभानदिऋषिः। पुरोहितयजमानौ देवते। निचृदापी पंक्तिइछन्दः। पंचमः स्वरः।। सम्र पुरोहित यजनान आदि से किस २ पदार्थ की दण्डा करे।।

## सक्ष शितं में ब्रह्म सक्ष शितं वृश्चिं वरुम्। सक्ष शितं क्षत्रं जिष्णु यस्याहमसिंम पुरोहितः॥ ८१॥

पदार्थ: —( अहम् ) में ( यहप ) जिस यजनाम पुरुष का (पुरोहितः) प्रथम घारण अरने हारा ( अस्मि ) हूं उन का और ( मे ) मेरा ( संशित्म् ) प्रश्नम के योग्य ( अस्म ) बेद का विद्यान । और उस यजनान का ( संशितम् प्रश्नम के योग्य ( वीर्यम् ) पराक्रम प्रशंसित ( बस्म् ) बस्स् ( संशितम् ) और प्रशंना के योग्य ( जिल्ला ) जय का स्वभाव वास्त ( संनम्म् ) स्विय कुछ होते ॥ ८ ॥

भावार्थ: - को जिन का पुरोहित और की जिस का यजनान है। वे दैं। में आयम में जिन विद्या के योग वस और घर्ना पर स सामा की स्वाति भीर ब्रह्मचर्य जितेन्द्रियता तथा आरेश्यता से शरीर का बल बहे बड़ी कर्म निरन्तर किया करें॥ ८१॥

खदेषामित्यस्य नाभानेदिर्ऋषिः । सभापतिर्यजमानो देवता । विराडनुष्ठुष्कन्दः । गान्धारः स्वरः॥

किर यसमान पुरेाहित के साथ कैसे वर्त्त यह बि०॥

#### उदेषां बाह् अंतिरमुद्दचीं त्र्रथो बलंम् । श्चिगोमि ब्रह्मणामित्रानुन्नयामिस्वाँ २॥ अहम् ॥ ८२॥

पदार्थ:—( शहम् ) में यजनान वा पुरे।हित ( ब्रह्मणा ) वेद भीर देश्वर के ज्ञान देने से ( एषाम् ) इन पूर्वोक्त चोर आदि दृष्टों के ( खाडू ) वल भीर पराक्रम की ( उद्तिरम् ) अच्छे प्रकार लल्लहुन कतः ( वर्षः ) तेज तथा ( बल्म् ) सामध्ये के और ( अमित्रान् ) शत्रुओं को ( उत्तिणो मिरता हूं ( अथो ) इन के पञ्चात् ( स्वान् ) अपने मित्रों के तेज और सामध्ये को ( उत्थामि ) वृद्धि को साथ प्राप्त कतः ॥ ६२ ॥

भावार्थ:—राजा आदि यजमान तथा पुरे। हितों की चाहिये कि पा-पियों के सब पदार्थों का नाश और धर्मात्माओं के सब पदार्थों की वृद्धि सदैव सब प्रकार से किया करें।। ८२।।

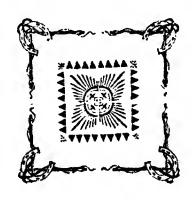
अञ्चषतहत्वस्य नाभानोदिर्ऋषिः । यजमानपुरोहितौ देवते । उपरिष्ठाद्बृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ अब ननुष्यो के। इस संसार में कैसे २ वर्षना इस वि०॥

त्रुन्नंपतेऽन्नंस्य नो देह्यनम्।वस्यं शुष्मिर्गाः। प्रप्रं दातारं तारिष् ऊर्जं नो धेहि द्विपद् चतुंष्पदे ॥ ८३॥

पदार्थ:-- हे ( अक्रवते ) जीवधि अक्रों के पालन करने हारे यजनान वा पुराहित आप ( नः ) हनारे लिये ( अनमीवस्य ) रेगों के नाश है श्चल की बढ़ाने ( शुव्निण: ) बहुन बलकारी ( समस्य ) अस की ( प्रम्दे-हि ) अतिप्रकर्ष की साथ दीजिये और इन अस के ( दातारम् ) देने हारे की ( तारिष: ) तप्रकर तथा ( नः ) इमारे ( द्विपदें ) दे। पगवाले मनुष्या-दि तथा ( चतुव्यदे ) चार पगवाले गी आदि पशुक्षों के लियं ( कर्जम् ) पराक्रम की ( थेडि ) चारण कर ॥ ८३॥

भाषार्थ: --- मनुष्यं के चाहिये कि सदैव बसकारी अरोश्य कक जाय सेवें और दूसरें के देवें। मनुष्य नथा पशुक्रों के सुख और बस बढ़ावें। जिस से इंदयर की सृष्टिक्रमा अनुकूल आचरण से सब के सुसें की सदा उक ति होते। ८३॥

इस अध्याय में गृहस्य राजा के पुरेश्वित समा और सेना के अध्यक्ष और प्रजा के मनुष्यों के। करने योग्य कर्म आदि के वर्शन से इस अध्याय में कहे अर्थ की पूर्व अध्याय के अर्थ के साथ मंगति जाननी चाहिये॥ यह यजुर्वेद्माध्य का ग्यारहनां ११ अध्याय पूरा हुआ॥



#### त्र्राय द्वादशाध्यायारम्मः ॥

#### विश्वांनि देव सवितर्दृश्तितानि परांसुव । य-इद्वं तन्न आसुव ॥ १ ॥

ह्यानइत्यस्य वत्मत्री ऋषिः। ऋषिनर्देवता । भुरिकपंद्भिः इछन्दः। पञ्चमः स्वरः ॥

भव बारहवें भध्याय का भारम्म किया जाता है उस के प्रथम मन्त्र में विद्वानों के गुणें। का उपदेश किया है।। हुशानों कृक्म जुठ्या ठयंद्यांद्दुम्प्रमायुंः श्चिये रुंचानः । अग्निरसतों अभवद्वयों भियदेनं द्याँर-

जनयत्मुरेताः ॥ १॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो जैं (हशान: ) दिखलाने हारा (द्यी: ) स्वयं प्रकाशस्वरूप (अग्नः ) सूर्यरूप अग्नि (उद्यों ) अतिश्कूल भूमि की माथ सब मूर्तिमान् पदार्थों के (व्यद्यीत ) विविध प्रकार से प्रकाशिन करता है वैसे जो (अग्रे ) (क्यानः ) सीमाभाग्य लक्ष्मी के अर्थ कचि कर्ता (क्वमः) सुशोभित जन (अभवत् ) होता और जो (सुरेताः ) उत्तम वोर्य युक्त (अग्रः) नाशरहित (दुर्मयम् ) शत्रुओं के दुख से निवारण के योग्य (अग्रुः ) जीवन को (अजनयत् ) प्रकट करता है (बयोनिः ) अवस्थाओं के साथ (एनम् ) इस विद्वान् पुरुष को प्रकट करता है उस को तुन सदा निरम्तर सेवन करे। ॥ १ ॥

भावाधी: - इस मन्त्र में वाचकलु० जैसे इस जगत में सूर्य आदि सब पदार्थ अपने २ दूष्टान्त से परमेश्वर की निश्चय कराते हैं। वैसे ही मनुष्यीं की होना काहिये ॥ ९ ॥

> नक्तीषामृत्यस्य कुत्सक्तविः । ग्राग्नदेवता । भृतिगार्षीत्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः॥ किर्भी बही वि०॥

#### नक्तांषामा समनमा विद्धेषे धापयेते शिशु-मेर्कक्षसमीची। द्याद्यात्तामां कृत्रमो अन्तर्विभां-ति देवा अगिनन्धांरयन्द्रविणोदाः॥ २॥

पदार्थ:—हं मनुष्यो किए (अग्निम्) बिजुली की (द्रविणोदाः) ब-खदाता (देवाः) दिख्य प्राण (धारयम्) धारण करें जो (हक्मः) हिक-कारक हो के (अश्तः) शन्तःकरण में (यिमाति) प्रकाशित होता है जो (समनमा) एक विचार से विदित (बिक्पे) अन्धकार और प्रकाश से वि-हृ युक्त (समीची) सब प्रकार सब को प्राप्त होने अली (द्यावाहामा) प्रकाश और भूमि तथा (नक्तोबामा) रात्रि और दिन जैसे (एकम्) एक (शिशुम्) बालक को दे। माता (धापमेते) दूध पिलाती हैं वैसे नस को तुन लोग जानो।। २।।

भावार्थ:-इस मन्त्र में बाबकलु >- जैसे जननी माता और धायी बा-खक की दूध पिलाली हैं वैसे ही दिन और रात्रि सब की रक्षा करती है और जो बिजुली के स्त्रक्रव से सर्वत्र व्यावक है इस बात का तुम सब जि-बाब करो।। २॥

बिश्वारूपाणीत्यस्य इयावाद्वश्रहिः। सविता देवता।
विराइजगती इन्दः। निषादः स्वरः॥
भव भगते मन्त्रूमें परमेश्वर के कर्त्तव्य का उपदेश किया है॥
विश्वां रूपाणि प्रतिमुञ्जते कृविः प्रासावी-

## <u>इदं हिपदे</u> चतुष्पदे। विनाकंमख्यत्स<u>विता वरे</u>-ण्योऽनुं प्रयागांमुष्मो विराजिति ॥ ३ ॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो जो ( वरेषयः ) ग्रहण करने योग्य ( कविः ) जिल की दृष्टि भीर खुद्धि सर्वत्र है वा सर्वेश्व ( स्विता ) सब संसार का सत्पादक जगदीश्वर वा भूट्यं ( उपमः ) प्रातःकाल का समय ( प्रथाणम् ) प्राप्त करने को (अनुविराजित) प्रकाशित होता है ( विश्वा ) सब ( रूपाणि ) पर्वार्थों के स्वरूप ( प्रतिमुञ्चते ) प्रसिद्ध करता है भीर ( द्विपदे ) मनुष्यादि दो पग वाले ( चतुष्टपदे ) तथा भी कादि चार पग वाले प्राणियों के लिये ( साल्यू ) सब दुःशों ने प्रथक् ( भद्रम् ) सेवने योग्य खुख को ( ठपक्यम ) प्रकाशित करता और ( प्रामावीत् ) सकति करता है ऐने उस मूर्य लोक को सहस्थल करने वाले ईववर को तुम लोग जाने। । ३ ॥

आवार्थः — इन मन्त्र में इहिषाहं 0 — जिन परमेशा ने संपूर्ण कापनाम् दृश्यों का प्रकाशक प्राणिपीं के सुख का हेतु प्रकाणनाम सूर्य हो क रचा है ससी की भक्ति भव मनुष्य करें।

सुपणीं इसीत्यस्य इयायाद्व ऋषिः। गरुत्मान् नेत्रता । भृतिद्द्धन्दः। ऋषः सः स्वरः॥ विर विद्वानीं के गुणीं का चवनः॥

मुप्णांऽसि गुरुत्माँ स्ति हाते शिरो गायत्रं च-क्षंतृहद्रथनतरे पक्षां स्तामं आत्मा छन्द्राधस्यङ्गां-नि यज्ञं धिष्पा । सामं तेतन् वीमुद्देव्यं यंज्ञा-यज्ञियं पुच्छं धिष्पाः शुफाः । सुप्णांऽसि गु-रुत्मान्दिवं गच्छ स्वः पत ॥ ४॥ पाद्धः — है विद्वन् जिन ने (ते) आपका ( तिवत् ) तीन कर्म ए-पानना और जानों ने युक्त (शिरः) दुःखों का जिन से नाश हो (गायत्रम्) गायत्री छन्द् से कहे विज्ञानक्षय सर्थ ( चतुः ) नेत्र इद्द्रप्रश्सरे बहे २ रघों के सहाय से दुःखों को खुड़ाने वाले (गसी) इधर उपर के अवयव (स्तोक्षः) स्तुति को योग्य क्रान्तेद् ( आत्मा ) अपना स्वक्षय (छन्द्रांनि) चन्जिक् आदि छन्द् ( अङ्गानि) कान आदि ( यजूंबि ) यजुर्वेद के नन्त्र ( नाम ) नाम (य-ज्ञायित्रयम्) ग्रह्य करने भीर छोड़ने योग्य व्यवहारों के योग्य (वामदेव्यम्) (वामदेव ऋषि ने जाने वा पदाये है ( ताम ) नीमदे सामवेद् ( ते ) आपका ( तत्रः ) शानिर है इससे आप ( गरुत्मान् ) महात्मा ( द्वपर्यः ) सुन्दर सं-पूर्णे लक्ष्यों से युक्त ( अभि ) है । जिम से ( धिट्यपाः ) शब्द करने के हे-तुमों में साधु ( शक्ता ) खुर तथा ( पुच्छम् ) अत्री पूंछ के समान अन्त्य का अवयव है इस के प्रमान जीर ( गस्तनान् ) प्रशंतिन शब्देग्हरण से युक्त (सु-पर्णः) सुन्दर सहने वाले ( अन्त ) है उस पर्का के सक्तान आप ( दिवस् ) सुन्दर विज्ञान केर ( गच्छ ) आप हू जिये और ( स्वः ) सुन्न केर ( पत्त ) ग्र-हण कीकिये। । ॥

भाषाधी:— इन मन्य में बाचकलु० - जैसे सुन्दर शास्ता पत्र पुष्प कल भीर मूलें से युक्त खुक्ष शासित होते हैं। बैसे ही बंद्रि शास्त्रों के पढ़ने और पड़ाने हारे सुशासित होते हैं। जैसे पशु पूंछ आदि अवग्रवां से अन्यने काम करते और जैसे पक्षी पक्षी से आकाश मार्ग में काते आते आता निया किता होते हैं बैसे मनुष्य विद्या और अच्छी शिक्षा की प्राप्त है। पुनवार्ष के साथ सुन्दों की प्राप्त हों। 8 |

विष्णोःक्रमइत्यस्य इयाबाइव ऋषिः। विष्णुर्देवता सुरिगु-त्कृतिइक्कन्दः। षड्जः स्वरः॥

फिर भी अगले मन्त्र में राजधर्म का उपदेश किया है।।

विष्णोः क्रमांऽसि सपत्नहा गायत्रं छन्द आ-रोंह पृथिवीमनु वि क्रंमस्व विष्णोः क्रमोंऽस्य- मिमातिहा त्रेष्ट्रमं छन्द आरोहान्तरिक्षमनु वि क्रंमस्व । विष्णोःक्रमोऽस्यरातीयतो हन्ता जा-गंतं छन्द आरोह दिवमनु विक्रंमस्व विष्णोःक-मोऽसि शत्र्यतो हन्ताऽऽनंष्टुमं छन्द ग्रारोह दिशोऽनु विक्रंमस्व ॥ ५ ॥

पदार्थ: है विद्वन पुरुष जिम से आप ( विष्णोः ) ठ्यापक जगदीसर की (फ्रमः) ठयवहार से शोधक (सपलहा) और शत्रुओं की कारने हारे ( असि ) हो इस से ( गायश्रम् ) गायश्री सन्त्र में निकले ( छन्दः ) शुद्ध अर्थ पर ( भारोइ ) आरु हु जिये । पृथिशीम् ) पृथिववादि पदार्थी मे ( अनु-विकामस्य ) अपने अनुकूल व्यवहार साथिये तथा जिस कारण आप ( ब्रि-हणी: ) ठ्यापक कारण के ( क्रम: ) कार्य कृत ( अभिमानिहा ) अभिमा-नियों को मारने इपरें (असि ) हैं इस से आप ( श्रेब्ट्सम् ) तीन प्रकार की सुकों से मंयुक्त ( छन्दः ) बलदायक वेदार्थ को ( जारोह ) ग्रहण और। ज-न्तरिक्षम् ) आकाश की ( अनुविक्रमस्व ) अनुकूलव्यवद्वार में युक्त कोशिये जिस से आप ( विष्यों: ) ठयायमशील बिजुली ऋप अग्नि के ( कन: ) कानने इन्हें ( अरातीयतः ) विद्या आदि दान के विरोधी पुरुष के (इन्ता) माश करने हारे ( असि ) हैं इस से आप ( जागतम् ) नगस को जानने का हेतु ( इन्दः ) सृष्टि विद्या को अलयुक्त कः ने हारे विद्यान को ( आरोह ) माप्त हू जिये और ( दिवम् ) सूर्य आदि अधिन को ( अनुविक्रमस्व ) अनु-क्रम से सपयुक्त की जिथे जो आप ( विष्णो: ) हिरवयगर्भ वायु से ( क्रमः) चापक तथा ( प्रजूपतः ) अपने को शत्रु का आचरण करने वाले पुरुषों के ( इन्ता ) मारने बाले ( असि ) हैं मी आप ( आनुष्ट्मम् ) अनुष्टता के साथ पुरु सम्बन्ध के हेतु ( छन्दः ) आनन्द्रकारक देद भाग को ( आरोह ) उपयुक्त की जिये और (दिशः) पूर्व आदि दिशाओं के ( अनुविक्रमस्य ) अनुकुछ प्रगन्न की जिये ॥ ५॥

भाषार्थ: -- मनुष्यों के। चाहिये कि वेद विद्या ने भूगर्भ विद्याओं का विद्या तथा पराक्रम से उन की उन्नति करके रेग्ग और शब्दों का नाश करें।। प्रा

अऋन्द्दित्यस्य बत्समी ऋषिः। भगिनर्देवता। निसृदार्षी जिष्टृपछन्दः। भैवनः स्वरः॥ फिल्मी वशी विश्व।

श्रक्रेन्दरुग्निस्तुनयंत्रिव द्याः क्षामा रेरिहद्दी-रुधः ममञ्जन । सद्यो जंज्ञानो विहीमिद्धा श्र-ख्यदा रादंसी मानुनां भात्यन्तः ॥ ६ ॥

पदार्थ: — हे मनुष्यों को मभापति ( मदाः ) एक दिन में ( जलानः ) प्रमिद्ध हुआ ( द्यौः ) भूयं प्रकाश रूप ( अग्निः ) विद्युत् अग्नि से ममान ( स्नन्यक्रित ) शब्द करता हुआ शब्द मों को ( अकन्दत् ) प्राप्त होता है जैसे ( सामा ) एथिबी (बीनपः) वृक्षों को फल फूलों मे युक्त करती है वैसे प्रकाओं के लिये सुखों को ( रेग्हित् ) अच्छे बुरे कमों का शीघ्र फल देता है जैसे सूर्य ( हद्वः ) प्रदीप्त और ( मनज्जन् ) मन्यक पदार्थों को प्रकाशित काला हुआ ( रोदमी ) आकाश और प्रथिश को (व्यव्यत् ) प्रनिद्ध करता और ( भानुना ) अपनी दीप्ति के माथ ( भन्तः ) सब लोकों के बीच (आकाति ) प्रकाशित होता है । वैसे जो मभापति शुभ गुण कमों से प्रकाशित हो तस को तम लोग राज कार्यों में स्यक्त करो ।। ६ ॥

भावाध:- इन मन्त्र में उपमा भीर वाचकलु०- हे मनुष्यो जैसे सूर्य सब लोकों के बीच में स्थित हुमा सब की प्रकाशित और आकर्षण करता है और जैसे पृथित्री बहुत फलों को देती है। बैसे ही मनुष्य को राज्य के कार्यों में अब्दे प्रकार से उपयुक्त करी ॥ ६॥

स्रानइत्यस्य बत्सपी ऋषिः । अग्निर्देवता । भुरिगार्धः नुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ कर विद्वानों के गुके का उन्देश अगरे मन्त्र में करता है। अग्नें अभ्यावर्त्तिन्न् भिमा निवंत्तिस्वायंखा वचैसा प्रजया धनेन । सुन्या मुध्या गृथ्यां पो-षेण ॥ ७॥

पदार्थ: — है ( सम्पावर्त्तन् ) सन्मुख हो के वर्त्तने वाले ( काने ) ते-कर्स्ती पुरुषार्थी विद्वान् पुरुष आप ( आयुषा ) कहे जीवन ( वर्षमा ) अस तथा पढ़ने आदि ( प्रजया ) सन्तानों ( पर्नत ) धन ( सन्या ) सब विद्या-ओं का बिमाग करने हारी ( मेधया ) बुद्धि (रच्या) विद्या की जीमा और ( योषेण ) पुष्टि के माथ ( अभिनिवर्त्तस्व ) निरन्तर वर्त्तमान हूलिये और ( मा ) मुक्त को भी दन उक्त पदार्थों ने संयुक्त की जिये ॥ 9 ॥

भावार्थ: - मनुष्य लोग भूगभोदि विद्या के विना ऐक्वर्य की प्राप्त भीर बुद्धि के विना विद्या भी नहीं हो पकती ॥ 9 ॥

ग्रानेग्रङ्गिरहत्यस्य बत्सत्री ऋषिः। अग्निद्वता । आर्थाः त्रिष्ट्रण्डन्दः । निषादः स्वरः ॥

फिर विद्याभ्यास करणा चाहिये यह बिश्।

अग्ने ग्रिङ्गरः शतं तं सन्त्वादृतः महस्रं त उपावृतः । अधा पोषंस्य पोषंण पुननो नष्टमा कृधि पुननो रुपिमा कृधि ॥ ८॥

पदार्थ:—है (अश्ने) पदार्थ विद्या के जानने हारे (अङ्गरः) विद्या के शिक विद्वान् पुरुष जिन पुरुषार्थी (ते) आप को अग्नि के मनान (शरुष) सैकड़ें (आवृतः) आवृत्तिरूप क्रिया और (महस्त्रम्) हजारह (ते) आय के (स्वावृतः) आवृत्ति रूप छुत्रों के भीग (सन्तु) हे।वें (अध) इस के पश्चात् नाप हन से (पोषस्य) पे।यक मनुष्य की (पोषण) ग्ला मे (महम्) परीक्ष भी विद्यान की (नः) हमारे लिये (पुनः).किर भी

( आक्रिय ) अच्छे तकार की जिये तथा बिगड़ी हुई ( रिवम् ) प्रवेशिय ही-क्षा का ( पुनः ) फिर भी ( नः ) हमारे अर्थ ( आकृषि ) अच्छे प्रकार की-जिये ॥ ८ ॥

भावाथ:—मनुष्यां का याग्य है कि विद्याओं में सैकड़ें। आवृत्ति बीरें शिम्प विद्याओं में इजारह प्रकार की प्रवृत्ति से विद्याओं का प्रकाश करके सब प्राणियों के लिये लक्ष्मी और शुख उत्पन्न करें। ८।।

पुनक्रजेत्यस्य वत्स्त्री ऋषि।। अग्निदेवता । निचृदार्षीगा-

पत्री छन्दः। पड्जः स्वरः॥

फिर पढ़ाने इस्रे का कर्लाव्य अगले मंत्र में कहा है॥

## पुर्नर्ङ्जो निवर्त्तस<u>्व</u> पुर्नर्ग्न इपायुंपा । पुर्न-

र्नः पाद्यक्षहंसः॥ ९॥

पदार्थ:—है ( अन्ते ) अग्नि के समान तेजस्वी अध्यापक विद्वाम् अश्व आप ( मः ) इन छंगें। को ( अंहनः ) पापें से ( पुनः ) बार २ (निवर्तस्त) बचाइये ( पुनः ) फिर इन छोगें। की ( पाहि ) रसा की जिये और ( पुनः ) फिर ( इयाः ) इच्छा तथा ( आयुवा ) अन्न से ( कर्जा ) पराक्रमयुक्त कर्मी की प्राप्त की जिये ॥ ९॥

भावार्थ:-विद्वान् होतों की चाहिये कि सब उपदेश के योग्य मनुर्धीं को पापों से निरन्तर इटा के शरीर और मात्मा के बस से युक्त करें और आप भी पापों से बस के परम पुरुषार्थी होतें || ए॥

सह रय्येत्यस्य बत्सभी ऋषिः। ग्रग्निर्देवता। निचृद्गायज्ञी छन्दः। षड्जः स्वरः॥

फिर भी उक्त विश् ॥

मह रया निवंर्त्तस्वाग्ने पिन्वंस्व धारंया । विश्वप्रन्यां विश्वतस्परिं॥ १०॥ पदार्थ:—है ( अग्ने ) तेजस्वी विद्वान् पुरुष आप दुष्ट व्यवहारों है ( निवर्तस्व ) एथक् हू जिये ( विद्युप्तन्या ) सब भागने येथ्य पदार्थों की भुग्नाने द्वारी ( घारया ) संपूर्ण विद्याओं के घारण करने का हेतु वाणी तथा ( रच्या ) धन के ( सह ) साथ ( विश्वतः ) सब ओर से ( परि ) सब प्रकार ( विन्वस्व ) सुखें। का नेवन की जिये ॥ १०॥

भावार्थः — विद्वान् पुरुषें को चाचिये कि कभी अधम्में का आचरण न करें। और दूनरें को वैना उपदेश भी न करें इन प्रकार सब शास भीर विद्याओं से विराजमान हुए प्रशंना के योग्य होवें।। १०॥

भ्रहवेत्यस्य ध्रुव ऋषः । ग्राग्निदेवता । भाष्येनुष्टुष्क्वन्दः ।
गान्धारः स्वरः ॥

किर राजा भीर मजा के जम्मों का उपरेश मगछे मंत्र में किया है।। आ त्वांहार्षम्नन्तरं भूर्धुवस्तिष्ठाविचाचितः। विशंस्त्वा सर्वा वांञ्छन्तु मा त्वद्राष्ट्रमधिभ्र-शत्॥ ११॥

पदार्थ: — हे शुभ गुण और लक्षणों से मुक्त समापति राजा (त्वा) आप को राज्य की रक्षा के लिये में (अन्तः) समा के बीच (आइ। धंम्) अच्छे प्रकार ग्रहण करूं। आप समा में (अन्नः) विराज्यमान हूं जिये (अ-विचाचितः) मर्वया निचल (भूवः) न्याय से राज्य पालन में निचित बुद्धि हो कर (तिष्ठ) स्थिर हू जिये (सर्वाः) संपूर्ण (विचः) प्रजा (त्वाः) आप को (वाङ्कन्तु) चाइना करें। (त्वत्) आप के पालने से (राष्ट्रम्)रा-ज्य (माधिअशत्) महश्रष्ट म होते॥ १९॥

भाषार्थ: -- उत्तम प्रजानाों को चाहिये कि सब से उत्तम पुरुष को सभाष्यक्ष राजा मान के उस को उपदेश करें कि आप जितेन्द्रिय हुए सब काल में धार्मिक पुरुषार्थी हूजिये। भाष के बुरे आवरणों से राज्य कभी मष्ट न होते। जिस से सब प्रजा पुरुष आप के अनुकूल वर्षे॥ ११॥

खदुत्तमित्यस्य ज्ञुनःशेष ऋषिः। बरुको देवता । बिराहाः र्षी श्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ फिर भी वही बिल्॥

# उदुंत्तमं वंरुण पाशंमस्मदवांधमं वि मध्यमं श्रंथाय । ग्रथांव्यमांदित्य ब्रते तवानांगमो अ-दिंतये स्याम॥ १२॥

पद्धि:--हे (करण) शतुओं की बांधने (कादिस्य) कास्त्य से अन् विनाशी सूध्ये के समान सत्य न्याय का प्रकाशक सभापति विद्वान् आप (जस्मत्) इस से (काधसम्) निरुष्ट (सध्यसम्) मध्यस्य और (सम्बन्ध्य म्) सत्तन (पाशम्) बन्धन को (सद्यवित्रधाय) विविध प्रकार से सुद्धाः हये (अथ) इस के पञ्चात् (वयम्) इस प्रका के पुरुष (कदितये) पृथिने वी के काखविस्त राज्य के लिये (तव) काप के (त्रते) सत्य न्याय के पान् सन क्रम नियम में (सनागतः) सपराध रहित (स्याम) होवें ॥ १२॥

भावार्धः - जैते देशबर के गुण कर्म और स्वभाव के अनुकूछ सत्य आ - है। यश्मीं में वर्शनाम कुए धर्मात्मा अनुष्य पाप के बन्धनों से खूट के सुकी होते हैं जैसे ही उत्तन राजा को प्राप्त है। के प्रजा के पुरुष आनन्दित होते हैं॥ १२॥

> मारनेषृहक्तित्यस्य चितन्त्रक्षिः । म्रारनदेवता । भुरि-गार्षी पंक्तिइकन्दः । पश्चमः स्वरः ॥

> > फिर भी बड़ी वि०॥

अग्रें बृहन्तुषसांमूध्वीं अस्थान्निर्जग्नवान् तमंस्रो ज्योतिषागांत् । अग्निर्मानुना रुशंता स्वङ्ग् आजातो विश्वासद्मान्यप्राः ॥ १३ ॥

पदार्थ:—हे राजन् को भाष ( भग्ने ) पहिले से जैसे सूर्य ( स्वक्नः ) क्रुन्दर अवध्वे से युक्त ( अकातः ) प्रकट हुआ ( रहन् ) बहा ( रुपसाम् ) प्रभातों से ( क्रुप्यः ) क्रुपर आकाश में ( अस्थात् ) स्थिर होता और (ह-धता ) क्रुप्यर ( भानुना ) दीसि तथा ( रुपातिषा ) प्रकाश से ( तनसः )

अम्थकार की (निर्जगन्यान्) निरन्तर पृथक् करता कुभा (भागात्) सब लेक लेकान्तरें के। प्राप्त होता है (विश्वा) सब (सद्मानि) स्थूल स्प्रानीं की (अप्राः) प्राप्त होता है उस की समान प्रचा के बीच आप हू-जिये ॥ १३ ॥

भावार्धः — जे। सूर्यं के समान मेष्ठ गुणे से प्रकाशित सत्पुत्तवों की क्रिका से उत्कृष्ट खुरे व्यक्तनों से अलग मत्य न्याय से प्रकाशित सुग्दर अव जिला से उत्कृष्ट खुरे व्यक्तनों से अलग मत्य न्याय से प्रकाशित सुग्दर अव जिला साला सर्वत्र प्रसिद्ध सक्ष के सत्कार और जानने योग्य व्यवहारों का क्रीता और दूतों के द्वारा सक्ष ममुर्थों के आशय की जानने वाला शुहु न्याय से प्रजाकों में प्रदेश करता है वही पुरुष राजा होने के योग्य होता है।।१३।।

हंसइत्यस्य जितन्निषः। जीवेद्यरी देवते । स्दराङ्-

जगर्ता छन्दः। निपादः स्वरः ॥

अब अगले मन्त्र में प्रमास्मा भीर जीव के लक्षण कहे हैं।।

हथसः शुंचिषदसुंरन्तिश्वसद्यातां वेदिषद-तिथिर्दुरोणसत् । नृषद्दम्मदत्सद्व्यं।मसद्व्जा ग्रांजा ऋंतजा अंद्रिजा ऋतं बृहत् ॥ १४॥

पदार्थ:—हे प्रजा के पुरुषं तुन लः र जी (हंसः) दुष्ट कम्मी का माशक (शुचिषत्) पवित्र व्यवहारों में वस्त्रान (बद्धः) सज्जनों में वसने वा
हन को वसाने वाला (अन्तरिक्षमत्) धर्म के अवकाश में स्थित (होता)
सत्य का ग्रहण करने और कराने वाला (वेद्यत्) सब पृथिकी वा यश्च
के स्थान में स्थित (अतिथिः) पूजनीय वा राज्य की रक्षा के लिये यथीचित समय में अनण करने वाला (दुरीणसत्) सतुओं में सुखदायक आकाश में व्याप्त वा घर में रहने वाला (ह्यत्) सेना आदि के नायकों का
अधिष्ठाता (वरमत्) हत्तम विद्वानों की आज्ञा में स्थित (ऋतसत्) सत्याचर्यों में आहड़ (द्योमसत्) आकाश के समान सर्व व्यापक इंश्वर वा
जीव स्थित (अठजाः) प्रायों के प्रकट करने हारा (गोजाः) हन्द्रिय वा

पशुभों की प्रसिद्ध करने द्वारा (ऋतजाः) स्थय विद्यान को स्थयस करने द्वारा (अद्भिजाः) मेचें का वर्षाने वाला विद्वान् (ऋतम्) सस्य स्वरूप (सृहत्) अनन्तब्रह्म और जीव को जाने उस पुरुष को सप्ता का स्वामी राजा बना के निरन्तर आनन्द में रही। १४॥

भावार्ध: — जो पुरुष ईश्वर के समान प्रजाओं की पालने और सुखं देने को ममर्थ हो बही राजा है। ने के योग्य हे। ता है। और ऐसे राजा के विना प्रजाओं के सुख भी नहीं है। सकता ॥ १४॥

सीद त्वमित्यस्य त्रित ऋषिः। अग्निर्देवता। विराद त्रिष्ठुप्

छन्दः। घैततः स्वरः॥

माता का कम्मे अग०॥

सीद त्वं मातुर्स्या उपस्थे विश्वांन्यग्ने व्यु-नानि विद्वान् । मनां तपंमा मार्चिषाऽभिशों- -चीर्नतरंस्याध शुऋज्ज्योतिर्वि भांहि॥ १५॥

पदार्थ: — हे ( अरने ) विद्या की चाहने वाले पुरुष ( तवत् ) आप ( कर्माम् ) इस माना के विद्यमान होने में ( विसाहि ) प्रकाशित हो (शु-क्रस्पोतिः ) शुद्ध आप पी के प्रकाश से युक्त ( विद्वान् ) विद्यावान् आप प्रिवी के समान आधार ( मातुः ) इन माना की ( उपस्थे ) गोद में (मी-द् ) स्थित हू जिये । इस माना से ( विश्वानि ) सब प्रकार की ( व्युनानि ) खुद्धियों की प्राप्त हू जिये । इस माना को ( अन्तः ) अन्तः करण में ( ना ) मन ( तपसा ) सन्ताप से तथा ( अर्थिषा ) तेज से ( मा ) मन ( अपि-शोधीः ) शोक युक्त की जिये । किन्तु इस माना में शिक्षा को प्राप्त हो के प्रकाशित हू जिये ॥ १५ ॥

भाषार्थ:— जो विद्वान् माता ने विद्या और अच्छी शिक्षा चे युक्त किया माता का चेवक जैसे माता पुत्रों को पालती है वैसे प्रजाओं का पा-पन करे वह पुरुष राजा के ऐश्वर्य चे प्रकाशित होते ॥ १५ ॥ स्मन्तरम्बद्धस्य त्रित ऋषिः । अग्निर्देवता । बिराह्मनुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ फिर राजा क्या करे इस बि०॥

#### अन्तरंगने रुचात्वमुखायाः सदंने स्वे । त-स्यास्त्वक्ष हरंमात प्ञ्जातं वेदः शिवोभंव॥१६॥

पदार्थ:—है (जातवेदः) वेदों के जाता (अभी) तेजस्वी विद्वान् आप जित (उखायाः) प्राप्त हुई प्रजा के नीचे ने अभि के समान (स्ते) अपने (सदने) पढ़ने के स्थाम में (तपन्) शत्रुओं को संताप कराते हुए (अन्तः) मध्य में (कवा) प्रीति से वर्ती (तस्याः) उस प्रजा के (इरसा) प्रक्विति तेज से आप शत्रुओं का निवारण करते हुए (शिवः) मन् क्रुकारी (अव) हूजिये॥ १६॥

ड भाषार्थ: — इस मन्त्र में वाचकलु०-तैसे समाध्यक्ष राजा की चाहिये कि न्याय करने की गद्दी पर बैठ के अश्यन्त प्रीति के नाथ राज्य के पालन कृप कार्यों को करे वैसे प्रजाओं को चाहिये कि राजा की सुख देती हुई दृष्टों की साइना करें॥ १६॥

शिवोभ्रवेत्पस्य त्रित ऋषिः । अग्निर्देवता । विराष्टनुष्ठुष्

फिर भी वही वि०॥

शिवो मूत्वा मह्यमग्ने अथो सीद शिवस्त्व-म् । शिवाः कृत्वा दिशः सर्वाः स्वं योनिसिहा-संदः ॥ १७॥

पदार्थ: - हे ( काने ) अग्नि के समान शतु मों को जलाने वाछे वि-द्वान् पुरुष ( स्वम् ) भाष ( महाम् ) हम प्रजाजनों के लिये ( शिवः ) मङ्ग-लायरण करने हारे ( भूत्वा ) होकर ( इह ) इस संसार में ( शिवः ) म-ङ्गलकारी हुए ( सर्वाः ) सब ( दिशः ) दिशाओं में रहने हारी प्रजाओं को (शिवाः) मङ्गलाचरण से युक्त (कृतवा) करके (स्वम्) मपने (शिनिम्) राज धर्म के आसन पर (आसदः) बैठिये। और (अयो) इस के प्रवात् राजधर्म में (सीद्) स्थिर हूलिये॥ ९७॥

भावार्थः — राजा की चाहिये कि आप धर्मात्मा हो के प्रजा के सनु व्यां की पार्मिक कर कीर स्पाय की गद्दी पर बैठ के निरन्तर स्थाय किया करें ॥ १९॥

दिवस्परीत्यस्य बत्समीऋषिः । अग्निर्देवता । निचृदार्षी श्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

फिर राज धर्म का उपदेश अगले मनत्र में किया है।

ं दिवस्परि प्रथमं जंज्ञे अग्निर्मगर्हितीयं पर् रि जातवेदाः । तृतीयंमुप्सु नूमणा अजंस्रमिर न्धान एनं जरते खाधीः ॥ १८ ॥

पदार्थ — हे समापति राजन् जो ( अग्नि: ) अग्नि के समान आप (अ-स्मत् ) इस लोगों थे ( दिवः ) बिजुली के ( परि ) ऊपर ( जज्ञे ) प्रकट होते हैं उन ( एनम् ) आप को ( प्रथमम् ) पहिन्ने को ( जातवेदाः ) बुद्धि-मानों में प्रसिद्ध उत्पन्न हुए उस आप को ( द्वितीयम् ) दूसरे जो (नृमणाः) मनुष्यों में विचारग्रील आप ( तृतीयम् ) तीसरे (अप् पु) प्राण वा जलकि-याओं में विदित हुए उस आप को ( अजल्लम् ) निरन्तर ( इन्धानः ) प्र-काशित करता हुआ विद्वान् ( जरते ) सब प्रकार न्तृति करता है सो आप ( स्वाधीः ) सुन्दर ध्यान से युक्त प्रजाओं के। प्रकाशित की जिये ॥ १८॥

भावार्थ:-मनुष्यां को चाहिये कि प्रथम ब्रह्मचय्यांत्रम के सहित विद्या तथा शिक्षा का ग्रहण दूसरे गृहासम से घन का संचय तीमरे वानप्रस्थ का-त्रम से तथ का आचरण और चीचे संन्यास छेकर वेद्बिद्या और चर्म का नित्य प्रकाश करें || १८ ||

विद्यातहत्वस्य वत्सर्पा ऋषिः। ग्राग्निर्देवता। निचृदार्षी त्रिष्टुप्छन्दः। धैनतः स्वरः॥ फिर भी वही वि०॥

#### विद्या ते अग्ने त्रेधा त्रयाणि विद्या ते धाम वि-भृता पुरुता । विद्या ते नामं पर्मं गुहा यहि-द्या तमुत्मुं यतं आज्यन्थं ॥ १९॥

पदार्थ: — है (कामे) विद्वान् पुरुष (ते) आप के जो (जेणा) तीन प्रकार से जयाणि लीन कर्स हैं उन को इस छोग (विद्या) जानें। है स्थानीं के स्थामी (ते) आप के जो (विशृत) विशेष कर के धारण करने येग्य (पुरुत्रा) बहुत (धाम) नाम जनम और स्थान कर हैं उन के हम छोग (विद्या) जानें हे विद्वान् पुरुष (ते) आप का (यत्) जो (गुहा) बुद्धि में स्थित गुप्त (परमम्) श्रेष्ठ (नाम) नाम है उन के हम छोग (विद्या) जानें (यतः) जिम कारण आप (आजगन्थ) अच्छे प्रकार प्राप्त होवें (तम्) उस (उत्मम्) कृप के सुन्य तर करने हारे आप को (विद्या) हम छोग जानें ॥ १९॥

भावार्थ:-प्रजा के पुरुष और राजा की ये या है कि राजनीति के कामें सब स्थानें और सब पदार्थों के नामें की जानें। जैसे कुए से जल निकाल खेत आदि की तम करते हैं देने ही घनादि पदार्थों ने प्रजा राजा की और राजा प्रजाओं की तम करें। १८॥

समुद्रइत्यस्य बत्सपी क्रांपः। अग्निर्द्वता । निचृदार्षी त्रिष्ठुप्छन्दः। धैवतः स्वगः॥

फिर भी राजा और प्रजा के सम्बन्ध का उपन ॥

समुद्रे त्वां नृमगां अप्स्वॄन्तर्नृचत्तां ईघं हि-वो अंग्नऊधंन् । तृतीयें त्वा रजंसि तस्थिवा-क्षसंस्पासुपस्थं महिषा अंवर्धन् ॥ २०॥ पदार्थ: — है ( अग्ने ) विद्वान् पुरुष ( तृगणाः ) नायक पुरुषों की विषारने बाला में जिस ( त्वा ) आप की ( समुद्रे ) आकाश में अग्नि के समान ( देंचे ) मदीप्त करता हूं ( तृषक्षः ) बहुत मनुष्यों का देखने वाला में
( अप्सु ) अन्न वा जलों के ( अन्तः ) बीच प्रकाशित करता हूं ( दिवः )
सूर्य के प्रकाश के ( कथन् ) प्रातःकाल में प्रकाशित करता हूं ( तृतीये ) तीसरे ( रजि ) लोक में ( तिस्थवानसम् ) स्थित हुए सूर्य के तुल्य जिस आप
को ( अपाम् ) जलों के ( उपस्ये ) सभीप (महिषः ) महात्मा विद्वान् लोग
( अवधंन् ) उस्ति को प्राप्त करें सो आप इस लोगों की निरन्तर उन्निति
की जिये ॥ २०॥

भावार्थः -- प्रका के बीच वर्तमान मब श्रेष्ठ पुरुष राजकार्यों को भीर राजपुरुष मजा पुरुषों को नित्य बढ़ाते रहैं॥ २०॥

ग्रक्रन्द्दित्यस्य वत्सर्थाः ऋषिः । अग्निर्देवता । निचृदार्षी त्रिष्टुष्क्रन्दः । धैवतः, स्वरः ॥

अब मनुष्यों को कैना होना चाहिये यह वि०॥

अक्रन्दद्रिनस्त्नयंत्रिव द्याः क्षामारेरिहंद्री-

रुधंःसमुञ्जन । मुद्या जंज्ञानो विहामिद्यो अ-

च्यदा रोदंसी भारतनां भारयन्तः ॥ २१ ॥

पद्धि:—हे मनुष्यां जैसे (द्यी:) मूर्य लोक (अश्व:) विद्युत् अश्वि (स्तवयित्व ) शब्द करते हुए के समान (बीरुपः) ओषधियों को (सन- कजन्) प्रकट करता हुआ (सद्यः) शीद्य (हि) 'ही (अक्रन्दत्) पदार्थी को इधर सथर चलाता (क्षामा) पृथिवी को (रेरिइत्) कंपाता और यह (जज्ञानः) प्रमिद्ध हुआ (इद्वः) प्रकाशमान हो कर (भानुना) किरणों के माय (रोदमी) प्रकाश और पृथिवी को (हम्) सब और से (हयस्य- त्) विख्यात करता है। और ब्रह्माग्ड के (अन्तः) बीच (आसाति) अच्छे प्रकार शोभायमान होता है। वैसे तुम लोग भी होओ।। २१।। भावार्थ:—ईश्वर ने जिस लिये सूर्य लोक को स्टाय्व किया है इसी

लिये वह बिजुली के चमान सब लोकों का आकर्षण कर और ओविष का-दि पदार्थों के। बढ़ाने का हेतु और सब भूगोलें। के बीच जैसे शोमायमान होता है वैसे राजा आदि पुसर्वों को भी होना चाहिये॥ २१॥

श्रीणामित्यस्य वत्सप्री ऋष्ः। ग्राग्निर्देवता । निचृदार्षी

त्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

इन राजकार्यों में कैरे पुरुष को राजा सनावें यह बिल्।।

श्रीगामुंद्वारो धरुणौ रयीणां मंनीषाणां प्रा-पैणः सोमंगोपाः । वसुंः सूनुः सहंसो अप्सुराजा वि मात्यत्रं उषसांमिधानः ॥ २२ ॥

पदार्थ:— हे मनुष्यो सुम छोगों को चाहिये कि जो पुरुष (उषसाम्) प्रभात समय के (अग्रे) भारम्भ में (इधामः) प्रदीष्पमान सूर्यं के स-माम (श्रीणाम्) सब समम छिमयों के मध्य (उदारः) परीक्षित पदार्थों का देने (रयीणाम्) धनों का (धरुणः) धारण करने (मनीबाणाम्) बुद्धिगों का (प्रापंणः) प्राप्त कराने भीर (सोमगोपाः) भोषधियों ता ऐड्डपें की रक्षा करने (सहसः) ब्रह्मवर्ष किये जितेन्द्रिय ब्रष्ठवाम् पिता का (मृतुः) पुत्र (बद्धः) ब्रह्मवर्ष्यांत्रम करता हुआ (अष्यु) प्राणों में (राजा) प्र-काशयुक्त हो कर (बिभाति) शुम गुणों का प्रकाश करता हो उस को सब का सध्यक्त करो ॥ २२ ॥

भावाधी:—सब मनुष्यों को रिश्त है कि सुपात्रों को दान देने धन का उपर्य खर्च न करने सब को विद्या बुद्धि देने जिस ने अक्षाचरमांत्रम से-बन किया हो अपने इन्द्रिय जिस के बग्र में हों योग के यम आदि आठ अक्षों के सेवन से प्रकाशमान सूर्य के समान अच्छे गुण कर्म और स्वनावें से सुशोभित और पिता के समान अच्छे प्रकाओं का पालन करने हारा पु-रुष हो उस की राज्य करने के लिये स्थावित करें॥ २२॥

> विद्वस्येत्यस्य वत्सयीक्षषिः। अग्निर्देवता । ग्राची-त्रिष्ट्रपुछन्दः । धैवतः स्वरः ॥

किर भी बड़ी वि० ।।

#### विश्वंस्य केतुर्भुवंनस्य गर्भ आ रोदंसी अप्ट-णाज्जायंमानः । वीडुं चिद्रिंमभिनत् परायन् जना यद्रग्निमयंजन्तु पञ्चं॥ २३॥

पदार्थ:- हे मनुष्यो तुन लोग (यत्) जो विद्वान् (विश्वस्य) सब (भु-वनस्य) लोकों का (केतुः) पिता के समान ग्लक प्रकाशने हारा (गर्भः) उन के मध्य में रहमें (जायमानः) उत्पन्न होने वाला (परायन्) शत्रुओं। को प्राप्त होता हुआ (रोदमी) प्रकाश और पृथित्री को (आपणात् ) पूर्ण कर्त्ता हो (वीहुम्) अत्यन्त बलवान् (शद्रिम्) मेच को (अभिनत् ) जिन भिन्न करें (पंच) पांच (जनाः) प्राण (अग्निम्) बिजुली को (अ-जयम्त) संयुक्त काते हैं (चित्) इसी प्रकार को विद्या आदि शुक्त गुणें। का प्रकाश करें उस को स्थायाधीश राजा माना ॥ २३॥

भावार्थ: - उस मन्त्र में उपमालं? - तीचे ब्रह्माएड के बीच मूर्य लेक धा-पनी बाक्यंण शक्ति से सब का धारण करता और मेच को फाटने वाला तथा वाणों से प्रसिद्ध हुए के समान सब बिद्याओं को जताने और तीचे मा-ता गर्भ की रक्षा करे बैसे प्रका का पालने द्वारा विद्वान् पुरुष हो एस को राज्याधिकार देना चाहिये !! २३ !!

उद्योगित्यस्य बत्समी ऋषिः। अग्निर्देशता । निष्ट्राणी न्त्रिष्ट्रप्छन्दः। धैवतः स्वरः॥ विश् मनुष्यों को क्या करना चाहिये यह विश् ॥

उशिक् पांवको श्रंगतिः संमेधा मत्यैष्वगिनगुमतो निधायि । इयंतिधूममंठपम्भरिंमृदुच्छुकेणं शोचिषा द्यामिनंक्षन् ॥ २४ ॥

पदार्थ:—है मनुष्यो तुम लोग ईश्वर ने (मत्येषु) मनुष्यों में जो (शिक्) मानने योग्य (पावकः) पवित्र करने हारा (धरितः) साम वाला (स्रेमेषाः) अञ्जी सुद्धि हे युक्त (अ्मृतः) मग्ण धर्म रहित (अ्मिशः) आकार क्रप साम का प्रकाश (निधायि) स्थापित किया है जो (शुक्रेण) शीघ्रकारी (शोचिषा) प्रकाश हे (द्याम्) नूर्यलोक को (इन्सम्) श्याप्त होता हुमा (धूमन्) धुंए (अरुष्य) क्रप को (मरिस्त्) अत्यम्त धारण वा पृष्ट करता हुगा (उदियक्ति) ए। स्र होता है स्वी दृश्वर की स्पासना करो वा उस अग्नि से स्पार लेमो ॥ २४॥

भावाधी:—मनुष्यों को चाहिये कि कार्य कारण के अनुमार देखर के रचे हुए तब पदार्थों को ठीक र जाम के अपनी बुद्धि बढ़ावें॥ २४॥ दशानइत्यस्य बत्सपी ऋषिः। ग्राग्निर्देवता। भुरिक्पक्रिकः

इछन्दः। पत्रचमः स्वरः॥

फिर मनुष्यों को ब्या २ जानना चाहिये यह विश्व।

हुशानो रुक्म उठ्या ठ्यंद्यौहुर्मर्षमायुः श्चिये रुंचानः । अग्निर्ह्यते अभवद्योभिर्यदेनंद्यौर-जनयत्मरेताः ॥ २५॥

पदार्थः—हे मनुष्यां तुमलीय (यत्) निम कारण ( दृशानः ) दिखाने हारा ( क्वमः ) क्रिका हेतु ( श्रिये ) शीमा का ( क्वामः ) प्रकाशक ( दुर्मर्थम् ) सब दुःलीं से रहित ( आयुः ) जीवन करता हुमा ( अयृतः ) नाशरहित ( अग्निः ) तेजस्वरूप ( उठ्यों ) एथित्री के साथ ( ठ्यद्यीत ) प्रकाशित होता है ( वयो मिः ) व्यापक गुणों के माथ ( अमन्त्रः ) उत्यक्त होता और जी ( ह्योः ) प्रकाशक ( सुरेताः ) सुन्दर पराक्रम बाला जगदी- इवर ( यद्य ) जिम्न के लिये ( एनम् ) इन अग्नि के। ( अजनयत् ) उत्यक्त करता है उन्न वेश्वर आयु और विद्युत् क्षत्र अग्नि को जानो ।। २५ ॥

आवार्ध:-जो नमुष्य गुण कर्म और स्वभावों के बहित जगत् रचने

बाछे जनादि इंड्यर और जगत् के कारण के। ठीकर जान के उपायना करते जीर उपयोग छेते हैं ने चिरंजीव है। कर लक्ष्मी के। प्राप्त हे।ते हैं॥ २५॥

> यस्तइत्यस्य बत्समीऋषिः। अग्निदंदता । विराहार्षी जिल्हान्छन्दः। धैवतः स्वरः॥

किर विद्वान् छाग के हे रहे।इया का स्वीकार करें यह वि०॥

यस्तै <u>अ</u>द्य क्रुगावंद्धद्रशोचेऽपूपं देव घतवं-न्तमग्ने । प्र तं नंय प्रत्यं वस्यो अच्छाभिसु-म्नं देवमंक्तं यविष्ठ ॥ २६ ॥

पदार्थ:—है ( भद्रशेषि ) सेवने येग्य दीप्ति से युक्त ( यिवष्ठ ) तरुण अवस्था वाले ( देव ) दिवय भागें के दाता ( अग्ने ) विद्वान् पुरुष ( यः ) लें। ( ते ) आवका ( घृतवन्तम् ) बहुत घृत आदि पदार्थों से संयुक्त ( अभि ) सब प्रकार से ( इसम् ) सुलक्षय ( देवशक्तम् ) विद्वानों के सेवने येग्य ( अपूर्य ) भेग्जन के येग्य पदार्थों वाला ( वस्यः ) अत्यन्त भेग्य ( अच्छ ) अच्छे २ पदार्थों के। ( कृणवत् ) वनावे ( तम् ) सत् ( प्रत्यम् ) पाक बनाने हारे पुरुष को आव ( भद्य ) आज ( प्रत्रय ) प्राप्त हुजिये ॥२६॥

भावार्थ:--मनुष्यों की चाहिये कि विद्वानों से अच्छी शिक्षा की माप्त हुए अति उत्तम व्यव्जन और शब्कुली आदि सथा शाक आदि स्वाद से युक्त दिकारक पदार्थों की बनाने वाले पायक पुरुष का सहण करें॥ २६॥

भातमित्यस्य बत्सप्रीऋषिः। अभिनर्देवता। विराहः। षी श्रिष्टुप्छन्दः। धैवनः स्वरः॥ षिर वही विश्वा

आतं भंज सौश्रवसेष्वंग्न उक्थ उक्थ ग्रा भंज श्रस्यमाने । प्रियःसूर्य्ये प्रियो अग्ना भंवा-त्युज्जातेनं भिनददुज्जिनित्वैः ॥ २७ ॥ पदार्थ: है ( अने ) विद्वान् पुरुष आप जो (भीअवसेषु) सुरद्र धन वालों में वर्त्तमान हो ( तम् ) उम को ( आभन ) सेवन की जिये जो ( शन्यमाने ) स्तुति के योग्य ( स्वये उन्धे ) अत्यन्त कहने योग्य स्यवहार में ( वियः ) प्रीति श्वसे (सूर्ये ) स्तुति कारक पुरुषों में हुए उपवहार (अगन) और अग्नि विद्या में ( प्रियः ) सेवने योग्य ( जातेन ) उत्यक्त हुए और (जनित्वैः ) उत्यन्त होने वालों के साथ ( उद्भवाति ) उत्यन्त होने बाले अग्नि शुक्री को ( उद्भिनद्त्र ) उच्छिन्त भिन्न करें ( तम् ) उम को आप ( आभा ) सेवन की जिये ॥ २९ ॥

भाषार्थ: — मनुर्धित को चाहिये कि जो पाक करने में साधु सब का हितकारी अन्त्र और डव्ड अमें को अच्छे प्रकार बनावे उस की अवश्य ग्राहण करें ॥ २९॥

त्वामग्नइस्पस्य बत्मप्री ऋषिः। ग्रग्निर्देवताः। विराह्यार्षी चिष्ठुष् छन्दः। धैयतः स्वरः॥

फिर मनुष्य छे।य बिद्या को किस प्रकार बढ़ावें इन वि० ॥

#### त्वामंग्ने यजमाना अनु चून् विश्वा वसुं द-धिरे वाय्यांशा । त्वयां सह द्रविंशामिच्छमाना ब्रजं गोमंन्तमुशिजा विवंद्यः ॥ २८ ॥

पद्धिः — हे (अन्ते) विद्वान् पुरुष जिस (स्त्रम्) आपका माश्रय छे कर ( तिश्वतः ) बुद्धिमान् ( यजधानाः ) संगतिकारक छे।ग (त्त्रया ) आप की (सह ) साथ (विश्वा ) सब ( वार्याणि ) ग्रहण करने ये।ग्य ( अनुद्यून् ) दिनों में (समु ) द्रव्यों की ( दिचरें ) धारण करें ( द्रविणम् ) धन की (इ- च्छमानाः ) इच्छा करते हुए ( ते।मन्तम् ) सुन्दर किरणों के छ,प से युक्त ( क्रजम् ) मेच वा गे।स्थान की ( विश्वतः ) विश्वध प्रकार से ग्रहण करें वैसे इम छीग भी होर्बे ॥ २८॥

भावार्थ: — मनुर्थों की चाहिये कि प्रयक्षणील विद्वानी के मझ हे पु-रुवार्थ के साथ विद्या और सुख की नित्य प्रति बढ़ ते कार्वे ॥ २६ ॥ अस्ताबीत्यस्य बत्सप्रीक्षविः। ग्रान्निर्देवता । विराष्टावी

त्रिष्टुष्छन्दः। धैवतः स्वरः॥

फिर उन विद्वानीं के संग से क्या है।ता है यह वि० ॥

#### अस्तांव्यग्निर्ग्ध सुशेवों वैश्वान् ऋषिं भिः सोमंगोपाः । अद्देषे द्यांवाप्टश्चिवी हुंवम् देवां धत्त र्यिम्समे सुवीरंम् ॥ २९॥

पदार्थ:—है (देवा:) शत्रुओं की जीतने की इच्छा वाले विद्वानी जिन (ऋषि:) ऋषि तुम लेगों में (मराम्) नायक विद्वानों में (सुशैवः) सुन्दः सुल युक्त (देखानाः) सब मनुष्यों के आधार (अन्तः) परमेशवर की (अस्तावि) स्तृति की है जा तुम लेग (अस्मे) हमारे लिये (सुबी-रम्) जिम ने सुन्दर बीर पुरुष हो लस (रिवम्) राज्यलहमी की (धक्त) धारण करें। जम से आश्रित (सेतमोत्पाः) ऐश्वयं के रक्षक हम लेग (अद्वेषे) द्वेष करने के अयोग्य मीति के विषय में (द्यावापृथिवी) प्रकाश रूप राजनीति भीर पृथिवी के राज्य का (हुवेम, ग्रहण करें।। २९।।

भावार्थ:—जो सञ्चिदानन्द स्वक्षत इंद्या के सेवक धर्मातमा विद्वान् लोग हैं वे परे। वकारी है। में में भाम यथार्थवक्ता है। ते हैं ऐसे पुरुषों के स-रसंग के विना स्थिर विद्या और राज्य की कीई भी नहीं कर सकता।। २०।।

सिवधारिनमित्यस्य चिरूपाक्ष ऋषिः। अरिनर्देवता । गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥

फिर मनुष्य किन का सेवन करें यह वि०॥

#### मुमिधारिंन दुंवस्यत घृतैबींधयतातिंथिम् । आस्मिन् हुच्या जुंहातन ॥ ३० ॥

पदार्थ: — है महस्यो तुम लेग जैसे (सिमधा) अच्छे प्रकार हन्धनों है (अग्निम्) अग्नि को प्रकाशित करते हैं वैसे उपदेश करने वाले विद्वान् पुरुष को ( दुवस्यत ) सेवा करें। भीर जैसे झुसंस्कृत अस तथा ( चृतैः ) घी आदि पदार्थों से अन्त में द्वीम कर के जगदुपकार करते हैं वैसे ( अति वि स् ) जिस के आने जाने के समय का नियम न है। उस उपदेशक पुरुष की ( बोधयत ) खागत सत्साहादि से चैतन्य करें। भीर ( अस्मिन् ) इस जगत् में (इत्या) देने योग्य पदार्थों के (अ ज़िहातन) अच्छे प्रकार दिया करो ॥३०॥

भावार्थ: — मनुष्यों को चाहिये कि सत्पुरुषें हो की सेवा और खुपा-चों ही को दान दिया करें जैसे अग्नि में घी आदि पदार्थों का इवल करके संगार का उपकार करते हैं वैसे हो विद्वानों में उत्तम पदार्थों का दान कर के जगत् में विद्या और अच्छी शिक्षा को बढ़ा के विश्व की सुखी करें "३०॥

उदुश्वेत्यस्य तापस ऋषिः। अजिनदेवता । विराहनुष्टुष्क्रन्दः। गान्धारः स्वरः॥

विद्वान् मनुष्य के। चाहियं कि अपने तुल्य अन्य मनुष्यों को विद्वान् करें यह वि०॥

#### उदुं त्वा विश्वं देवा अग्ने भरंन्तु चित्तिभिः। स नो भव शिवस्त्वक्ष सुप्रतीको विभावंसुः॥३१॥

पदार्थ: — हे ( अग्ने ) विद्वन् जिस ( त्वा ) आप को ( विश्वे ) सब ( देवाः ) विद्वान् छोग ( चित्ति कि: ) अच्छे विद्वानों के माथ अग्नि के स-मान ( उदुभरःतु ) पृष्ट करें ( सः ) सो ( विभावसुः ) जिन से विविध प्रकार को शेक्षा वा विद्या प्रकाशित हों (सुप्रतीकः ) सुन्दर एसगों से युक्त (त्व म् ) आप ( नः । हम छे। गें के छिये ( शिवः ) मङ्गलमय वचनों के उपदेग्यक ( भव ) हु जिये ॥ ३१ ॥

भावार्थः — जे। मनुष्य जैसे विद्वाने। से विद्या का संवय करता है वह वैसे ही दूनरें के लिये विद्या का प्रचार करे।। ३१॥

प्रेद्रनइत्यस्य तापस ऋषिः। ग्राग्निर्देवता । विराहनुष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

किर राजा क्या कर के किम की प्राप्त है। वे यह वि० ॥

#### प्रदंग्ने ज्योतिष्मान् याहि शिवेभिग्र्चिम्-ष्टम् । बृहिद्धिर्मानुभिम्मिम् । माहिंश्व सीस्तन्वा प्रजाः ॥ ३२ ॥

पदार्थ:—है (अन्ते) विद्या प्रकाश करने हारे विद्वन् (त्यम्) तू जैसे (क्योतिक्मान्) सूर्यक्योतियों ने युक्त (शिवेभिः) मङ्गलकारी (अर्विभिः) सत्कार के साधन ( छहद्भिः) महे २ (भानृभिः) प्रकाश गुवों से (इत् ) ही (भानन्) प्रकाशमान है वैने (प्रयाहि) सुवों का प्राप्त हू जिन्ये और (तन्वा) शरीर से (प्रजाः) पालने ये। व्य प्राणियों की (मा) मत (हिंसी) मारिये॥ ३२॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु० - हे सेनापति आदि राज पुरुषों के महिन राजन् आप अपने शरीर से किमी अनपराधी माणी को न भार के विद्या और न्याय के प्रकाश से प्रजाभों का पालन करके जीवने हुए संनार के सब की और शरीर छूटने के पञ्चाल सुक्ति के द्वस की प्राप्त हूनिये ॥३२॥

अऋन्ददित्यस्य बस्सारीऋषिः । अग्निदेवता । निचृद्।षीं

्त्रिष्टुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ राज्य का शबन्ध कीने करे यह विश् ॥

अक्रंन्दद्गिनस्तुनयंत्रिव द्यौः क्षामा रेरिंह-द्वीरुधंः समुञ्जन् । सद्यो जंज्ञानं।विहीमिद्यो ग्र-ख्युदारोदंसी मानुनां भात्यन्तः ॥ ३३॥ 🗡

पदार्थ:— है प्रना के लोगो तुम लोगों के। चाहिये कि जैते ( द्यी: )
सूर्य प्रकाश कत्तां है वैसे विद्या और न्याय का प्रकाश करने और (अकि: )
पावक के तुस्य शबुओं का नष्ट करने हारा विद्वान् (स्तनप्रकात ) विजुनी
के सनान (अकन्दत् ) गर्जना और ( नीरुधः ) वन के वृक्षों की (ममञ्जन् )
अक्ट प्रकार रक्षा करता हुआ (क्षाना ) एथिवी पर (रेरिक्त् ) युद्ध करे

(जजान:) गजनीति से प्रसिद्ध हुआ (इद्धः) शुभ लक्ष्यों से प्रकाशित (सद्धः) शीघ्र (व्यक्ष्यत् । धर्ममुक्त कपदेश करे तथा (भानुना) पुरुषार्थ के प्रकाश से (हि) ही (रेदिमी) अधिन और भूमि की (अम्तः) राजा धर्म में स्थिर करता हुआ (स्थानाति) अच्छे प्रकार प्रकाश करता है वह पुरुष राजा होने के ये। ग्रा है ऐना निश्चित जानो ॥ ३३॥

भावार्ध: - इस सम्त्र में उपमा और वाचक्छ वन के वृक्षें। की रक्षा के विना बहुत वर्षा भीर रेगों। की न्यूनता नहीं होशी भीर बिजुली के तु-स्य दूर के समाचारों से शत्रुओं के। सामने और विद्या तथा न्याय के प्रका-श के विना सच्छा स्थिर राज्य ही नहीं हो सकता। ३३॥

प्रप्रायमित्यस्य वसिष्ठ ऋषिः। अग्निर्देवता । आर्षीत्रिष्टुप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

किर कैंचे पुरुष के। राज्ञ व्यवहार में नियुक्त की यह विवा

प्रप्रायम् गिन् मैर्तस्यं शृण्वे वियत्सूर्यो न रो-चंते बृहद्गः । अभि यः पूरुं प्रतंनामु तस्थौ दीदाय दैव्यो अतिथिः शिवो नः ॥ ३४॥

पदार्थ: — हे राजा और प्रका के पुरुषे। तुम लेगि। के। चाहिये कि (यत् ) जो ( अयम् ) यह ( अभिनः ) रेमापित ( सूर्यः ) सूर्यं के ( म ) समाम ( हाद्भाः ) अत्यन्त प्रकाश में युक्त ( प्रप्र ) अति प्रकर्ष की साथ (राचते ) प्रकाशित होता है ( यः ) जो ( नः ) हमारी ( एतनासु ) से माओं में ( पूरुम् ) पूर्णयल युक्त सेनाध्यक्ष की निकट ( अभितस्यी ) सब प्रकार स्थित होते ( दैठयः ) विद्वामों का प्रिय ( अनिथिः ) नित्य अनण करने हारा अतिथि ( शिवः ) अङ्गलदाता विद्वाम् पुरुष ( दीदाय ) विद्या और धर्म को प्रकाशित करे जिस को में ( भरतस्य ) सेवने योग्य राज्य का रक्षक ( श्रवं ) मुन्ता हूं । उस को सेना का अधियित करी ॥ ६३॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में उपमालंग-ममुख्या की चाहिये कि जिल

पुरविकीर्ति पुरुष का शत्रुकों में विजय भीर विद्या प्रचार सुनाजावे उस कु

भाषइत्यस्य विशिष्ठ ऋषिः । आयो देवताः । स्रापीत्रिष्ठुप् छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

शस सब ममुखीं की स्वयम्बर विवाह करना काहिये यह विश् ॥

आपों दे<u>वीः प्रतिग्रम्माति मर्स्मेतत्स्योने</u> कुं-णुध्वक मुर्मा उं छोके । तस्मै नमन्तां जनंयः

मुपत्नीम् तिवं पुत्रं विमृतापर्देनत् ॥ ३५॥

पदार्थ:— है विद्वान् मनुष्यों जो (अ।पः) पवित्र कलों के तुस्य संपूर्ण प्रां गुनगुण और विद्याओं में व्याप्त बुद्धि (देवीः) सुन्दर कर और स्त्रभाव वालों कन्या (सुन्ती) ऐश्वर्य के प्रकाश से युक्त (लेकि) देखने योग्य लेकों में अपने पतियों की प्रसन्न करें उन की (प्रतिग्रस्णीत) स्वीकार करीं तथा उनकी सुख युक्त (स्गुध्यम्) करें। जी (एतत्) यह (भरम्) प्रकाशक तेन हैं (तस्मी) उन के लिये जी (सुप्रनीः) सुन्दर (जनयः) विद्या और भच्छी शिला ने मिन्दु हुई स्त्री नमती हैं उन के प्रति आप लेग भी (नमन्ताम्) नम्र हूजिये (उ) और तुम स्त्री पुरुष दोनों मिल की (पुत्रम्) पुत्र की (मातेत्र) माता के तुल्य (अच्सु) प्राचीः में (एनस्) इन पुत्र की (बिमृत्त) धारण करें। ॥ ३५॥

भावार्थ:— इस मन्त्र में उपमालंग-मनुष्यां की चाहिये कि परस्वर प्रमुखता के साथ स्वयंवर विवाह धर्म के अनुनार पुत्री की उत्तवस और उ न की विद्वान करके यहात्रम के ऐश्वर्थ की उन्नति करें॥ ३५॥

अप्स्वरमहत्यस्य बिरूप ऋषिः। अरिनर्देवता । निचृद्गाय-

त्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥ 🗶 अब जीव कित २ प्रकार पुनर्जन्त केः प्राप्त द्वेति 🝍 यह वि०॥

#### अप्स्<u>वृश्चे</u> स्थिष्टव सौषंधीरतंरुध्यसे । गर्भे सन् जांयसे पुनंः ॥ ३६ ॥

पदार्थ: — है ( भग्ने ) किन के तुल्य विद्वन् कीव को तू ( सिधः ) स-इनशील ( भएतु ) कलों में ( भोषधीः ) मोमलता आदि आषियों को ( अनुकथ्यते ) प्राप्त होता है ( सः ) गर्भ में ( सन् ) स्थित हो कर (पुनः ) किर २ जन्म मरण ( तव ) तेरे हैं ऐपा जान । ३६॥

ें आवार्थ: — को जीव शरीर को छोड़ने हैं वे वायु और ओविध आदि पदार्थी में समग्र करते २ गर्भाशय की प्राप्त होके नियत समय पर शरीर धारण कर के प्रकट होते हैं ॥ ३६॥

गर्भा असीत्यस्य विक्य ऋषिः। अभिनर्देवता । भुरिगार्ध्यु-

बिणक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥

फिर जीव कहां २ जाता है गई वि0 !!

#### गर्भी अस्योषंधीनां गर्मो वनस्पतीनाम् । गर्मो विश्वंस्य भूतस्याग्न गर्मी अपामीम् ॥३०॥

पदार्थः - हे (अश्ने) दूसरे शरीर की प्राप्त होने वाले जीव जिम से सू अश्नि के समान जो (आंवर्धीनाम्) सीमलता आदि वा यवादि ओवर्षिधों के (गर्भः) दंधों के सध्य (गर्भः) गर्भ (वनस्पतीनाम्) पीपल आदि वनस्पतिथों के बीच (गर्भः) शंधक (विद्यस्य) सब (भूतस्य) सत्य का हुए संसार के सध्य (गर्भः) ग्रहण करने हारा और जो (अपाम्) प्राण वा जलों का (गर्भः) गर्भ रूप भीतर रहने हारा (असि) है इस लिये तू अज अर्थात स्वयं जन्म रहित (असि) है। ३०।।

भावार्ध:—इस मन्त्र में वाचक्लु :- हे मनुष्यो तुन ले। गें को चाहिये कि जो बिजुली के समान सब के अन्तर्गत जीव जन्म लेने वाले हैं उन की जाने ।। ३९ ।।

प्रसचेत्यस्य विरूप श्रविः। अधिनर्देवता । निचृदार्ध्वनुष्टुण्ड-न्दः । धैवतः स्वरः ॥

भरण सत्तव शरीर का क्या होना काहिये यह विव ॥

#### प्रसद्य भस्मेना योनिमपद्यं प्रथिवीमंग्ने । मुक्षसुज्यं मातृभिष्टं ज्यातिष्मान्युन्रासंदः ॥३८॥

पदार्थ:—है (करने) प्रकाशमान पुरुष सुर्ध के समान (ज्योनिव्मान्त्र) प्रश्नंतित प्रकाश से युक्त जीव तू ( सरमना ) शरीर दाह के पीछे ( ए- चित्रीम् ) एचित्री ( च ) अग्नि आदि और ( अपः ) जलों के बीच (योनि-म् ) देह धारण के कारण के। ( प्रसद्ध ) प्राप्त है। और ( माल्विः ) माता-भों के चदर में वाम कर के ( पुनः ) फिर ( आसदः ) शरीर को प्राप्त हैं। इट ॥

भावार्थः — इस मन्त्र में वाचकलु० — हे जीवा तुम छोग जब शरीर को छै। हो तब यह शरीर राख रूप करके प्रविधी आदि पांच भूभों के साध युक्त करें। तुम और तुम्हारे आत्मा माता के शरीर में गर्माशय में घहुंव किर शरीर धारण किये हुए विद्यमान है। ते है। || ३८ ||

पुनरास्रचेत्यस्य विरूप कृषिः। अग्निर्देवता । तिचृद्नुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

अब माता विता और पुत्र आपम में किसे वर्त यह विशा

#### पुर्नरासद्य सदंनम्परचं पृथिवीमंग्ने । शेषें मातुर्यथोपस्थेऽन्तरंस्याध शिवतंमः ॥ ३९॥

पदार्थ:—है (अक्ते) इच्छा आदि गुणों से प्रकाशित जन जिस का-रण तू (पुनः) फिर १ (आसदा) प्राप्त हो की (अस्याम्) इस माता के (अम्तः) गर्साशय में (शिवतनः) मङ्गलकारी हो की (यया) जैसे बालक (मातुः) माता की (उपस्थे) गोद में (शेषे) सोता है वैसे ही माता की सेवा में मङ्गलकारी है। ॥ ३९ ॥ भावार्थ: - पुत्रें। को चाहिये कि जैसे माता अपने पुत्रों को शुख देती है वैसे ही अनुकूल सेवा से अपनी माताओं की निरम्तर आनिश्त करें। और माता पिता के साथ पिरोध कभी न करें। और माता पिता की भी चाहिये कि अपने पुत्रें। की अधर्म और कुशिक्षा से युक्त कभी न करें॥३९॥

पुनस्रजैत्यस्य वत्सपी ऋषिः। ग्राग्निर्देवता। निचृदार्षी गाय-

त्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥

फिर पुत्रों के। माता विता की विषय में परस्वर येग्य वर्त्तमान

करना चाहिये यह विश् ।।

## पुनंस्का निवंत्तंस्व पुनंरग्न ह्वायुंषा ।पुनंर्नः पाह्यक्षहंसः ॥ ४० ॥

पदार्थ: — है (अग्ने) तेजांक्ष्यत् माता पिता भाष (इषायुषा) भन्न भीर जीवन के साथ (मः) इस छंगें के बढ़ाइये (पुनः) बारम्बार (अं-इसः) दुष्ट आचग्यों से (पाहि) यक्षा की जिये | हे पुत्र तू (कर्जा) पराक्रम के साथ पापों में (निवर्त्तक्ष्य) अलग हू जिये और । पुनः) फिर इस छोगों को भी पापों से पुषक् रिसंपे ।। ४०॥

भावार्थः — जैने विद्वान् माना विना अपने मन्तानों की विद्या और भड़की शिक्षा से दुष्टा बारों से एमक् म्बलें वैसे ही सन्तानों को भी चाहिये कि इन माता विताओं की खुरे उपवहारों से निरन्तर खधार्थे। क्येंकि इस प्रकार किये जिना सब मनुष्य धम्मीत्मा नहीं है। सकते ।। ४० ।।

सह रच्येत्यस्य वत्समी ऋषिः। अभिनेदेवता। निवृद्धायश्री

ह्यन्दः। षड्जः स्वरः॥

विद्वानों को कैसे वर्त्तना चाहिये यह।।

सह रया निवंर्त्तस्वारने पिन्वंस्य धारंया । वि-इवप्रन्यां विश्वतस्परिं ॥ ४१ ॥ पदार्थ:—है ( अग्ने ) विद्वान् पुरुष आप ( विशवण्दन्या ) सब पदा-यौं के भीगने का साधन ( धारया ) अध्छी सर्हनवाणी के ( सह ) साथ ( विश्वतस्परि ) सब संगार के बीच ( नि ) निरन्तर ( वर्तस्व ) वर्त्तमान हूजिये और इन होगों का ( पिन्वस्व ) सेवन की जिये ॥ ४२ ॥

भावार्थः — विद्वान् मनुष्ये। केर चाहिये कि इस जगत् में अच्छी बुद्धि जीर पुरुषार्थं के साथ श्रीमान् हो कर अन्य मनुष्ये। की भी पनवान् करें॥४२॥ बोधामहत्यस्य दीर्घनमाञ्चिषः । अस्मिदेवता । विराहार्थी

त्रिष्टुप्छन्दः । धैवनः स्वरः ॥

मनुष्य छोग आपस में कैसे पढ़ें और पढ़ावें इस विश् ॥

बोधां में अस्य वर्चमो यिष्ठ मधहिष्ठस्य प्रभृंतस्य स्वधावः। पीयंति त्वो अनुं त्वो ग्र-गााति वुन्दारुंष्टे तुन्वुं वन्दे अग्ने॥ ४२॥

पदार्थ: — हे ( यिविष्ट ) अत्यन्त जवान ( स्वधाव: ) प्रशंसित बहुत अस्त्रों वाले ( अग्ने ) उपदेश के ये। ग्य स्रोता जन तू ( मे ) भेरे (प्रभृतस्य ) अच्छे प्रकार से धारण वा धोषण करने वाले ( मंहिष्ठस्य ) अत्यन्त कहने योग्य कहे तेरी जो ( त्यः ) यह निग्दक पुरुष (धीयित) निग्दा करे (त्यः) कोई ( अनु ) परोक्ष में (गुणाति ) स्तृति करे उम ( ते ) आप के (त्यम् शरीर को ( बन्दासः ) अभिवादन शील में स्तृति करता हूं ॥ ४२ ॥

भावाधी: जब कोई किसी को पढ़ावे वा उपदेश करे तब पढ़ने वाला ध्यान देकर पढ़े वा सुने। जब सत्य वा निष्या का निश्चय हो जावे तब सत्य ग्रहण और असत्य का त्याग कर देवे। ऐने काने में कोई निन्दा और कोई स्तुति करें तो कमी न छोड़े और निष्या का ग्रहण कमी न करे। यही मनुष्या के लिये विशेष गुण है। ४२!!

स बांधीत्यस्य सामाद्यातक्रीषः। ग्राग्निद्वता। ग्राची पंक्तिइछन्दः। पंचमः स्वरः॥ मनुष्य छै। ग क्या का की किस की प्राप्त हों यह निरु॥

#### स बोधि सूरिर्म्घवा वसुंपते वसुंदावन् । यु-योध्युस्मद्देषां असि विश्वकं मणे स्वाहां ॥ ४३ ॥

पदार्थ: — है ( वसुनते ) धनों के पालक ( वसुदावन् ) सुपुत्रों के लिये धन देने वाले जो ( नघवा ) प्रशंसित विद्या में युक्त चूरिः। खुद्धिमान् नाप सत्य को ( बोधि । जानें । सः ) सो आप ( विश्वकर्मणे ) संपूर्ण शुप्त कम्मी के अनुष्ठान के लिये (स्वाहा) सत्य वाणी का उपदेश करते हुए आप (अस्मत्) हम से (द्वेषांसि) द्वेष युक्त कर्मी का (वियुगिधि) पृथक् की जिये। प्रश्ना

भावार्थः — जो मनुष्य ब्रह्म चर्य के माध जिति दिय हो द्वेष को छोड़ धर्मानुमार उपदेश कर और सन के प्रयत्न करते हैं वे हो धर्मातमा विद्वान् छोग संपूर्ण सत्य अतत्य के जानने और उपदेश करने के योग्य होते हैं और अन्य इठ अभिमान युक्त सुद्र पुरुष नहीं ॥ ४३॥

पुनस्त्वेत्यस्य सामाद्वृतिक्रीषः । आग्निदेवता । स्त्रराष्टार्षी-

त्रिष्टुप्छन्दः। धैनतः स्वरः॥

कैसे मनुष्यां के संकल्य मिद्ध होते हैं हम विव !।

पुनंस्त्वाऽऽदित्या हुद्रा वर्सवः सिनंधतां पु-नंब्र्ह्मागां वसुनीथ युज्ञैः । घृतेन त्वं तुन्वं व-र्धयस्व सत्याः संन्तु यजमानस्य कामाः ॥ ४४॥

पदार्थ:-हे ( वसुनीथ ) वेदादि शास्त्रों के बोधकाप और सुनर्णादि धन माप्त कराने वाले आप ( यश्नीः ) पढ़ने पढ़:ने आदि कियाकाप यश्नों और ( छतेन ) अच्छे संस्कार किये हुए घी आदि वा जल से ( तन्त्रम् ) शरीर को नित्य ( वर्धयस्व ) बढ़ाइये ( पुनः ) पढ़ने पढ़ाने के पीछे (स्वा ) आप को ( आदित्याः ) पूर्ण विद्या के बल से युक्त (सद्राः) सच्यस्थ विद्वान् और ( बसवः ) प्रथम विद्वान् लोग ( ब्रह्माणः ) चार वेदों को पढ़ के ब्रह्मा की पदवी को पदवी को प्राप्त हुए विद्वान् (सिन्धताम्) सम्यक् प्रकाशित करें। इस प्रकार के अनुष्ठान से (यजनानस्य) यज्ञ सत्संग और विद्वानीं का सत्कार करने वाले पुरुष की (कामा:) कानना (सत्या:) सत्य (सन्तु) कोर्से ॥ ४४ ॥

भाषार्थ: — को मनुष्य प्रयत्न के माय सब विद्याओं को पढ़ और पः ढ़ा के बारंबार जत्संग करते हैं कुव्य्य और विषय के त्याग से शारि तथा भारमा के रोग को इटा के नित्य पुस्तवार्थ का अनुष्ठान करते हैं उन्हीं के संकल्प मत्य है। ते हैं दूमरों के नहीं ॥ ५४ ॥

अप्रतेत्वस्य सोमाहृतिर्श्वाषिः। पितरा देवताः। निचृदार्षी जिष्टुप्छन्दः। धेवतः स्वरः॥

मन्तान और विता माना परस्पर किन २ कमी का आचरण करें यह वि०॥

त्रपंत बीत वि चं सर्पता तो येऽत्रस्थ पुंराणा य च नूतंनाः । अदां ब्रमोऽवमानं प्रिथ्विया अ-कंक्रिमं पितरों छोकमंस्मै ॥ ४५ ॥

पदार्थ:—हे विद्वान् लोगो (ये) जो (अन्न) इम ममय (एथिठयाः) भूमि के बीच असंमान (पुराणाः । प्रथम विद्या पढ़ चुके (च) और (ये) जी (मूनना) वर्समान समय में विद्या प्रधान करने हारे (पितरः) पिता पढ़ने उपदेश करने और परीक्षा करने वाले (स्य) होवें ते) वे (अस्मै) इस सत्यस्वक्रम्पी मनुष्य के लिये (इमम्) इस (लाक्स्) वैदिक ज्ञान सिद्ध लोक को (अक्रन्) सिद्ध करें जिन तुम लेगों को (यमः) प्राप्त हुआ परी- सक पुरुष (अवसानम्) अवकाश वा अधिकार को (अदात्) देवे वे तुम लेगा (अतः) इस अधम से (अपेत) एयक् रहा और धम्म के। (बीन) विशेष कर प्राप्त है। जो। (अन्न) और इसी में (विश्वपंत) विशेषता से गमन करे। ।। ४५ ॥

भावार्थः - नाता विता और आचार्यं का यही परम धर्न है जेर

सन्तानों के लिये दिद्या और अच्छी शिक्षा का प्राप्त करना । जे। अधर्म से एवक् और धर्म से युक्त परोपकार में प्रीति रखने वाले वृह और एकान विद्वान् लेग हैं वे निरन्तर सत्य उपदेशसे अविद्याका निवारण और विद्या की प्रवृत्ति करके कतकृत्य है।वें ॥ ४५ ।।

संज्ञानिमत्यस्य सोमाहृतिर्फ्यषिः। अग्निर्देवता । भुरिगार्षी त्रिष्टुप्छन्दः। धेवतः स्वरः ॥ पढ़ने पढ़ाने वाले वया करके सुखी हो इस वि०॥

#### मंज्ञानंमिस कामधरंणम्मियं ते कामधरंण-म्मूयात् । अग्नेर्भस्मांस्यग्नेः पुरीपमिस चितं-स्थ परिचितं ऊर्ध्वचितंः श्रयध्वम् ॥ ४६॥

पदार्थ:—है विद्वन् आप जिस (संज्ञानम्) पूरे विज्ञान की प्राप्त (अनि) हुए हैं। जी आप (अग्नेः) अग्नि में हुई (अस्म) राख के समान देखों की भस्म करता (अमि) हो (अग्नेः) बिजुली के जिम (पुरी यम्) पूर्ण बल की प्राप्त हुए (असि) हो उस विज्ञान भस्म और बल की मेरे लिथे भी दीजिये जिम (ते) आप का जी (कामधरणम्) संकल्पों का आधार अन्तः करण है वह (कामधरणम्) कामना का आधार (मिय) मुक्त में (भूपात्) होवे। जैसे तुम लोग विद्या आदि शुमगुणों मे (चितः) कत्र हुए (पिचितः) मब पदार्थों की मल और से इक्हें करने हारे (जध्वितः) उत्कष्ट गुणों के संवय कत्रां पुरुषार्थ की (अवध्वम्) सेवन करो विसे इम लोग भी करें॥ ४६॥

भावार्थ: -- जिल्लासु मनुष्यों की चाहिये कि मदैव विद्वानों से विद्या की रुखा कर प्रश्न किया करें कि जितमा तुम छोगों में पदार्थी का विद्यान है उतना मझ तुम छे। ग इम छोगों में धारण करे। और जितनी इस्तकि-या आप जानते हैं उतनी मझ इम छोगों को दिखाइये॥ ४६॥

स्रयंसहत्यस्य विद्वामित्र ऋषः। स्राग्निर्देवता। आर्षी क्रि-ष्टुप्छन्दः। धेवतः स्वरः॥ मनुर्थों की उत्तम आध्यक्षीं के अनुसार वर्त्तना थाहिये यह वि० ॥

#### अयथमो अग्निर्यास्मिन्मेः मिनद्रः सुतं द्र-धे जठरें वावशानः । महस्त्रियं वाजमत्यं न स-प्रिथ समुवान्त्सन्त्स्त्यं से जातवेदः ॥४७॥

पदार्थ:—है (जातवेदः) विज्ञान की प्राष्ट हुए विद्वान् जैने (ज्ञसन् वान्) दान देते (सन्) हुए आप (क्तून्ने) प्रशंना के योग्य हो (अय-म्) यह (अग्निः) भिन्न और (इन्द्रः) सूर्यं (यस्मिन्) जिस में (सी-मिन्) नव ओपिधियों के रस की घारण करता है जिस (सुन्म्) मिद्र हुए पदार्थ को (जठरे) पेट में में (द्धे) धाग्ण करता हूं (सः) वह में (बा-वशानः) शीघ्र कामना करता हुआ (महस्त्रयम्) माथ वर्त्तनान अपनी खी को धारण करता हूं आप के साथ (वाजम्) अन आदि पदार्थों की (अत्यम्) ज्याप्त होने योग्य के (न) समान (सिम्) घोड़े की (द्धे) धारण करता हूं वैसा ही तू भी हो। ॥ ॥ ॥

भावाधी:—इम मनत्र में बाचकलुप्तीय० और स्पमासंग्र—जीमे बिजुली और मूर्य, मब रमों का ग्रहण का जात् को रमयूक्त कार्त हैं वा जीने पति को माथ स्त्री और स्त्री के माथ पति आनन्द में।गते हैं त्रीने में इम मब का धारण करता हूं जीने क्रेष्ठ गुगों से युक्त आप प्रशंना के योग्य हो जैसे में भी प्रशंना के योग्य हो सं ॥ ४९॥

अग्नेयत्त इत्यस्य विद्वामित्र ऋषिः। अग्निर्देवता । सुरि-गार्षी पश्चिद्वहृद्धः। पञ्चमः स्वरः॥ अथ्यापक छोगों के। निष्कपट में सब विद्यार्थीजन पदाने चाहिये X यह निश्व॥

अग्ने यत्ते दिवि वर्चः प्रश्विव्यां यदोषंधी-ष्वप्स्वा यंजत्र । यन्त्रान्तिरिक्षमुर्वित्ततन्थं त्वेषः स भानुरंर्णवो नृचक्षाः ॥ ४८ ॥ पदार्थ:— है ( यजज ) संगम करने योग्य ( अग्ने ) विद्वज् ( यस् ) जिन्
स ( ते ) आपका अग्नि के समाम ( दिवि ) द्योतन शील आम्मा में ( वर्ष: )
विद्याल का प्रकाश ( गत् ) जो ( प्रिक्याम् ) पृथिवी ( ओषघीषु ) यवादि ओषधियों और ( अप्तु ) प्राचीं वा जलों में ( वर्ष: ) तेज है ( येन )
जिस से ( मृत्रकाः ) ममुद्र्यों को दिखाने वाला ( मामुः ) सूर्य ( अर्थवः )
बहुत जलों को वर्षाने हारा ( त्वेषः ) प्रकाश है ( येन ) जिन से ( अन्तरिक्षम् ) आकाश को ( उक्त ) बहुन ( आ, ततन्य ) विस्तार युक्त करते हो
( सः ) सो आप बहु सब हम लंगों में धारण की जिये ॥ ४८ ॥

भावार्थ: --- यहां वाचकलु १ - इस जगत् में जिन को सृष्टि के पदार्थी का विज्ञान जैसा है। वे बैना ही श्रीप्र दूनरों को बताबे जी कदाचित दूनरों को न बताबे तो बह नष्ट हुमा किसी की प्राप्त नहीं हो एके ॥ ४८॥

भागनेदिवहत्यस्य विञ्चामित्र ऋषिः। अभिनदैवता । सुरि-गापी पाङ्कित्छन्दः। पञ्चमः स्वरः।

फिर वही विश्व

अग्ने दिवो अर्णमच्छां जिग्रास्यच्छांदेवाँ २॥ ऊंचिष धिष्ण्या ये। या रोचने प्रस्तात् म्पैस्य याश्चावरतांदुप्तिष्ठंन्त आपंः ॥ ४९ ॥

पदार्थ:—है (अन्ते) निद्वान् को आप (दिवः) प्रकाश में (अणम्) विज्ञान को (याः) जी। (आपः) प्राण वा कल (सूर्यस्य) सूर्य के (रावने) प्रकाश में (पास्ताल्) पर है (च) और (याः) को (अव स्ताल्) मीचे (उपसिष्ठाते) समीप में स्थित है उन की (अवक्र ) सम्दक् (जिगामि) स्तृति करते हो (ये) को । विद्यामाः) बोलने वाले हैं सम (देवान्) दिव्यगुण विद्यार्थियों वा विद्वानों के प्रति विज्ञान को (अवक्र) अवदे प्रकार (क्रियेव) कहते हो सो आप हमारे लिये उपदेश की जिये। शहरा

भावार्थ:—जो अच्छे विचार से विजुली भीर सूर्य के कि: हों में ज-पर भीचे रहने वाले जलों भीर वायुओं के बोध का प्राप्त होते हैं वे दूसरों को निरन्तर सपदेश करें ॥ ४९ ॥

पुरीष्यास इत्यस्य विद्वामित्र ऋषिः । आग्निर्देवता । स्नार्षी
पांङ्कद्वान्दः । पञ्चमः स्वरः ॥
ननुष्यों के। द्वेषादिक है। इ के आनम्द में रहना चाहिये इस विषय का
चयदेश अगले नम्त्र में किया है ॥

पुरीष्यामो अग्नयंः प्राव्योभिः मुजोषंसः । जुपन्तां यज्ञमुदुहोंऽनमीवा इपो मुहीः॥५०॥

पदार्थ: — सब मनुद्धां को चाहिये कि ( प्रावसिम: ) विज्ञानों के साथ वर्तमान हुए ( अनमीवा: ) रोगरिहन ( अहुद्ध: ) द्रोह से एथक ( सजी- सन: ) एक प्रकार की सेवा और प्रीति वाले ( पुरीद्धाम: ) पूर्ण गुणकि याओं में निपुण ( अग्नयः ) अग्नि के समान वर्तमान तेजन्वी विद्वान् छोग ( यज्ञम् ) विद्याविज्ञान दान और ग्रह्मणस्रप यज्ञ और ( मही: ) बड़ी २ ( इष: ) इच्छा भी की ( जुमन्ताम् ) सेवन करें ॥ ५०॥

आवार्थ: - इम सन्त्र में वाचलुक्त- की विजुली अनुकूल हुई समान भाव मे सब पदार्थों का सेवन करनी है बैटे ही रोग द्रोहादि दीवों से रहिन आपस में श्रीत वाले हो के विद्वान लोग विज्ञान बढ़ाने वाले यक्त की विस्तृत कर के बहे र सुद्धी की निरम्तर भीगें।। ५०॥

हडामरनत्यस्य विश्वपासित्र ऋ। पः । त्र्यारिनर्देवता । सुरि-गःषी पांडू इछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ मनुष्य गर्भाषानादि सरकारों से बालकों का सरकार करें इस विश् ॥

इडांमरने पुरुद्धसंध स्निं गोः शंश्वत्मध हवंमानाय साथ। स्यान्नः स्नुः स्तनंयो विजा-वाऽरने सा ते सुमृतिभूत्वसमे ॥ ५१॥ पदार्थ:— है ( अन्ते ) विद्वान् (ते ) आप की ( सा ) वह ( सुनतिः) सुन्दर बुद्धि ( अस्ते ) इन लोगों के लिये ( भूतु ) होते जिस से आप का ( नः ) और इनारा जो ( विवावा ) विविध प्रकार के ऐश्वयों का उत्पादक ( सुनुः ) उत्पन्न होने वाला ( तनयः ) पुत्र ( स्थात् ) होते उन बुद्धि से सस ( हवमानाय ) विद्या ग्रहण करते हुए के लिये ( इहाम् ) स्तुनि के योग्य वाणी को (गोः) वाणी के मम्बन्धी (शश्वतमम् ) अनादि क्रय अत्यन्त वेद्शान को और ( पुरुद्तम् ) अहुन कर्म जिस से निद्ध हो ऐसे ( त्रांनम् ) आश्वत्वादि वेदविद्याग को (साथ) सिद्ध की जिये और है अध्यापक हम लोग भी सिद्ध करें ॥ ५१ ॥

भावार्थ: — माता पिता और माचार्य की चाहिये कि सावधानी वे गर्भाषान आदि संस्कारों की रीति के अनुकूल अच्छे सन्तान चटपक कर के उन में बेद देश्वर और विद्या युक्त बुद्धि उत्पन्न करें क्यों कि ऐना अन्य धर्म अवत्य सुख का दितकारी कोई नहीं है ऐना निश्चय रखना चाहिये ॥ ५१॥

अयंत इत्यस्य विद्वामित्र ऋषिः। ग्राग्निर्देवता। निष्टृदा-वर्यनुष्टुप्छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

अब माता विता और पुत्राद्शों की परस्वर क्या करना चाहिये यह वि. ॥

अयन्ते योनिर्ऋत्वियो यतो जातो अरोच-थाः।तंजानत्रंग्न आ रोहाथांनो वर्धयार्यम् ॥ ५२॥

पदार्थः — हे ( मन्ते ) भिन्न के सनान शुहु अन्तः करण बाले बिह्नान् पुरुष जो ( ते ) भाप का ( मित्वयः ) ऋतुकाल में प्राप्त हुना ( भयम् ) यह प्रत्यक्ष ( यो नि: ) दुः लों का नाशक और सुखदायक व्यवहार है ( यतः ) जिस से ( जातः ) स्टब्स हुए भाष ( भरोषधाः ) प्रकाशित है विं ( तम् ) स्त को ( जानन् ) जानते हुए भाष ( भारोह ) श्रुत्रभूषों पर भारह हू- जिये ( अथ ) इस के पश्चात् ( न: ) इस छोनों के छिये ( रिवस् ) प्रश्नंतित स्थानों के ( वर्षय ) बदाइये ॥ ५२ ॥

भावार्थः-हे माता विना भीर आचार्य ! तुम छाग पुत्र भीर कत्या-भें। के। धर्मानुकूछ मेवन किये ब्रह्मवर्य से ब्रेग्डिन्द्या की प्रनिद्ध कर उपरेश करें। हे सन्ताना ! तुम छाग सत्यविद्या भीर सदाचार के साथ इम के। भण्डी सेवा भीर धन से निरम्तर सुख युक्त करें। । ५२ ॥

चिद्सीत्यस्य विद्वामित्र ऋषिः। भ्रान्निर्देवता स्वराब-

नुष्टुच्छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

कमाओं की क्या करके क्या करना चाहिये यह विक्र !!

### चिदं मि तयां देवतं या क्षिर्मवद् ध्रुवा सींद । परिचिदं मि तयां देवतं या क्षिर्मवद् ध्रुवा सींद

#### 11 43 11

पदार्थ:—हे कन्ये जे। तू ( चित ) जिताई ( असि ) हुई (तया) चन ( देवतया ) दिव्यगुण प्राप्त कराने हारी विद्वान् को के माथ ( अङ्गिष्वत् ) प्राचीं के तुल्य ( ध्रुवा ) निश्चल ( सीद ) स्थि हो । हे अश्वापारिणी जे। तू ( परिक्ति ) विविध विद्या के। प्राप्त हुई ( असि ) है से। तू ( तथा ) उस ( देवतवा ) धर्मानुष्ठाम ने युक्तद्व्यसुखदायक किया के साथ ( अङ्गिर-स्वत् ) ईश्वा के समान ( ध्रुवा ) अचल ( सीद ) अवस्थित हो ॥ ५३॥

सावार्धः -- मण माता पिता और पढ़ानेहारी विद्वान् खियों की चा-हिये कि कन्याओं की सम्यक् बुद्धिमती करें। है कन्यान्तागी तुम जी पूर्ण अखंडित ब्रह्मवर्य से संपूर्ण विद्या और अध्छी शिक्षा की प्राप्त युवित है। कर अपने तुल्य वरी के साथ स्वयंत्रर विवाह करके यहात्रम का सेवन करी ती सब सुकी की प्राप्त है। और सन्तान भी अध्ये है। वें। पूर्व।

लोकंपृणंत्यस्य विद्वामित्र ऋषिः। ग्राग्निदेवता । विराद्धः

नुष्ठुष् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

र्भ फिर भी बड़ी विषय अगले मंत्र में कहा है।

#### लोकं प्रंण छिद्रं पृगााथों सीद ध्रुवात्वम् । इन्द्राग्नी त्वा ब्रह्मपतिम्सिमन् यानावसीष-दन् ॥ ४४॥

पदार्थः — हे कन्ये जिम (तथा) तुमा की (ये। नै।) बन्ध के छे दक मेश्व मामि के हेतु (अस्मिन्) इम विद्या के बोध में (इन्द्राकों) माना पिता तथा। सहस्पतिः) बड़ी २ वेदवाणियों की ग्वा काने वासी अध्या पिका स्त्री (अमीपदन्) माम कार्वे उस में (त्थम्) तू ध्रुवा) दृढ़ निश्चय के बाथ (सीद्) स्थित है। (अथे।) इन के अनग्ता (छिद्रम्) छिद्र की। (एण) पूर्व कर और (स्थान्) देखने योग्य माणियों की। एण) तुम

भाषार्थ: — माना विता और आणार्थों की माहिये कि इस प्रकार की धम्मेयुक्त विद्या और शिला करें कि जिन की ग्रहण कर कन्म लेग चिन्ना रहित हो सब खुरे ठयसनों की त्याम भीर नमावतंन संस्कार के पंद्यास ख-यंवर विवाह करके पुरुषार्थ के साथ भानन्द में रहें॥ ५४॥

ताअस्यत्यस्य प्रियमेघा ऋषिः । आपो देवता । दिराडनृष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वर ॥

भिक्ति भी उसी निषय का उपरेश सगले संस में किया है।।
ता अंस्य सूदंदोहमः सोमंछ श्रीगान्ति प्रइनंयः। जनमंन्द्रेवानां विशंस्त्रिष्ठवा रांचने द्विवः
॥ ५५॥

पदार्थः - जो (देवानाम् ) दिव्य विद्वः न् पतियों की (सूददेश्वसः ) शुन्दर रहेर वया भीर गी भादि के दुइने वाले मंबकी वाली (पृष्टनयः )को-मल शरीर सूक्षन अङ्ग युक्त स्त्री दूवरं (जन्नन् ) विद्याह्मय जन्म में विद्वी है। के (दिवा) दिवप ( अस्य ) दम गृहाम्रम के ( कोमम् ) उत्तम कोष धियों की रस ते युक्त भे जन ( श्रीण कित ) पकाती हैं (ता: ) वे ब्रह्म नारि-णी ( अरोचने ) अच्छो क्विकारक व्यवहार में ( त्रिषु ) तीनें। अर्थात् गत अर्गामी और वर्त्तमांभ काल विभागों में सुख देने वाली होती तथा ( विशः ) उत्तम सन्तानों की भी प्राप्त होती हैं। ५५॥

भावार्थः — जब अच्छी जिला का प्राप्त हुए युवा विद्वानीं की अपने मदूश रूप और गुण से युक्त स्त्री है। वें ता ग्राप्तन में मर्वश सुख और अ-च्छी मन्तान सत्पन्न है। वें। इस प्रकार किये विना संमार का सुख और श्रारीर सूटने के प्रशास में ला कभी प्राप्त नहीं है। सकता ॥ ५५॥

इन्द्रं विद्वेत्यस्य स्तजेत्मधुच्छःदा ऋषिः । इन्द्रो देवता । निचृदनुष्टृप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

कुमार भीर कुमारियों के। इस प्रकार करना चाहिये यह विषय अगले भन्न में कहा है।।

#### इन्द्रं विश्वां श्रवीद्यधन्त्समुद्रव्यंचमं गिरंः। रथीतंमधरथीनां वाजांनाध सत्पंतिं पतिम्॥५६॥

पदार्थ: -- हे स्त्री पुरुषो जैसे (विषया: ) सब (निरः ) वेद्विद्या से सस्कार की हुई वाणी ( म्सुद्रव्यचमम् ) मसुद्र की व्याप्ति के ममान व्याप्ति जिस में हो उन (वाजानाम् ) संप्रःमें। और (ग्यीनाम् ) प्रश्नंसित ग्येर वाले बीर पुरुषों में (ग्यीनमम् ) अत्यन्त प्रशंसित ग्यवाले ( मन्यतिम् ) सत्य ईश्वर वेद धर्म वा श्रेष्ठ पुरुषों के रक्षक ( प्रतिम् ) मब ऐश्वर्य के स्थान्त्री को ( अश्रीवृधन् ) बढ़ वें और ( इ. दूम् ) परम ऐश्वर्य को बढ़ावें वैसे सब प्राणियों को बढ़ावों ॥ ५६ |

भावार्थ: — जो कुनार और कुमानी दीर्घ ब्रह्म चर्य नेवन से माङ्गीणाङ्ग वेदी को पढ़ और अपनी २ प्रममना से स्वयंवर निकाह करके ऐश्वर्य के लिये प्रयक्त करें। धर्मयुक्त व्यवहार से व्यक्तियार की छोड़ के सुन्दर सन्ता नें को उत्पक्त करके परोपकार करने में प्रयक्त करें वे इस संसार और पर-छेक में सुख भोगें। और इन से विरुद्ध जानें का नहीं है। तकता ॥ ५६॥ समितमित्पस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। आग्निर्द्वता । भुरिगुर्धिणक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ पद्धस्य विवाह करके कैसे वर्षों इस विषय का छपदेश अगले मंत्र में किया है॥

#### समित् असंकेलपेथा असंप्रियो रोचिष्णू सुंमन्-स्यमानौ । इष्मूजैम्मि सुंवसानौ ॥ ५७॥

पदार्थः — हे विवाहित की पुरुषो तुम (संभियी) भाषस में सम्यक् भीति वाले (रोजिस्णू) विवयाशांक से एयक् प्रकाशमान (सुमनस्यमानी) मित्र विद्वान् पुरुषों के ममान वर्तमान (सम्वसानी) सुन्दर वस्त्र और आ-भूषयों से युक्त हुए (इषम्) इच्छा को (समितम्) इक्ट्ठे प्राप्त होओं भीर (सर्जम्) पराक्रम को (अप्ति) सन्मुख (सङ्करपेषाम्) एक अभिप्राय में समर्पित करो ॥ ५९ ॥

भाषार्थ:—को स्त्री पुरुष सर्वथा विशेष के छोड़ के एक टूमरे की प्रीति में तत्पर, विद्या के विकार में युक्त तथा अब्बे २ वस्त्र और काभूषण धारण करने वाले है। के प्रयत्न करें तो घर में कल्याण स्त्रीर कारीस्य बढ़े। भीर को परस्पर विशोधी हों ते। दु:ख सागर में अवश्य हुईं।। ५९॥

संवामित्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः । ग्राग्नद्वता । मुरिगुपरिष्ठा-

्यृहती छन्दः। सध्यसः स्थरः॥
आध्यापक और चपदेशक लेगों को चाहिये कि जितना सामध्ये
है। चतना ही बंदों को पढ़ावें और उपदेश करें यह विषय
अगले गन्त्र में कहा है॥

सं वा मनांक्षमि सं व्रता समुंचित्तान्याकरम्। अग्ने पुरीष्याधिपा भंव त्वं न इष्मूर्जं यर्जमा-नाय धाहे ॥ ५८ ॥ पदार्थ: — हे की पुत्रवो जैसे में आचार्य (वाम् ) तुन दोनों की (चंन्तांति ) एक धर्म में तथा महून्य विकल्प भादि अन्त: करण की द्वत्तियों का (संज्ञा) सत्यभाषणादि (ख) भीर (कम्, चित्तानि ) सन्यक् जाने हुए कर्मों में (का) अच्छे प्रकार (अकरम्) कर्म विसे तुन दोनों मेरी प्रीति के अनुकूल विचारों हे (पुरीध्य ) रक्षा के घोग्य ठववहारों में हुए (अग्ने ) उपदेशक आचार्य वा राजन् (त्वम् ) आप (नः ) इनारे (अध्याः ) अधिक रक्षा करने दारे (अश्व) हुन्तिये (चजमानाय ) धर्मानुकूल सत्मक्त के स्वभाय बाले पुत्तय वा ऐसी स्वी के लिये (इपम् ) अस प्रादि उन्तम पदार्थ और (क्षणंग् ) धरीर तथा आस्ता के सल की (चेहि ) धारण की जिये ॥ प्रा

भावार्थः - उपदेशक मनुष्यों की चाहिये कि जिनका मामध्ये हो छ-तना सब मनुष्यों का एक धम्मं एक कर्म्स एक एकार की किस्तुलि भीर बरा-बर सुल दुःख जैने हो धैने ही शिक्षा करें। मन स्त्री पुनलों को थोग्य है कि भाम विद्वान् ही की उपदेशक और अध्यायक माम के सेवन करें और उप-देशक वा अध्यायक इन के ऐएनर्थ और पराक्षम की बढ़ार्थे। और सब म-नुष्यों के एक धर्म आदि के विना आत्मादीं में निम्नता नहीं होती भीर निम्नता के विना निरन्तर सुल भी नहीं हो सकता।। एट।।

ग्राग्ने त्विधित्यस्य मधुक्छन्दा कापिः। अग्निर्देवता । श्रुरिगु-बिणक् छन्दः । क्षण्यः स्वरः ॥

किन को पढ़ाने और उपदेश के लिये नियुक्त करना चाहिये।।

अग्ने त्वं पुरोष्यो रियमान् पृष्टिमाँ२॥ असि । शिवाः कृत्वा दिशः सर्दाः स्वं योनिमि-हार्सदः ॥ ५९॥

पदार्थ: - है ( भग्ने ) उपदेशक विद्वन् जिस से ( स्वम् ) भाष ( दह) दस संनार में ( पुरीष्य: ) एक मत के पालने में तत्वर ( रविनान् ) विद्या विश्वान और यन वे युक्त और (पुष्टिनान्) प्रशंकित शरीर और आहमा के बहु से सहित ( अति ) हैं इस्रिये ( सर्वाः ) सब ( दिशः ) सप्देश के वोश्य प्रका (शिवाः) कश्याणदापी सप्देश से युक्त (हरवा) कर के ( स्थम् ) अपने ( योगम् ) स्वद्यायक दुःस नाशक सपदेश के घर को ( आसदः ) प्राप्त कृतिये ॥ ५०॥

भावार्थः - राजा और प्रजानमें की चाहिये कि जो जितेन्द्रिय धर्मा हमा प्ररोपकार में प्रीति रखने वाले विद्वान् होर्वे उन को प्रजा में धर्मीय-देश के लिये नियुक्त करें और उपदेशकों को चाहिये कि प्रयक्ष के साथ सब को जब्छी शिक्षा से एकधर्म में निरम्तर विरोध को छोड़ के सुखी करें ॥५८॥

भवतम इत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। दम्पती देवता।
आर्थी पङ्क्तिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥
किर सब की चाहिये कि विद्या देने के छिये माप्त विद्वानी की
प्रार्थना की इस विश्व।

भवंतन्नः समनमी सचैतसावरेपसौ । मा युज्ञ छ हिंछसिष्टं मा युज्ञपंतिं जातवेदसौ शिवौ भवतमुद्य नंः ॥ ६०॥

पदार्थः — हे विवाह किये हुए क्कीपुत्रको तुम दोनों (तः) इस लोगों की लिये ( नमनती ) एक से विवार और ( मचेतती ) एक से कोच वाले ( अदेवती ) अपराध रहित ( भवतम् ) हू जिये ( यक्तम् ) प्राप्त होने योग्य धर्म को ( भा ) मत ( हि सिष्टम् ) विगाहे। और ( यक्तपित्र् ) उपदेश से धर्म के रक्तक पुत्रव को ( मा ) मत मारो ( अद्य ) आज ( मः ) इमारे लिये ( जातवेदनी ) संपूर्ण विश्वान को प्राप्त हुए ( शिक्षी ) मंगलकारी ( भवतम् ) हू जिये ॥ ६० ॥

भावार्थ:-कीपुरवजनों की चाहिये कि सत्य उपदेश और पडाने के लिये सब विद्याओं ने युक्त प्रगतन निष्कपट धर्मारना सत्यविय पुरुषों की नित्य प्राचेना और उन की देवा करें। और विद्वान् छोग सब के छिये ऐसा उपदेश करें कि जिस से सब धर्माषरण करने वाछे हो जार्चे ॥ ६० ॥

मातेवेत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। पत्नी देवता । आर्षी त्रिष्टुप् ह्वन्दः । धैवतः स्वरः॥

पदार्थ:-जो ( उसा ) जानने योग्य ( पृथिवी ) भूमि के उसाम वर्त साम विद्वान् को ( स्त्रे ) जपने ( बोनी ) गर्साशय में ( पुरीक्षम् ) पृष्टि-कारक गुणों में हुए ( अग्निम् ) विजुली के तुरुष चच्छे प्रकाश से युक्त गर्भ-कृष ( पुत्रम् । पुत्र को ( सातेव ) साता के समान ( असा: ) पृष्ट वा धा-रण करनी है ( नाम् ) उन को ( संविदानः ) सम्यक् बोध करता हुमा ( विश्वकर्मा ) सब उत्तम कर्म करने वाला ( प्रजापति: ) परमेखद ( विश्वे: ) सब ( देवे: ) दिठ्य गुणों कीर ( ऋतुमि: ) वतन्त कादि ऋतुओं के साथ निरन्तर दु:स से ( वि,मुस्चतु ) सुदावे ॥ ६१ ॥

भावार्थ: -- इस नंत्र में उपमालं - जैसे माता सम्तामें। की सत्यक्ष इर पालती है बैसे ही प्रिणी कारण इत्य कि जुली को प्रसिद्ध करके रक्षा करती है। जैसे परमेश्वर ठीक २ पृथिबी आदि के गुणों को जानता और नियत समय पर नरे हुओं और पृथिबी आदि को धारण कर अपने २ नियत परिश्वि से चला के प्रलय समय में तब को निक्ष करता है बैसे ही विद्वानीं को चाहिये कि अपनी बुद्धि के अनुसार हम सब पदार्थों को जान के का-दर्यसिद्धि के लिये प्रयक्ष करें। ६१॥

> अमुन्दतमित्यस्य मधुच्छन्दाः ऋषिः । निर्ऋतिद्वता । निवृत्त्रिष्ठदुप्छन्दः । घेवतः स्वरः ॥

अमुन्बन्तुमयंजभानिमच्छस्तुनस्येत्याम-निविद्यं तस्करस्य । अन्यमसमिद्धं सा तं इ-त्या नमों देवि निर्ऋते तुभ्यंमस्तु ॥ ६२॥

पदार्थ:—है (निर्मात ) पृथिवी के तुस्य वर्शनान (देखि) विद्वान् की तू ( अस्मत ) हम से भिन्न (स्तेनस्य) अग्रमिद्ध चोर और (तस्करस्य) प्रसिद्ध चोर के सम्बन्धी की छोड़ के (अस्मम् ) भिन्न की (इच्छ ) इच्छा कर और (असुन्वस्तम् ) अभियव आदि कियाओं के अनुष्ठान से रहित (अयजमानम् ) दान धर्म से रहित पुरुष की (च्च्छ) इच्छा मत कर और तू जिस (इत्याम् ) प्राप्त होने योग्य किया को (अन्विद्धि ) ढूंढ़े (सा ) वह (इत्या ) किया (ते ) तेरी हो तया उस (तुस्यम् ) तेरे छिये (ममः) आहा वा सत्कार (अस्तु ) होंग ॥ ६२ ॥

आवार्थ: — हे सिद्धां तुम लोगों की चाहिये कि पुरुषार्थरहिन चीरों के सम्झन्धी पुरुषों की अपने पनि करने की इच्छा न करो । आम पुरुषों की नीति के तुस्य नीति वाले पुरुषों को ग्रहण करें। जैसे पृथियों अनेक उत्तम फलों के दान ने मनुष्यों को संयुक्त करती है वैश्री है। जो। ऐसे गुणों वाली तुम के। हम लेगा नगरकार करते हैं। जैसे इम लेगा आलसी चेगों के साथ न वर्ते यैने तुम लेगा भी मत वर्ती। ६२ ॥

नमःमुत इत्यस्य सथ्च्छन्दाक्षिः । निक्रितिदेवता । भुरि-गार्षी पङ्क्तिइछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

किर में की बी की दी। इस विवय का उपदेश अगले जन्त्र में कि रा है।

नमः मुतं निर्ऋते तिग्मतेजोऽयसमयं विचृं-ता बुन्धमेतम् । यमेन त्वं यम्या संविद्यानांत्त-मं नाके अधि रोहयैनम् ॥ ६३ ॥ पदार्थः — है (निर्मात) निरन्तर सत्य आचरणों से युक्त स्त्री जिन (ते) तेरे ( निरन्तेजः ) तीव्र तेजों वाले ( अयस्मयम् ) सुप्णोदि गीर ( नमः ) अकादि परायं हैं सो ( त्वम् ) तू ( एतम् ) इम ( बन्धम् ) बांधने के हेतु अकान का ( सुविचृन ) अच्छे प्रकार ( यमेन ) न्यायाधीश नथा ( यम्या ) स्थाय करने हारी स्त्री के साथ ( संविदाना ) मम्यक् खुद्धि युक्त हो कर ( एनम् ) इस अपने पति को ( उक्तमे ) उक्तम ( नाके ) आनन्द सोगने में ( अधिरोह्य ) आहरू कर ।। ६३ ।।

भाषार्थ: — है स्तिये तुम को साहिये कि जैमे यह एथियी अग्नि तथा सुवर्ष अकादि पदार्थी में मन्यन्थ रखती है वैमे तुम भी हो भी । जैसे तु महारे पति न्यायाथीं हो कर अपराधी और अपराधरहित मनुष्यों का मत्य न्याय से विवार कर के अपराधियों की द्यह देने और अपराध रहितां का मत्कार करते हैं तुम छोगों के छिये अत्यन्त आगःद देते हैं वैसे तुम छोगा भी होओं ।। ६३ ।।

यस्यास्त इत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः । निर्ऋतिर्देवता । आर्थाां च्रष्टुप्छन्दः । धंततः स्वरः ॥ 
किन प्रयोजन के लिये कां पुरुष संयुक्त है। वें यह विषय भगले 
मंत्र में कहा है ॥

यस्यांस्ते घोर आमन् जुहोम्येषां वन्धानां-मवसर्जनाय। यां त्वा जन्नो सूमिरितिं प्रमन्दंते निर्त्रहतिं त्वाहं परिं वद विश्वतः॥ ६४॥

पदार्थ: — है (पे।रे) दुष्टों की सय करने हारी स्त्री (यस्याः) जिन सुन्दर नियम युक्त (ते) तेरे (अलन् ) सुन्द में (एपल्) इन (सन्धान् नाम्) दुःख दैने हुए रोकने वालों के (अन, मर्जनाय) त्याण के लिये अन्मतस्य अस्तादि पदार्थों की (जुहेर्लम) देना हूं जी (जनः) मनुष्य । भू निरिति) एथिं की समाम (याम्) जिस्त (स्वा) तुम्ह की (प्रमन्दते)

आमन्दित करता है उन तुमा की ( शहन्) में ( विश्वतः ) सब जोर से ( निर्श्वतिम् ) पृथिती के समान ( त्वा ) ( परि ) मब प्रकार से ( वेद ) आमूं | से तू भी इस प्रकार मुक्त की जान || ६४ ||

आवार्थ: - इस मंत्र में उपना भीर वाषकलु०- जैसे पति अपने आन-न्य के लिये आयों का ग्रहण करते हैं। वैमे ही को भी पनियों का ग्रहण करें इस ग्रहण्यम में पितृत्रता को भीर कोश्रत पति सुद्ध का कोश्र होता है। केनद्भय की और बोजन्मय पुरुष ते। इन शुट्ट बलवान् देनों के समा-गम से उत्तम विविध प्रकार के सन्तान हों तो सर्वदा करवाक ही बढ़ता रहता है ऐना जानना चाहिये॥ ६४॥

यं ते द्वीस्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः । यजमानो देवता । सार्षी जगर्ता छन्दः । निषादः स्वरः ॥ - विवाह समय में सैनी २ प्रतिका करें इस विश् ॥

यन्ते देवी निऋँतिराब्बन्ध पाशं ग्रीवास्वं-विचृत्यम् । तं ते विष्याम्यायुंषो न मध्यादथैतं पितुमंद्धि प्रसूतः । नमो भूत्ये यदं चकारं॥६५॥

पदार्थ: — को कहे कि है पते ( निर्म्हांतः ) प्राथित के समान में (ते। तेरे ( योवाह ) करिं में ( अविचृत्यम् ) न छोड़ने योव्य ( यम् ) जिन ( प्राण्यम् ) धर्म युक्त सम्धन को ( आवसम्प ) अच्छे प्रकार बांधती हूं तम् ) उनको (ते) तेरे लिये भी प्रवेश करती हूं (आयुषः) अवस्था के साधन अक को न) ममान (ति,स्पानि) प्रविष्ठ है।ती हूं (अप) इन के प्रशास ( मध्यास ) में तू दे तो में से के हें भी निगम से विरुद्ध न चले जैने में ( एवम् ) इस ( वितुष्ण् ) अकादि पदार्थ को भे।गती हूं वैने ( प्रष्ट्य: ) स्टब्स हुआ तू इस अकादि को ( अद्धि । भे।ग । हे को ( या ) जी। ( देवी ) दिस्प्रुण वाली तू ( पदम् ) इस प्रतिक्षत रूप धर्म से संस्कार किये हुए प्रत्यक्ष नियम के। ( वकार ) करे सन ( भूत्ये ) ऐइसर्थ करने हारी तेरे लिये ( नमः अकादि पदार्थ को देना हुं।। इप।।

सावार्थ:—इन मंत्र में उपनालं:-विवाह समय में जिन व्यक्तिकार के स्थान आदि नियमें। को करें उन से विरुद्ध कभी न चले क्यों कि पुरुष अब विवाह समय में श्ली का हाथ ग्रहण करता है तभी पुरुष का जितना य-दावें है वह नव की का और जितना की का है वह सब पुरुष का समभा जाता है। जी पुरुष अपनी विवाहित की की छे। इ अन्य की के निकट जावे वा की दूनरे पुरुष की इच्छा करें ते। वे देगों केर के समान पाणी हे। ते इंबिल्ये स्त्री की सम्मति के विना पुरुष और पुरुष की माला के विना की कुछ भी कामन करें यही श्ली पुरुष में पास्तर ग्रीति बढ़ने वाला काम है कि जी उपनिवार की सब समय में स्थान हैं। ६५॥

निवेद्यान इत्यस्य विश्वायसुर्ऋषिः। अस्तिर्देवता। विराहाणी त्रिष्टृप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

कैरे क्वीपुरुष गृहाजन करने के ये। ग्य हे। हैं यह विषय अगले मंत्र में कहा है।।

निवेशनः सङ्गर्मनो वर्मनां विश्वां रूपाऽभि-चंष्ट्रे शचींभिः । देवइंव सविता सत्यधर्मेन्द्रो न तंस्थी समुरे पंथीनाम् ॥ ६६ ॥

पदार्थ:—जी (सत्यवनों) नत्य थर्स से युक्त (सिवता) नव वनत् को रमने वाले (देन्द्रव ) देश्वर के समान (निवेशनः) क्यों का साथी (स-कुननः) शीप्रगति से युक्त (श्राचीभिः) खुद्धि वा कर्मों से (वसूनाम्) प्र-चिवी आदि पदार्थों कं (विश्वा) स्व (द्रापा) स्वों को (अभिनव्दे) देखता है (इन्द्रः) सूर्य के (न) ममान (सनरे) युद्ध में (पथीनाम्) चलते हुए मनुष्यों के सम्भुख (तस्यी) स्थित है।वे वही ग्रहामन के येश्व है।ता है। ६६॥

भावार्थ:-- इन मन्त्र में देा उपमाल - मनुष्यों की ये। व है कि जैसे इंद्या ने सब के उपकार के लिये कारण से कार्यक्रय अनेक पदार्थरय के उप- युक्त करे हैं। जैसे सूर्य मेघ के साथ युद्ध काके जगत् का उपकार करता है वेसे रचना क्रम के विज्ञान सुन्दर क्रिया से एथियी आदि पदार्थों से अनेक स्थासार मिद्ध कर प्रजा की सुख देवें। ६६ ॥

सीरा इत्यस्य विश्वावसुर्ऋषः । कृषीवलाः कवयो देवताः । गायत्रीछन्दः । षड्जः स्वरः ॥

अब केनी काने की विद्या अगले मन्त्र में कही हैं।

#### सीरा युञ्जान्त क्वयों युगा वि तंनवते प्र-थंक्। धीरा देवेषुं सुम्नया॥ ६७॥

पदार्थ:—हे मनुष्या जैने ( घीरा: ) ध्यानशील ( कवय: ) बुद्धिमान् लेग ( सीरा: ) इलें भीर ( युगा ) जुमा भादि को ( युज्जन्ति ) युक्त करते भीर ( सुम्नया ) सुख के साथ ( देवेषु ) विद्वानों में ( एयक् ) भलग ( वि तन्वते ) विस्तार युक्त करते वैसे मव लेग इन सेती कर्म का सेवन करें।।६९॥

भावाधी:—इप मन्त्र में बानकलु - मनुष्यों की चाहिये कि विद्वानों की शिक्षा से क्षिकर्म की एकाने करें। जैने ये। गी नाहियों में परमेश्वर की मन्माधियाग से पाप्त है। ते हैं। बैमे ही कृषि में द्वारा सुसे का प्राप्त है। वैं ॥६०॥ युनक्तेत्पर्य विश्वायसुर्काण:। कृष्यिक्ता: क्ष्ययों का देवता:।

विराडार्षी जिन्दुष्छन्दः। धैवतः स्वरः॥ फिर भी नहीं विषय भगले मंत्र में कहा है॥

युनक्त मारा वि युगा तंत्रध्वं कृते योनौं व-पतेह बीजंम् । गिरा चं श्रुष्टिः समरा असंहो नदीय इत्सृण्यः पुक्तभयात् ॥ ६८॥

पदार्थ:—हे समुख्यो तुमलेग ( इह ) इस प्रविद्यो वा खुद्धि में मधानी की ( वित्रमुध्वम् ) विविध प्रकार से विस्तारपुक्त करें। ( सीरा ) खेती की साधन इस आदि वा नाहियां और ( युगा ) जुमाओं की ( युगक्क ) युक्त करें। ( कते ) हल आदि से जीने वा येगा की अंगा से शुद्ध किये अन्तःकरख

(योगी) खेत में (बोलम्) यव आदि वा विद्विके मूल की (वपत्त) बी-या करें। (गिरा) खेती विषयक कमी की उपयोगी सुशिक्षित वाणी (च) भीर अक्टे विचार से (सत्तराः) एक प्रकार के धारण और पेरचण में युक्त (श्रृष्टिः) शीच्च हूजिये जी। (स्वयः) खेतों में उत्पन्न हुए यव आदि अन्न-जाति के पदः में हैं उन में और (नेदीयः) अत्यन्त समीप (पक्तम्) पका-हुआ (असत्) है। वे वह (इत्) ही (सः) इनले। गों की (आ) (इयात्) प्राप्त है। वे ॥ ६८॥

भावाधः - हे मनुष्यो तुम छोगों को उचित है कि विद्वानों से योगा-भवास और खेती करने हारों से कृषि कर्म की शिक्षा की श्राप्त है। और अ-नेक साधनों के। खना के खेती और योगाभ्याम करें।। इससे जे। २ आका-दि पका है। एस २ का ग्रहण कर भीतन करें। और दूसरों के। कराओ ॥६०॥

शुनमित्यस्य कुमारहारित ऋषिः । कृषीवला देवताः । जि-

प्टुप्छन्दः। धैवनः स्वरः॥ भिरं भी वही विश्।।

शुन्ध सुफाला वि क्वंवन्तु भूमिं छशुनं की-नाशां अभि यंन्तु वाहैः । शुनांसीरा हविषा तोशंमाना सुपिष्पुला ओपंधीः कर्त्तनास्मे॥६९॥

पदार्थ:—जो (की नाशाः) परिश्रम से क्लेशभे।का खेती काने हारे हैं के (फालाः) जिन से पृथिनी की जीतें तन फालों से (बाहै:) बैल आ दि के साथ वर्षमान इल आदि से (भूमिम्) पृथिनी की (विक्वन्तु) जीतें और (शुनम्) सुस को (अभियन्तु) माप्त हे:वें (इविवा) शुरु किये पी आदि से शुरु (तेशमाना) सन्तोषकारक (शुनासीरा) वायु और सूर्य के समान सेती के साधन (स्रेमे) इनारे लिये (स्विष्यलाः) सुन्दर फलों से युक्त (ओवधीः) जी आदि (कर्तन) करें और तन अंधि विषयें से (सुन्दर (शुनम्) सुस भीगें॥ ६९॥

भावार्थ: -- जो चतुर खेती करने हारे गै। और बैल आदि की रक्षा करके विचार के साथ खेती करते हैं वे अत्यन्त छल का प्राप्त होते हैं। इन खेती में विष्ठा आदि मलीन पदार्थ गद्दी हालने चाहियें किन्तु बीज छग-निध आदि से युक्त करके ही बेर्चिक जिस से अका भी रेग रहित सरपका है। कर मनुष्यादि की बुद्धि को बढ़ावें।। ६०।।

धृतेनेत्यस्य कुमारहारित ऋषिः। कृषीबला देवताः। आषी जिब्दुण्छन्दः। धैवतः स्वरः॥ फिर भी बही विषय अगले मन्त्र में कहा है॥

घृतेन सीता मधुना समंज्यतां विश्वैदेवैरनं-मतामरुद्भिः । ऊजिस्वती पर्यसा पिन्वंमाना-स्मान्त्सीतेपर्यसाभ्या वंद्रतस्व ॥ ७० ॥

पदार्थः—(विश्वै:) सब (देवै:) अन्नादिपदार्गों की इच्छा करने वाले विद्वान् (महिद्धः) मनुष्यां की (अनुमता) आज्ञा से प्राप्त हुआ (पयमा) जल वा दुग्य में (जर्जस्वनी:) पराक्रम संबन्धी (विन्यमामा) सींचा वा सेवन किया हुआ (सीता) पटेला (पृतेन) घी तथा (मधुना) सहत वा शहर आदि से (ममज्यनाम्) संगुक्त करें। (सीते) पटेला (अस्मान्) इन लें।गें की घी आदि पदार्थी से संगुक्त करेंगा इस हेतु से (प्रमा) जल से (अस्पाव्युत्स्व) बार २ वक्तीं आ। 30 ।।

आवार्थ:—सब विद्वानी की चाहिये कि किमान छीत विद्या के अनु कूल घी मीठा और कल जादि से संस्कार कर स्वीकार की हुई खेन की ए-थित्री की अन्न की सिद्ध काने वाली करें। जैसे बीज सुगन्धि आदि युक्त कर के बोते हैं वैमे इस एथित्री की भी सस्कार युक्त करें।। 90 ।।

लाङ्गलांमत्यस्य कुमारहारित ऋषिः। कृषीयला देवताः।

बिराट् पर्ङ्क्तइक्छन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ फिल्मी उसी विश्राः

## लाङ्गंलं पवीरवतसुशेवंथ सोम्। पित्संरु । तदुर्द-पति गामविं प्रफुर्व्यं च पीवंरीं प्रस्थावंद्रथुवा-हंनम् ॥ ७१ ॥

पदार्थ:—हे किमाना तुम केरग की ( मोमिवित्सक ) की आदि श्रीक थियों के रक्षकों की टेढा चलावे ( पवीरवत् ) प्रशंभित फाल से युक्त ( धु-शेवम् ) सन्दर सुखदायक ( लाङ्गलम् ) फाले के घीछे की दृढ़ता के लिये काल लगाया काता है वह ( च ) और ( प्रफट्यम् ) चलाने येग्य ( प्रस्थान्यत् ) प्रशमित प्रस्थान वाला ( रथवाइनम् ) रच के चलने का साधन है जिस से ( अविम् ) रक्षा आदि के हेतु ( पीवरीम् ) सब पदार्थों की भुगाने का हेतु स्थ्म ( गाम् ) एथियी की ( उद्वपति ) उसाइते हैं ( तत् ) उस की तुम भी सिंदु करी ॥ १ ॥

भावाधी: — किसान छागें के। उचित है कि में टी मही जल आदि की उटपत्ति से ग्झा करने हारी एथिशी की अच्छे प्रकार घरीका करके इस अदि साथमें से जीत एकतार कर सुन्दर संस्कार किये बीज के उत्तम धान्य उटपत्न करके मीर्गे ॥ ३१॥

कामित्यस्य कुमारहारित ऋषिः । मित्राद्यो लिङ्गोक्ता द्यताः । आर्ची पङ्क्तिइछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ एकानेहारी स्त्री अच्छे यत्न से सुन्दर सक्त और उपन्तर्भो की बनावे यह विषय सगस्ते मंत्र में कहा है॥

कामं कामदुघे घुक्ष्व मित्राय वर्रगाय च। इन्द्रायादिवभ्यां पूष्णो प्रजाभ्य ओषंधीभ्यः ॥७२॥ पदार्थः -- हे (कामदुचे) इच्छा को पूर्ण करने हारी रसीटवास्त्री सू धृथिवी के समान सुन्दर संस्कार किये अकों से (मित्राय) नित्र (करूणाय) सत्तम विद्वान् (श्व) अतिथि अभवागत (इन्द्राय) परम ऐश्वर्यं से युक्तः (अश्विभवाम्) प्राण अवान (पूर्णो) पृष्टिकारक जन (प्रजाभवः) सन्ता-नें और (ओ। वधीभवः) सामस्ता आदि ओ। वधियों से (कामम्) इच्छा की (धृहत्र) पूर्णं कर । १९२ ।।

भावार्थ: — जे। स्त्री वा पुरुष भे। जन बनावे उन की चाहिये कि प-काने की विद्या सीख प्रिय पदार्थ पका और उन का भे। जन करा के सब की रे। गरिहत रक्खें ॥ ९२॥

विमुच्यध्वामित्यस्य कुमारहारित ऋषिः। अदन्या देवताः।

भुरिगार्वी गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः ॥ ममुख्यां की गैर भादि पशुक्षां की बहुर उन से दूध घी जादि की यृद्धि कर

🔟 भानन्द् में रहना चाहिये इस विश्रा

#### विमुंच्यध्वमध्न्या देवया<u>ना</u> अर्गन्म तमस-स्पारमस्य । ज्यातिरापाम ॥ ७३ ॥

पदार्थः - हे मनुष्या जैसे तुम लाग ( अष्टन्याः ) ग्क्षा के योग्य (देवयानाः) दिवय भेगों की प्राप्ति के हेतु गैं। जें। की प्राप्त हें। छुन्दर संस्कार किये अली का भंगन करके रोगों से ( निमुख्यध्यम् ) एयक् ग्हते हो । वैसे इम लोग भी खर्चें । जैसे तुन लोग ( तगनः ) राजि के ( पारम् ) पार की प्राप्त होते हो वैसे हम भी ( अगन्म ) प्राप्त होतें । जैसे तुम लोग ( अस्य ) इस सूर्य के ( स्योतिः ) प्रकाश को वगप्त होते हो वैसे हम भी ( आपाम ) व्याप्त होतें । शु

भाषार्थः - इम मन्त्र में वाचकतुश-मनुष्यों के बाहिये कि गी आदि पशुओं की कभी न मारें। और न मरनार्वे तथान किसी की मारने दें। जैसे सूर्य के सदय से राजि निवृत्ति हे ती है वैने वैद्यकशास्त्र की रीति से पश्य अनादि पदार्थों का सेवन कर रीगों से बने।। 93 ।। सजूरबर इत्यस्य कुमारहारित क्रांषः। अदिवनौ देवते।
आर्षी जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥
गतुष्येः के किस प्रकार पास्यर हुखी है। ना चार्षये यह बि०॥
मुजूरब्दो अयंवोभिः मुजूरुषा अरुंगीभिः।
मुजोपंसावृदिवनाद्धसीभिः मुजूरुषा अरुंगीभिः।
मुजोपंसावृदिवनाद्धसीभिः मुजूः सूर् एतंशेनमुजूर्वेद्दान् इढंया घृतेनस्वाहां॥ ७४॥

पदार्थ:— है मनुष्यो हम सब लेग खी पुरुष की (अयवे।भिः) एक रम सणादि काल के अवपवें से (मजूः) संयुक्त (अठदः) वर्ष (अठदः) प्रभात सम्मय (दंगे।भिः) कर्मीं से (मजीपसी) एकमा वर्षाव व ले (अप्रवता) प्राण और अवान के समान की पुरुष वा (एतशेन) चलते चेन्हें के समान ठयाप्तिशील वेगवाले किरया निमित्त पथन के (मजूः) साथ वर्षमान (सूरः) मूर्ष (इड्या) अन्न आदि का निमित्त रूप एपियो वा (घृतेन) जल से (स्थाडा) मत्य वाणीके (सजूः) माथ (विश्वानरः) विजलीक्द अग्नि वर्षमान है वैमे ही प्रीति से वर्ष ॥ 98 ॥

भावार्थः — मनुर्धोः में जितनी परस्पर मित्रता हो नतना ही सुख और जितना विरोध उतना ही दुःख है। ता है। उस से सब छे। ग स्त्रीपुरुष पर-स्पर सपकार करने के साथ ही सदा बतें ॥ 9४॥

या आंषधीरित्यस्य भिषगृषिः। वैद्यो देवता । अनुष्

छन्दः। गान्धारः स्वरः ॥

मनुष्यों की अवश्य के।विधि सेवन कर रे।गेरं से बचना चाहिये यह विषय अगले मंत्र में कहा है।।

या ओषंधीः पूर्वी जाता देवेम्यंस्त्रियुगं पुरा। मने न बुभूगांमहळशतं धामांनि सप्त चं॥७५॥ पदार्थ: — ( अहम् ) मैं ( याः ) जा ( ओषधीः ) सामल श आदि ओषधी ( देवेश्यः ) पृथिती आदि से ( त्रियुगम् ) तीन वर्ष ( पुगा ) पहि-छे ( पूर्वाः ) पूर्ण सुख दान में उत्तम ( जाताः ) श्रसिद्ध हुई जेंग (बश्चूणाम्) धारण अस्ते हारे रेगियों के ( शतम् ) सी ( च ) और ( स्प्त ) सात ( धा मानि ) जन्म वा नाड़ियां के ममी में ठ्याप्त होती हैं उन की ( नु ) शीध्र ( मनि ) जानूं ॥ ३५॥

भावार्थ: — मनुष्यां की येश्य है कि जी पृथिवी और जल में आवधी उत्पन्न हेग्ती हैं उन तीन वर्ष के पीछे ठीक २ पकी हुई की यहण कर वैद्य-कशास्त्र के अनुकूल विधान से मेवन करें। मेवन की हुई वे ओवधि शरीर के मस अंशी में दशम है। के शरीर के रेशी की खुड़ा सुखें के शीघ्र करती हैं। 94।

> श्रातम्ब इत्यस्य भिषगृषिः । वैद्या देवताः । अनुष्ठुष् छन्दः । गांधारः स्वरः ॥ मनुष्य क्या करके किस की सिद्ध करें यह विश्रा

## शतं वे। अम्ब धार्मानि । महस्रमुत वो रुहंः । अधां शतऋत्वां यूयमिमं में अगृदं कृत ॥ ७६॥

पदार्थ: — है (शतक्रत्यः) सैन्हों प्रकार की बुद्धि वा कियाओं से युक्त म्नुव्ये (यूयम् । तुन छे। ग जिन के (शतम् ) सैक्हों (तत ) वा (महस्त्रम् ) इतार हों (क्रहः ) नाहियों के अङ्कुर हैं उत ओषियों में (में ) मेरे (इसम् ) इन शरीर की (अगःम् नोरेःग कत् ) करे (अध) इन के पश्चात् (वः ) आप अपने शांरों को भी रे।गाहित करो जी। वः ) तुन्हारे असंख्य (धामानि ) मर्म स्थान हैं उन की प्राप्त हैं। जे। हैं (सम्ब) माता तू भी ऐसा ही साचाण कर ॥ 9६ ॥

भावार्थ: -- मनुर्धा की बाहिये कि सब से पहिले के विधियों का सेवन, पथ्य का आवरण और नियम पूर्वक उपवहार कर के शरीर की रेगर्गहत

6 8 3

करें। क्यों कि इस के बिना धर्म, अर्थ, काम और मेश्सों का अनुष्ठान कर-ने की की ई भी समर्थ नहीं है। सकता ॥ ७६॥

ओपधीरित्यस्य भिषगृषिः । वैद्या देवताः । निचृद्नुष्टुप्छन्दः ।
गान्धारः स्वरः ॥

कैनी भोषियों का नेवन करना चारिये यह विषयः॥ ओष्धीः प्रति मोदध्वं पुष्पंततीः प्रमूवंरीः। त्रार्वाइव मुजित्वंरीर्व्वीरुधंः पार्यिष्णवः॥७७॥

पदार्थः — हे मनुष्ये। तुम छे। ग ( कश्चाइव ) घे। हैं। के समान ( सिजिख्याः) श्रांदिं। के साथ मयुक्त देशों के। क्षीतमें वाछे (बीक्षः) से। मछता सादि ( पार्रायक्षतः ) दुःखें। से पार करने के ये। य ( पुष्पत्रक्षीः ) प्रशंतित पुरुषे। से युक्त ( प्रमूत्रदीः ) सुख देने हारी (ओ। घथीः ) ओ। प्रधियों के। प्राप्त है। कर ( प्रतिमे। दुष्वम् ) नित्य क्षानन्द मे। गे। 199 ।

भावार्थ: — इस मंत्र में उपमालंग- जैसे घे। हो पर छहे थीर पुरुष शगुओं को जीत विजय की प्राप्त है। की आनन्द करते हैं वैषे श्रेष्ठ ओ। विधियें के सेवन और पच्चाहार करने हारे जितेन्द्रिय मनुष्य रेगों से छूट आरी-या को प्राप्त है। के नित्य भानन्द भे। गते हैं। 99 ।।

आंवर्धारितीत्यस्य भिषगृषिः । चिकित्मृर्देवता । अनुष्टुप्छन्दः ।
गान्धारः स्वरः ॥

किर चिता और पुत्र आपस में कैसे बत्ते यह ति।

## त्रोषंधीरिति मातरुस्तद्दों देवीरुपंत्रवे सनेय-मर्खं गां वासं आत्मानं तवं पूरुषः॥ ७८॥

ब्रुद्रार्थ:--हे ( ओवधीः ) ओषियों के ( इति ) समान सुखदायक ( देवी: ) सुन्दर विद्वान् क्यी ( मातरः ) माता मैं पुत्र (वः ) तुम के (तत्) श्रेष्ठ पच्यक्तप क्षमं ( उपब्रुत्रे ) समीपस्थित होकर उपदेश करां हे (पूरुष) पुरुषार्थी श्रेष्ठ सन्तानीं मैं माता (तब) तेरे (अश्वम्) पे। है आदि (गान्) गै। आदि वा पृथिती आदि (वामः) क्छा अ। दि वा घर भीर (आत्मा-नम्) जीव की निरन्तर (मनेयम्) सेवन कर्छ।। ९८।।

भाषार्थः-इस मंत्र में उपमालं - जिसे जी। आदि ओ। षथी सेवन की हुई शरीरें के। पृष्ट काती हैं वैसे ही माना विद्या, अवली शिक्षा और उपदेश में सम्तामों की। पृष्ट करें। जी। माना का धन है वह भाग मन्ताम का और जी। सन्ताम का है वह भाग का है वह माना का ऐने सब पास्पर प्रीति से वर्ष कर निर्म्ता सुल की बढ़ावें।। 95 !!

ग्राइवत्थ इत्यस्य भिषगृषिः । वैद्या देवताः । अनुष्टुः छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

मनुष्य छोग नित्य कैमा विचार करें यह विश्व॥

## अश्वतथे वो निषदंनं पूर्णे वो वस्तिष्कृता। गोभाज इत् किलांसथ यत् सनवंथ पूरुंषम्॥ ७६॥

पदार्थ: — हे मनुष्यो ओषधियों के ममान (यत्) जिम कारण (वः) तुष्ट्रारा (अश्वत्ये) कल रहे था म रहे ऐसे शारि में (निष्ट्रम् ) निवास है। और (वः) तुष्ट्रारा (पर्णे) कमल के पत्ते पर जल के ममान चलाय-मान संवार में इंप्यर ने (वमितः) निवास (कता) किया है इन से (गी-भाजः) पृथिवी की सेवन करते हुए (किल ) ही (पून्यम्) आम आदि से पूर्णदेह वाले पुरुष को (मनवय) आंषिय देकर सेवन करों और सुख की प्रमुष्ट होते हुए (इत्) इस संमार में (अनय) रहे। ॥ ७०॥

भावार्धः -- मनुष्यों को ऐपा विषरना चाहिये कि हमारे शरीर अ नित्य और स्थिति चलायमान है इस में शरीर को रे। यो ने खवा कर धर्म, अर्थ, काम तथामाल का अनुष्ठान श्रीष्ठ करके अनित्य माधनों ने कित्य मी-स के हुए को बाह्य है। जैने ओपिय औरतृण भादि कल फूल पत्ते स्क-म्य और शाखा आदि ने श्रीभित है। ते हैं वैने ही रे।यर्गहत शरीरों ने श्री-प्रायमान हैं। ॥ ७९ ॥

9

यत्रीवधीरित्यस्य मिचगृषिः। स्रोपपयो देवता। सनुष्टुप्छन्दः।
गान्धारः स्वरः।।

बार २ मेष्ठ वैद्यों का सेवन करें यह बि०॥

## यत्रौषंधीः समग्मंत राजांनः समिताविव।

#### विष्टः स उच्यते भिषग्रं श्रोहामी वचातंनः ॥८०॥

पदार्थ:— हे मनुष्यो तुम छाग ( यत्र ) जिन ख्य छों में ( ओषधी: ) हो महता भादि ओषधी: होती हैं। उम की जैसे ( राजान: ) राज धर्म से मुक्त बीरपुरुष ( समिताबिव ) युद्ध में शत्रुओं को प्राप्त होते हैं वैसे ( समन्तत ) प्राप्त हो जो ( रक्षोहा ) दुष्ट रोगें। का नाशक ( अमीववातन: ) रोगें। की निवृत्ति करने वाला ( त्रिष्त ) खुद्धिमान् ( भिषक् ) वैद्य हो। (सः) वह तुस्तरे प्रति ( उच्यते ) ओषधियों के गुणों का उपदेश करें और ओषधियों। का तथा उस वैद्य का सेवन करें। ।। ८० ।।

भावार्थ:—इस मंत्र में वाषक हु? — जैने से नापति से शिक्षा की प्राप्त हुए राजा के वीर पुरुष अत्यन्त पुरुषार्थ से देशान्तर में जा शत्रुओं की जी-त के राज्य की प्राप्त होते हैं वैसे श्रेष्ठ वैद्य में शिक्षा की प्राप्त हुए तुम छोग ओषधियों की विद्या की प्राप्त हो। जिस शुद्ध देश में ओषधि हैं। बहां उन की जान के उपयोग में छाओं भीर दूसरों के छिये भी बताओं ॥ ८०॥

ग्रहवाबतीमित्यस्य भिषगृषिः। वैद्यो देवता। अनुष्ठुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

मनुष्यां की नित्य पुरुवार्थ बढ़ाना चाहिये यह विश् ॥

अश्वावतीथ सोमावतीमूर्जयंन्तीमुदोंजसम्। आवितिम सर्वा ओषंधीर्ममा अरिष्टतांतये॥॥ ८१॥

पदार्थः -- हेननुष्या नैसे में ( भरिष्टतातये ) दुः खदायक रेगों के कु इन्ने के क्रिये ( अश्वावतीम् ) प्रशंसित शुभगुणों से युक्त ( सोनावतीम् ) बहुत रस से सहित ( उदी तसम् ) अति पराक्रम बढ़ाने हारी (अर्जेपन्तीम्) बल देती हुई श्रेष्ठ कोषधियों को ( आ ) सब प्रकार ( अवित्स ) जानूं कि जिन से ( सर्वाः ) सब ( ओवधीः ) अ।षधी ( अस्मै ) इस मेरे लिये सुख देवें । इस लिये तुम लोग भी प्रयक्ष करो ॥ ८१ ॥

भावाधी:- इस मंत्र में बाचकलु०- मनुष्यों की चाहिये कि रेशों का निदान चिकित्सा को पिथ और पथ्य के सेवन से निवारण करें तथा ओष धियों के गुणों का यथावत उपयोग लेवें कि जिस से रोगों की निवृत्ति ही कर पुरुष्ण की वृद्धि होते ॥ ८१॥

उच्छुष्मा इत्यस्य भिषगुषिः। ग्रोपधयो देवताः। विराजनु-

ष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः ॥ भोषाध्यों का क्या निकित्त है इन नि०॥

#### उच्छुष्मा ओषंधीनां गावां गोष्ठादिवरते। धनं ७ सनिष्यन्तीं नामात्मानं तवं पूरुष ॥८२॥

पदार्थ: — हे ( पूरुप ) पुरुष शरीर में रेशने वाले वा देह धारी (धनम्) ऐश्वर्थ बढ़ाने वाले के ( सनिष्यन्तीनाम् ) सेवन करती हुई ( ओषधीनाम् ) सोमलता वा कै ( आदि ओषधियों के समझन्ध से जैमे ( गुड़नाः ) प्रशंतित बल करने हारी ( गावः ) गी वा किरण ( गोष्टादिव ) अपने स्थान से बखड़ें। वा पृथिवी की और ओषधियों का तस्य ( तय ) तेरी ( आत्मानम् ) आत्मा की ( चदीरते ) प्राप्त होना है जन सब का तू सेवन कर ॥ ८२ ।

भावार्थ:—इम मंत्र में उपमालं - हे मनुष्यों जैसे रक्षा की हुई गै। अपने दूध गादि से अपने बच्चों और मनुष्य भादि की पुष्ट करके बख्यान् करती है। वैसे ही ओवधियां नुद्धारे आहमा और शरीर की पुष्ट कर पराक्रमी करती हैं जो के। हे न खावे ते। कम से बल और बुद्धि की हानि है। जावे। इमलिये भोषधी ही बल बुद्धि का निमित्त है। दा।

इप्कृतिरित्यस्य भिषगृषिः । वैद्या देवताः । निसृद्नुप्रुष्

अच्छे प्रकार नेवन की हुई भीषधी वया करती हैं यह विश् ।।

## इष्क्रंतिर्नामं वो मातार्थो यूयक्ष स्थ निष्क्रं-तीः मीराः पंतित्रिगीं स्थन यंद्रामयति निष्क्रंथ ॥ ८३॥

पदार्थ:-हे मनुष्यो (यूगम्) तुम छोग जें (वः) तुम्झारी (इण्हातः) कार्यविद्धि करने झारी (साता) माता के समान ओपर्था (माम ) प्रतिद्ध है उस की सेवा के तुस्व मेवन की हुई ओविधियों की जानने वाले (स्व) है। जो (पतित्रणीः) चलने वाली (मीराः) निद्यों के ममान (निष्हतीः) प्रत्युपकारीं की मिद्ध करने वाले (स्वन) है। जो (अधो) इस के सनस्तर (यत्) जी किया वा अंधिधी अथवा वैद्य (आमयति) रोग बढ़ावे उस की (निष्हण) छोड़। । ८३ ।।

भाषार्थः — इस मंत्र में बाचकलु = हे मनुष्या जैमे माता पिता तु-स्नारी सेवा करते हैं. जैसे तुम भी उनकी सेवा करे। | जै। २ काम रोगकारी है। उस २ की छे। है। इस प्रकार सेवन की हुई भीषधी माना से समान प्रा-णियों की पृष्ट करती हैं। ए३ ।।

त्रातिविद्या इत्पर्य भिषगृषिः। वैचा देवताः। विराडनुष्टु-प्छन्दः। गान्यारः स्वरः॥ कैने रोग निवत है।ते हैं यह विशा

अति विश्वाः परिष्ठा स्तेनईव व्रजमंक्रमुः । श्रोषंधीः प्राचुंच्यवुर्यत्किंचं तन्त्रो रपः ॥८४॥

पदार्थ:- हे ममुख्यो तुम छे। ग जी। (परिष्ठा:) सब ओर से स्थित (बि-प्रवा) सब (कीवपी:) सोमलता और जी आदि ओवपी (ब्रजम्) जैसे गोशाला की। (स्तेनश्व) भित्ति पीड़ के चे। र जावे वैसे एथिबी फीड़ के (अत्यक्तमु:) निकलती हैं (यह) जी। (किन्च) कुछ (सन्वः) धरीर का। (रपः) पापें के पाल के समान रे। गरूप दु: स है उस सब की। (प्राच्यु-च्यु:) नष्ट करती हैं जन ओविथियों की। युक्ति से सेवन करे। ॥ ८४ ।। भावार्थः — इस मंत्र में उपमाल - जिने गाओं के स्वामी ने जनका या हुआ चेर भिति की फांद के भागता है वैसे ही श्रेष्ठ ओ विधे से ता-इना किये राग नष्ट है। के भाग जाते हैं। ए।।

यदिमा इत्यस्य भिषयुषिः । वैद्यो देवता । स्रमुष्टुष् छन्दः ।
गान्धारः स्वरः ॥
फिर्मी वसी विश्व।

## यदिमा वाजयंश्वहमोषंधीर्हस्तं आद्धे। आ-तमा यक्ष्मंस्य नश्यति पुरा जीव्यमो यथा ॥ ८५॥

पदार्ध:— है सनुष्यो (यथा) जिन प्रकार (पुरा) पूर्व ( आजयन् ) प्राप्त करता हुआ ( अहन् ) में (यत् ) जी ( दमाः ) दन ( ओषधीः ) ओः पियों की ( इस्ते ) हाथ में ( आद्धे ) धारण करता हूं जिन ने ( जीव ग्रमः ) जीव के ग्राह्मक ठ्याधि और ( यहनस्य ) स्पीराजारेग का (आहमा) सूलतत्त्व ( नश्यति ) नष्ट हो जाता है । उन ओ पियों की कि श्रेष्ट युक्तियों से स्थारेग में लाओ। ।। प्राप्त ।।

भावार्ध:—इस मंत्र में बायकलुश—मनुष्यों के। वाहिये कि सुन्दर इस्त क्रिया से ओषिथियों की। माधन कर ठीक २ कम से उपयाग में छा और सभी भादि कहे रे नें। की मिल्ल करके नित्य आनन्द के छिये प्रथत करें।। द्या।

यस्यीषधीरित्यस्य भिष्मृत्यः । वैद्यो देवता । निसृद्नुष्टुष् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ टीक २ सेवन की हुई ओषधी रोगें की कैते न तह करें यह ॥

यस्यौषधीः प्रसर्पथाङ्मङ्कं परुष्परुः। ततो यक्ष्मं विबोधध्व उग्रो मध्यमुशीरिव॥८६॥ पदार्थ: — हे नमुख्यो तुमलोग ( यस्य ) जिन के ( अङ्गमङ्गम् ) सक म-वपकों और ( परुष्परः ) नर्न २ के प्रति वर्त्तनान है उस के उस ( उपः ) सीझ ( यहनम् ) क्रयी रोग को ( सध्यनशीरित्र ) बीच के नर्न स्थानों को काटते हुए के समान ( विश्वायध्ये ) विशेषकर निवृत्तकर ( ततः ) उस के पश्चात् ( ओवची: ) ओवधियों को ( प्रमर्पथ ) प्राप्त होओ ॥ ६ ॥

भावार्थः — को मनुष्य लोग शास्त्र के भनुसार भोवधियों का सेवन करें तो मब अवयवों से रोगों की निकास के सुस्ती रहते हैं।। ८६॥

साकिमित्यस्य भिषगृषिः । विराद्यनृष्टुण् ह्यन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ कैषे २ रोगों को नष्ट करें इस विषयका उपदेश अगले मन्त्र में कहा है ॥

#### माकं यंक्ष्म प्र पंत चाषेण किकिटीविनां। साकंवातंस्य धाज्यां माकं नंश्य निहाकंया॥८०॥

पद्धि:— हे वैद्य बिद्वान् पुरुष ( कि किदीविना ) द्वान बढ़ाने हारे ( चावेण ) आहार से ( चाकम् ) भोवधि युक्त पदार्थों के साथ ( यहन ) राजरीग ( प्रयत ) हट जाता है जैसे उस ( वातस्य ) बायु की ( प्राण्या ) गति के ( साकम् ) साथ ( नश्य ) नष्ट हो भीर ( निहाकथा ) निरन्तर छोड़ने योग्य पीड़ा के ( साकम् ) साथ दूर हो वैसा प्रयत्न कर ॥ ८९ ॥

भावार्थ: -- मनुष्यें को चाहिये कि भोषिथों का सेवन योगास्यास भीर क्यायान के सेवन से रोनें को नष्ट कर सुक्क से वर्ते॥ ८९ ॥

अन्याब इत्यस्य भिषगृषिः । वैद्या देवताः । विराषनुष्दुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

युक्ति से निलाई हुई जीवियां रीगीं की नष्ट करती हैं यह विषय भगले मन्त्र में कहा है॥

अन्यावीं अन्यामंवत्वन्यान्यस्या उपावत । ताः सर्वीः संविद्याना इदं मे प्रावंता वर्चः ॥८८॥ पदार्थः — हे कियो (संविदानाः) भाषत में संवाद करती हुई तुम लीग (मे) मेरे (इदम्) इस (वचः) वचन को (प्रावत) पालन कारो (ताः) लग (सर्वाः) भोषधियों की (अन्याः) हूनरी (अन्यस्पाः) हूसरी की रक्षा के समान (लपावत) समीप से रक्षा करें। जैसे (अन्या) एक (अन्याम्) हूसरी की रक्षा करती है वैसे (वः) तुम लागें। को पढ़ाने हारी को (भव-तु) तुम्हारी रक्षा करें। | ८८।।

भावार्थः — इस मन्त्र में बाचकलु०-जैवे ग्रेष्ठ नियम बाली स्त्री एक दूसरे की रहा करती है वैवे ही भनुकूलता से निलाई हुई ओषधी सब रेगों से स्त्रा करती हैं। है स्त्रिया तुम लोग ओपधिविद्या के लिये परस्पर सं-बाद करों।। ८८।।

या इत्यस्य भिष्गृषिः । विराज्ञमुष्युष्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ रेगों के निवृत्त हेने के लिये ही ओषधी ईग्नर ने रची हैं यह विव ॥

याः फ्रिनीयां अंफ्ला अंपुष्पा याश्चं पु-ष्पिणीः । रहस्पतिप्रसूतास्तानीं मुञ्चन्त्वध हंसः ॥ ८९ ॥

पद्धि:—हे मनुष्ये। ! (या:) जो (फिलिनी:) बहुत फिलें से युक्त (या:) जो (अफिला:) फिलों से रिहत (या:) जो (अपुष्पा:) फूटों से रिहत (च) और जो (पुष्पिणी:) बहुत फूलों वाली (शहस्पतिप्रसूता:) वेदवाणी के स्वामी देशवर ने उत्पन्न की हुई ओषपी (न:) इन को (अं-इस:) दु:खदायी रोग से जैंसे (मुडमन्तु) खुड़ावें (ता:) वे तुम लोगों को सी वैसे रोगों से खुड़ावें || दर ||

भाषार्थ:-इस मंत्र में वाषकतु०-मनुष्यों की चाहिये कि भी ईश्वर ने सब प्राणियों की अधिक अवस्था और रेशों की निवृत्ति के लिये जीवधी रची हैं इस से वैद्यकशास्त्र में कही हुई रीतियों से सब रेशों को शिक्षण कर और पापीं से अलग रह कर धर्म में नित्य प्रवृत्त रहें ॥ ८९॥ मुञ्चन्तु मेत्यस्य भिषगृषिः । वैद्या देवताः । भुरिगुरिणक् छन्दः । ऋषमः स्वरः ॥

कीन र को वधी किस र से खुड़ाती है यह विषय कगले मंत्र में कहा है।।

## मुञ्चनतुं मा शप्रध्यादथों व्रुत्यादुत। अथों-यमस्य पद्वीशात्सवस्मादेविकल्विषात् ॥९०॥

पदार्थः - हे जिद्वान् लोगा भाष जैसे के-महीयथी रे।गां से एथम् करती हैं ( शपण्यःत् ) शपथ सम्बन्धी कर्म ( अथो ) भीर ( तहर्यात् ) शेंद्धां में हुए अपराध में ( अथो ) इन के पञ्चात् ( यमस्य ) न्यायाधीश के (पद्वीशात्) न्याय के विनत् बाचरण में ( उत्त ) और ( सर्यस्मात ) सब (देवकिस्थि-धात् ) विद्वानों के विषय अपराध से ( मा ) मुक्त को ( मुस्यन्तु ) एथक् रक्षें वैने तुन हो।गें को भी पृथक् रक्षें ॥ ८०॥

आवार्थः - इस मंत्र में वाचकलु०-सनुष्यों की चाहिये कि प्रमादका-रक पदार्थों की छीड़ के अन्य पदार्थों का भीजन करें और कभी शीगन्द, त्रेष्ठीं का अपराध, न्याप में विरोध, और मूर्खों के समान देंडवी न करें॥ ७०॥

ग्रनपतन्तीरित्पस्य वरूण ऋषिः। वैद्या देवताः। ग्रमुष्टुष्छन्दः।
गान्धारः स्वरः॥

भध्यावक छीग सब की उत्तन भीषधी जनावें यह बि॰ ॥

## अवपतंन्तीरवदिन्दव ओषंधय्रूपरि'। यं जीवमुक्तवांमहै न स रिंध्याति पूरुंषः ॥९१॥

पदार्थ:—इन लेग जी (दिवः) प्रकाश से (अववतन्तीः) नीचे की भाती हुई (ओपध्यः) सीनलता भादि ओषधि हैं जिन का विद्वान् लेग (पर्यवदन्) सब ओर से उपदेश करते हैं। जिन से (यम्) जिस (जीवम्) प्राणधारण की (अञ्चवानहै) प्राप्त होवें (सः) वह (पूरुषः) पुरुष (स) कभी न (रिष्याति) रेगों से कष्ट होवे । एर ।।

भावार्थः — विद्वाम् छाग सब मनुष्यो के लिये दिवय भोषधिविद्या का देवें जिस से सब छाग पूरी अवस्था का माप्त होवें। इन भोषधियों की के हो भी कभी नष्ट न करे॥ ८९॥

या ग्रोषधीरित्यस्य वरुष ऋषिः । निष्टृद्नुष्टुष्छन्दः ।
गान्धारः स्वरः ।
स्त्री लेग जवस्य भेग्यधिवद्या का प्रहण करें यह बिन्।।
गा भोर्षधीर ग्रोपीमानीर्तनीर शनानिन्या

#### या ओषंधीः सोमराज्ञीर्बेद्धीः शतविचक्षणाः। तासामास्र त्वमुत्तमारं कामाय शक्षद्दे ॥९२॥

पदार्थ:—हे कि जिन से (त्यम्) तू (याः) जे। (शतविषक्षणाः) असंख्यात शुमगुकों से युक्त (श्रद्धीः) बहुत (सोमराद्धीः) सोम जिन में राजा अर्थात् सर्वोत्तम (ओपथीः) ओवधी हैं (तासाम्) सनके विषय में (स्त्रमा) सत्तम विद्वान् (असि) है इस से (श्रम्) कल्याणकारिणी (इदे) इत्य के लिये (अरम्) समर्थ (कामाय) इच्छासिद्धि के लिये या- व्य होती है इसारे लिये उन का सपदेश कर ॥ १२॥

आ(बार्थ:-स्त्रियों की चाहिये कि ओषधिविद्या का ग्रहण अवश्य करें क्योंकि इस के विना पूर्णकामना सुखप्राप्ति और रेगों की निवृत्ति कसी नहीं है। नकती ॥ ९२॥

या इत्यस्य वक्तण ऋषिः। विराहार्ष्यं नुष्टुण्छन्दः। गानधारः स्वरः॥ कीते सन्तानों के। स्टम्ब कर्षे यह विषय अगले मन्त्र में कहा है॥

या त्रोषंधीः सोमराज्ञीर्विष्ठिताः पृथिवीम-नुं। बृहस्पति प्रसूता अस्यै संदत्त वीर्य्यम् ॥९३॥

पदार्थ: — हे विवाहित पुरुष ! (याः) जे। ( से नराचीः) से न जिन में उत्तम है वे ( सहस्पतिष्रमूताः ) बड़े कारण के रसक हं ग्रर की रचता से सम्बन्ध हुई ( कोषधी ) ओपधिर्या ( एववीम् ) ( अनु ) भूनि के उत्पर (विश्वताः ) विशेष कर स्थित हैं उन से ( अस्यै ) इस की के छिये (बीर्यम् )

बीज का दान दे। है विद्वानी भाव इन ओषधियों का विश्वान सब मनु-ष्या के लिये (संदत्त ) अच्छे प्रकार दिया की जिये ॥ ९३॥

भाषार्थ: — स्त्री पुरुषे। की उचित है कि बड़ी २ ओवधियों का सेवन करके सुन्दर नियमें। के साथ गर्भधारण करें और ओवधियों का विज्ञान वि-द्वानें। से सीसें॥ ए३ ॥

याख्रेदमित्पस्य वरुण ऋषिः । श्विषजी देवताः । विराह-

नुष्टुप् छन्दः। गान्धारः स्वरः ॥ शुद्ध देशे। से भोषधियों का ग्रहण करें यह वि०॥

याश्चेदमंपशृण्वन्ति याश्चं दूरं परांगताः । स-वीः संगत्यं वीरुधोऽस्य संदंत्त वीर्यम् ॥ ९४॥

पदार्ध:—हे विद्वानी ! आप छाग ( या: ) जी ( च ) विदित हुई और जिन की ( उपश्यवन्ति ) सुनते हैं ( या: ) जी ( च ) सनीय हैं। और जी ( दूरम् ) दूर देश में ( परागता: ) प्राप्त हो सकती है उन ( सर्वा: ) सब ( वीक्ष्य: ) ब्रह्म आदि ओषधियों की ( संगत्य ) निकट प्राप्त कर ( इदम् ) इस ( बीट्यंम् ) शरीर के पराक्रम की वैद्य मनुष्य छे।ग जैसे सिद्ध करते हैं वैसे उन ओषधियों का विज्ञान ( अस्ये ) इस कन्या की ( संदत्त ) सम्यक् प्रकार से दीजिये ॥ ८४ ॥

भावार्थ: — हे ननुष्यो तुम छे। ग, जी ओ। पियां दूर वा सनीय में रीगों की इस्ने भीर बल करने हांसी सुनी जाती हैं उन की। उपकार में छा के रीग रहित है। भी ॥ ८४॥

माव इत्यस्य बरुग ऋषिः। वैद्या देवताः। विराडनुष्टुप् छन्दः। गान्धारःस्वरः॥

के दें भी मनुष्य भीषधियाँ की हानि न करे यह विवा

## मा वो रिषत्खिता यस्मै चाहं खनामि वः। द्विपाचतुंष्पाद्वस्माकुथ सर्वमस्त्वनातुरम् ॥ ९५॥

पदार्थ: -- हे मनुष्यो ! ( अहम् ) मैं ( यस्मै ) जित्र प्रयोजन के लिये ओषधी को ( सनानि ) अपाइता वा खेदता हूं वह ( सनिता ) खेादी हुई ( वः ) तुन की ( मा ) न ( रिषत् ) दुःस देवे जित्र से ( वः ) सुक्षारे और ( अस्माकम् ) इमारे ( द्विपात् ) दी पगवाले मनुष्य आदि तथा ( च- तुक्पात् ) गी आदि ( सर्वम् ) सम प्रजा सस ओषधी से ( अनातुरम् ) रोगों के दुःसी से रहित ( अस्तु ) हो हो ॥ ९५ ॥

भावार्थ: - जा पुरुष जिन ओषियों की खेर वह उन की जड़ न मेंटे जितना प्रयोजन है। उतनी लेकर नित्य रोगों के। इटाता रहे भीषियों की परम्परा की बढ़ाता रहे कि जिस से सब प्राणी रेगिंग के दुःशों से बस के सुखी होतें।। ८५ ।

भोषध्य इत्यस्य वरुणऋषिः। वैद्या देवताः। निचृद्नृष्टुप् छन्दः।गान्धारः स्वरः॥

क्या करने से जे। षिघों का विश्वान बढ़े यह वि० ॥

ओषंधयः समंवदन्त सोमेन मह राज्ञां । य-स्मै कृगोतिं ब्राह्मण स्तळ रांजन् पार्यामसि ॥ ९६ ॥

पदार्थः - हे मनुष्य छे।गो जे। ( से।मेन ) (राद्या) सर्वोत्तम से।मछता के (सह) साथ वर्समान (ओवधयः) ओवधी हैं उन के विद्यान के छिये आप छे।ग (मनवदन्त) आपस में संवाद करे। हे वैद्य ( राजन् ) राजपुरुष हम छे।ग (.ब्राक्षणः ) वेदें। और उपवेदें। का वेत्ता पुरुष (यस्मै) जिस रोगी के छिये इन कोषधिये। का म्रहण ( रूणोति ) करता है ( तम् ) उस रोगी के। रोग सागर से उन कोषधियों से ( पार्यानित ) पार पहुंचाते हैं ॥ १६॥

भावार्थः —वैद्य छोगें की योग्य है कि आपस में प्रक्रोशर पूर्वक निर-न्तर भोवधियें के ठीक २ जानसे रेशों से रोगी पुरुषों की पारकर निरन्तर हुसी करें। और देत इन में उत्तम विद्वान् है। वह सब मनुष्यें। की वैद्यक शास पढ़ावें।। ए६ ॥

नाशियत्रित्यस्य वरुण ऋषिः । मिष्यवरा देवताः । अनुष्ठुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

जितने राग हैं उतनी कोषधी हैं उन का सेवन करे यह विश् ॥

नाश्यित्री बलामस्याशैम उपिचतांमिस । अथौ शतस्य यक्ष्मांगां पाकारोरंसि नाशंनी

11 99 11

पदार्थ:— हे वैद्य लोगा! जा (बलायस्य) प्रिवृह हुए कफ की (अर्थसः) गुदेन्द्रिय की ठपाधि वा (उपिताम्) अन्य बहे हुए रेगों की (नाध-गित्री) नाज करने हारी (असि) ओषधि हैं (अधो) और जा (शत-स्य) असंख्यात (यहमाणाम्) राजरेगों भीर अर्थात् भगन्द्राद् और (पाकाराः) मुख रेगों भीर समीं का छेदन करने हारे शूल की (नाशनी) निवारण करने हारी (असि) है उस ओषधी को तुम लेग जाने।। ए।।

भाषार्थ: - मनुष्यां की ऐसा जानना चाहिये कि जितने रोग हैं उत नीही जन की नाश करने हारी भोषधी भी हैं इन भोषधियों की नहीं जा-मने हारे पुरुष रेगों से पीड़ित है।ते हैं। जे। रेगों की क्षीषधी जानें ती जन रेगों की निकृति करके निरम्तर सुखी होतें। ८९ ||

त्वां गन्धर्वा इत्यस्य वरुण माषिः। वैद्या देवताः। निचृ-

द्रमुष्टुप् छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ कीन २ कोषधी का सनम करता है यह बि०॥

त्वां गेन्ध्वां अंखन्ँस्त्वामिन्द्रस्त्वां बृहस्प-तिः । त्वामोषधे सोमो राजां विद्वान् यक्ष्मांद-मुच्यत ॥ ९८ ॥ पदार्थ:— हे मनुष्यो ! तुम लोग जिम लोपपी से रोगी ( घटनात्) सपरोग से ( अभुष्यत ) छूट जाय और जिम लोषपी को उपयुक्त करों ( त्वाम् ) उस की ( गन्धर्वा: ) गानिवद्या में कुशलपुत्तव ( असनम् ) ग्रहण करें ( त्वाम् ) उस की ( इन्द्र: ) परम ऐप्रवर्य से युक्त मनुष्य ( त्वाम् ) उस की ( इह्हपति: ) वेद्य जन और ( त्वाम् ) उस को ( सोम: ) सुन्दर गुणों से युक्त ( विद्वान् ) सब शास्त्रों का वेत्ता (राजा) प्रकाशमान राजा (त्वाम् ) उस ओवधी को खोदे ॥ ९८॥

भावार्थ:-जी कोई भोयधी जहों से, कोई शासा आदि से, कोई पु-हवों, कोई फलों भीर कोई मब अवयवों करके रोगों की बचाती हैं। उन ओषधियों का सेवन मनुष्यों की यथावत करना चाहिये॥ ९८॥

सहस्वेत्यस्य वरुण ऋषिः । ऋषिर्देवता । विराडनुष्टुण्डन्दः ।
गान्धारः स्वरः ॥

मनुष्यों की कवा काकी क्या काना चाहिये यह वि०॥

सहस्य में अर्ार्ताः सहस्य प्रतनायतः । सह-

#### स्व सर्वे पाप्मान्ध सहंमानास्यापधे ॥ ९९ ॥

पदार्थ:—( ओष्पे ) ओपधी के सदूस ओपघी विद्या की जानने हारी की जीवधी (महमाना) बल का निमित्त ( मिन ) है ( मे ) मेरे रे। गेरं का निवारण करके बल बहाती है जैने ( अराती: ) शत्रुओं को ( सहस्व ) सहन कर अपने (प्रनायतः) धेना युद्ध की हच्छा करते हुओं को (महस्व) सहन कर और ( मध्म् ) एवा ( पाटणाम्म् ) रे। गादि का ( सहस्व ) सहन कर भीर ( मध्म् ) एवा ( पाटणाम्म् ) रे। गादि का ( सहस्व ) सहन कर ॥ १९॥

भावार्धः - महायों की चाहिये कि ओ यथियों के सेवन से बल बढ़ा और प्रजा के तथा अपने शबुओं और पापी जता की बश में करके सब प्राणियों की सुसी करें॥ ८८॥

दीर्घागुस्त इत्पर्य यस्याक्षियः । वैद्या देवताः । विराइयुह्ती छन्दः । सध्यमः स्वरः ॥ मनुष्य कीते हे:के दूर्वरें। की कीते करें यह विरु ॥

## द्यीर्घायुंस्त ओषधे खिनता यस्मै च त्वा ख-नांम्यहम् । अश्वो त्वं द्यीर्घायुंर्भूत्वा शतवंल्शा वि रोहतात् ॥ १००॥

पदार्थ:—है (ओषपे) भोषि के तुल्य ओषियों के गुण देश जा-ननेहारे पुरुष जिस से (ते) तेरी जिस भोषि का (सनिता) मेवन करने हारा (अहम्) में (यस्मै) जिस प्रयोजन के लिये (च) और जिस पुरुष के लिये (सनामि) से दूं उस से तू (दीषांयुः) आधिक भवस्था वाला है। (अथे।) और (दीषांयुः) बड़ी अवस्था वाला (भूत्वा) है। का (त्वम्) तू जो (शतवस्था) बहुत अङ्कुरा से युक्त ओषि है (त्वा) उस की सेवन करके सुन्नी है। और (वि,राहतात्) प्रसिद्ध है। ॥ १०० ॥

भावार्थ: — हे मनुष्या तुमलाग ओषधियां के सेवन से अधिक अवस्था वाले हे। ओ और पर्म का आचरण करने हारे हे। कर मब मनुष्यां की ओ-षथियां के सेवन से दीर्घ अवस्था वाले करे। । १०० ।।

त्वमुत्तमासीत्यस्य बमण ऋषिः। भियजां देवताः । निचृदनृष्दुष्

💎 छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

फिर वह ओवियी किम मकार की है इस विश् ॥

त्वमुं त्तमास्योपधे तर्व वृत्ता उपस्तयः। उप-स्तिरस्तु स्नोऽस्माकं यो अस्माँ२॥ श्रीमदासं-ति॥ १०१॥

पदार्थ:— हे वैद्य जन (यः) जो ( शहनान्) हम को (अभिदासति) अभीष्ठ सुख देता है (सः) वह (त्यम्) तू ( शहनाकम् ) हमारा ( उप-स्तिः) संगी ( शहनु) हो जो ( उत्तमा ) उत्तम ( भोषचे ) ओषधी (असि) है (तव ) जिन्न को ( शृक्षाः) बट आदि वृक्ष ( उपस्तयः ) समीप इकट्ठें होने वाले हैं उस ओषधी से हमारे लिये सुख दे॥ १०६॥

भावार्थः -- मनुष्यां का चाहिये कि विरोधी दैश की ओवधि कभी न ग्रहण करें किन्तु जा दैशक शास्त्र जिसका की है ग्रह न हा धर्मीत्मा सब का नित्र सदीपकारी है उन से ओवधिविद्या ग्रहण करें ॥ १०१ ॥ मामेत्यस्य हिरण्यगर्भ ऋषिः। को देवता। निच्दार्थी

(मत्यस्य ब्रहरण्यमम ऋषः। का दवता । निष् चिष्ठपु क्रन्दः । धैवतः स्वरः ॥

अब किसिंखिये देखर की प्रार्थना करनी चाहिये यह विश् ॥

मा मां हिथ सीजानिता यः ष्टंथिव्या यो वा दिवंथ सुत्यधंमां व्यानंद् । यदचापदचन्द्राः प्रं-

थमो जजान कस्मैं देवायं ह्विषां विधेम ॥१०२॥

पदार्थ:-(यः) को (सत्यथमां) सत्यथमं वाला कगदी हवार (पृथिट्याः) पृथिवी का (जिनता) उत्यक्त करने वाला (वा) अथवा (यः)
को (दिवस्) सूर्य आदि जगत को (च) और (पृथिवी) तथा (अपः)
कल और वायु को (ट्यानट्) उत्यक्त कर के ट्याप्त होता है (चन्द्राः)
कीर को चन्द्रमा आदि लोकों को (जनान) उत्यक्त करता है। जिस (कः
स्मै) शुलस्वक्रय सुख करने हारे (देवाय) दिव्य सुलों को दाता विक्वानस्वक्रय देवार का (हविवा) ग्रहण करने योग्य मक्तियोग से हम लोग (विचेम) सेवन करें। वह जगदी हर (मा) मुक्त को (मा) नहीं (हिंसीत्)
कुसंग से ताहित न होने देवे ॥ १०२॥

भावार्थ:-- मनुष्यों को चाहिये कि सत्यधर्म की प्राप्ति और कीविश्व आदि के विश्वान के छिये परमेश्वर की प्रार्थना करें।। १०२।।

ग्रम्यावर्त्तस्वेत्यस्य हिर्ण्यगर्भ ऋषिः। अग्निद्वता।

निचृदुष्णिक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥

पृथिवी के पदार्थी का विज्ञान कैसे करना चाहिये यह विश् ॥

अभ्यावर्त्तस्व प्रथिवि युज्ञेन पर्यसा मह व-पान्ते । अग्निरिष्रितो अरोहत् ॥ १०३ ॥ पदार्थ:—हे मनुष्य ! तू नो (प्रियी) सूनि (यश्चेन) संगम के यो-ग्य (प्रयस्ता) कल के (सह) साथ वर्तती है उस को (सम्यावर्तस्य) दोनों ओर से शीध वर्ताव की निये जो (ते) आप के (वपाम्) बोने को (इ-बितः) प्रेरणा किया (अग्नः) अग्नि (अरोह्त्) स्थम करता है वह अग्नि गुण कर्म और स्थमाव के साथ सब को जानना चाहिये॥ १०३॥

आवार्धः - जे। एचिवी सब का आधार उत्तम रत्नादि पदार्थों की दासा जीवन का हेतु बिजुली से युक्त है उन का विद्यान भूगर्भ विद्या से सब न-मुख्यों को करना चाक्यि॥ १०६॥

अग्नेयस इत्यस्य हिर्ण्यगर्भ ऋषिः । ग्राग्निर्देवता । भुरिग्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ किस सिये अग्नि विद्या का क्षेत्र करना चाहिये यह वि०॥

## अग्ने यत्ते शुक्रं यच्चन्द्रं यत्पूतं यर्च युज्ञि-यम् । तद्देवभ्यो भरामसि ॥ १०४ ॥

पदार्थ:—ह ( अग्ने ) विद्वन् पुत्व ( यत् ) जो अग्निका ( शुक्रम् ) श्रीप्रकारी ( यत् ) जे। ( चन्द्रम् ) श्वत्र के समान आनग्द देने झारा ( य-त् ) जो ( पूतम् ) पवित्र ( च ) भीर ( यत् ) जे। ( यश्चिषम् ) यश्चानुष्ठान के योग्य स्वक्रप है ( तत् ) वह ( ते ) आप के और ( देवेम्यः ) दिठयगुण होने के लिपे ( भरामसि ) इम टेग्ग घारण करें।। १०४।।

भावार्थ: -- मनुष्यों को चाहिये कि ग्रेच्ठ गुण और कर्मी की विद्धि के खिये बिजुली आदि अपन विद्या की विचारें || १०४ ||

इषम्जीमित्यस्य हिरण्यगर्भ क्षाविः। विद्वान् देवता। विराद् ब्रिष्टुप्छन्दः । धैवतः स्वरः॥

अब ठीक र आहार बिहार करें बह वि० ॥

## इष्मूर्जंमहमित आदंमृतस्य योनि महिषस्य धारांम् । आ मा गोषुं विश्वत्वा तन्षु जहांमि मेदिमनिराममीवाम् ॥ १०५॥

पदार्धः — हे मनुष्यो जैसे (अहम्) मैं (इतः) इस पूर्वोक्त विद्युत्त स्वक्रप से (आदम्) भेगाने योग्य (इषम्) अन्न (ऊर्जिम्) पराक्रम (महिषस्य) बड़े (ऋतस्य) सत्यके (योनिम्) कारण (धाराम्) धारण करने वाली वाणी को प्राप्त होकं जैसे अन्न और पराक्रम (मा) मुक्त को (आविश्रतु) प्राप्त हो जिन से मेरे (गेःषु) इन्द्रियों भीर (तनूषु) शारि में प्रविष्ट हुई (सेदिम्) दुःख का हेतु (अनिराम्) निम्न में अन्न का भोजन भी न कर सके ऐनी (अगीवाम्) रोगों से उत्यन्न हुई पीड़ा को (आ, जहािन) के इता हूं वैसे तुम लेग भी करें।॥ १०५॥

भाधार्थ: — मनुष्यां के। चाहिये कि अग्नि का जी वीर्यं आदि से युक्त स्वक्रप है उस के। प्रदीप्त करने से रे।गें का नाश करें। इन्द्रिय और शरीर के। स्वस्थ रेगा गहित करके कार्यं फारण की जानने हारी विद्यायुक्त बाणी के। प्राप्त होवें और युक्ति से माहार विहार भी करें।। १०५॥

ग्रग्ने तबत्यस्य पायकाग्निक्षिः। अग्निर्देवता । निचृत्पाङ्कि-

इछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥

मनुष्यां का कैसा है।ना चाहिये यह ति।।

अग्ने त<u>व</u> श्रवो वयो महि भ्राजन्ते अर्च-यो विभावसो । वृहंद्रानो शवंसा वाजंसुक्थ्युं दर्धासि टाशुषे कवे ॥ १०६॥

पदार्थः - हे ( सहद्रानी ) भागन के समाग अत्यन्त विद्याप्रकाश से युक्त (विभावसी ) विविधप्रकार की कान्ति में वसने हारे (कवे ) अत्यन्त

बुद्धिमान् (अन्ते) अधिन के समान धर्ममान विद्वान् पुरुष बिस से आप (श्वसा ) बस के साथ (दाश्वे) दान के येग्य बिद्धार्थी के सिपे (स्वस्थम् ) कहने येग्य (बाजम्) विद्वान की (द्यासि ) धारण करते है। इस में (तव) आप का अग्नि के समान (महि) अति पूजने येग्य (श्वसः) सुनने येग्य शब्द (वयः) यौवन और (अर्थयः) दीसि (आजन्ते) प्रकाशित होती है॥१०६॥

भाषार्थ:-जेर मनुष्य अन्ति के समान गुणी और आहीं के तुस्य मेष्ठ की तियों से मकाशित होते हैं वे परीयकार के खिये दूनरें की विद्या विनय और धर्म का निरन्तर उपदेश करें। १०६॥

पावक्षवर्षत्यस्य पावकाग्निकंषिः । विद्वान् देवता ।
भारिगार्षी पङ्क्तिइछन्दः । पश्चमः स्वरः ॥
भारा विसाः सन्दानी के प्रति क्या २ करें यह विषय भगले
मन्त्र में कहा है ॥

पावकवंचाः शुक्रवंचा अन्नवर्चा उदियर्षि मानुनां। पुत्रो मातरां विचर्ननुपाविस पृणिश्च रोदंसी उमे ॥ १०७॥

पदार्धः — हे मनुष्य जैसे (पुत्रः) पुत्र ब्रह्मचर्णात् भाष्रमों में (विचरम्) विचरता हुमा विद्या की प्राप्त होता और (भानुना) प्रकाश से (पावकः वर्षाः, शुक्रत्रचाः) विजुली और सूर्य के प्रकाश के समाम न्याय करने और (भनुनवर्षाः) पूर्ण विद्याऽभ्यास करने हारा और जैसे (सभे) देखों (री-दसी) आकाश और पृथ्विती परस्पर सम्बन्ध करते हैं जैसे (स्थिते) विद्या को को प्राप्त है। ता राज्य का (प्रणक्ति) सम्बन्ध कर्ता और (मातरा) माता पिता की (स्थावित) रक्ता कर्ता है इस से तुष्मांत्मा है।। १०९ ।।

भावार्थ:-- माता पिताओं को यह अति एवित है वि एन्तानें को एत्यक कर बाल्याबस्था में आप शिक्षा दे ब्रह्मचर्य करा आचार्य के कुछ में भेज के विद्याबुक्त करें। सन्तानें का चाहिये कि विद्या और अच्छी

शिक्षा से युक्त हो और पुरुषार्थ से ऐश्वर्य की बढ़ा की अभिनान और न-स्सरका रहित प्रीति से नाता पिता की नन वाणी और कर्म से यथावत् सेवा करें।। १०९॥

> कर्जीनपादित्यस्य पायकारिनर्ऋषिः । स्रारिनर्देवता । निचृत् पङ्क्तिइस्तर्मः । पञ्चमः स्वरः ॥ माता विता और पुत्र कैते हो इत विषय का हपः॥

ऊजी नपाज्जातवेदः सुश्चास्तिमिर्मन्दंस्व धीतिभिर्हितः। त्वे इषः संदंधुर्भूरिवर्षसिश्चत्रो-तंयो वामजाताः॥ १०८॥

पदार्थ:—है (जातवेदः) बुद्धि और धन से युक्त पुत्र जिस (त्वे)
तुक्त में (भूरिवर्षतः) बहुत प्रशंना के योग्य ह्रवों से युक्त (वित्रोतयः)
आइवर्ष के तुल्य ग्ला आदि कर्म्म करने वाली (वामजाताः) प्रशंना के
योग्य कुलों वा कर्मों में प्रसिद्ध विद्यापिय अध्यापक माता आदि विद्वान्
क्षियें (इषः) अलों की (संद्धुः) धरें भीजन करावें से। तू (श्रास्तिनिः)
उत्तम प्रशंसायुक्त कियाओं के साथ (धीतिभिः) अङ्गुल्यिं से बुलाया हुआ। (कर्जः) (नपात्) धर्म के अनुकूल पराक्रम्युक्त सब के हित की धारण सदा किये हुए (मन्दस्व) आनन्द में रह ॥ १०८॥

भावार्थ: — जिन कुमार और कुमारियों की माता विद्याप्रिय विद्वाम् हैं। वे ही निरम्तर सुख की प्राप्त होते हैं और जिन माता विताओं। के स-स्तान विद्या अच्छी शिक्षा भीर ब्रष्टा कर्य सेवन से शरीर भीर भात्मा के बल से युक्त धर्म का आवर्ण करने वाले हैं वे ही सदा सुखी हैं। ॥ ५०८॥

इरज्यानित्यस्य पावकारिनर्ऋषिः । आरिनर्देवता । निष्ट्रार्षी पङ्क्तिरछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ मनुष्य कैना हे। यह विषय अगले मंत्र में कहा है ॥

## इरज्यन्नंग्ने प्रथयस्य जन्तु भिर्मे रायों अ-मर्त्य । स दंर्श्तस्य वपुषो विराजिसि पृणक्षिं सा-नुसिं क्रतुंम् ॥ १०९॥

पदार्थ — है ( अनत्ये ) नाश और संसारी मनुष्यें। के स्वसाव से गहिस ( अभे ) अग्नि के ममान पुरुषार्थी जो ( इरज्यन् ) ऐक्वर्यं का संखय
करते हुए भाष ( दशंतस्य ) देखने येग्य ( वपुषः ) रूप की ( सानतिम् )
मनातन ( ऋतुम् ) बुद्धि का ( एणिक्ष ) संबन्ध करते है। और उनी बुद्धि
में विशेष कर के ( विराजिम ) शेरिभित होते हैं। ( सः ) से। अग्य (अस्मे)
हम छै।गें। के लिये ( जन्तुभिः ) मनुष्यादि प्राणियें। से ( रायः ) धनें। का
( प्रथयस्व ) विस्तार की जिये ॥ १०९ ॥

भाषार्थः — जो पुरुष मनुर्थों के लिये सनातन वेदिविद्या की देता और सुन्दर आधार में विराजमान है। वही ऐश्वर्य की प्राप्त है। के दूनरें के लि-ये प्राप्त करा सकता है।। १०९॥

> इष्कर्तारमित्यस्य पावकाग्निर्ऋषिः । विद्वान् देवता। आर्थी पङ्क्तिइछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ काम पुरुष परीपकारी हे।ता है इस विषय का उप्र।।

ड्रष्ट्रक्तारंमध्वरस्य प्रचेतसं क्षयंन्तु र्ध्यासे महः। रातिं वामस्यं सुभगां महीमिषं दर्धासि सानसिक्षर्यिम् ॥ ११०॥

पदार्थः — हे विद्वान् पुरुष जी। आप (अध्यरस्ये) बढ़ाने ये। व्य यज्ञ के (इ-क्रुक्तारम् ) सिद्ध करने वाले (प्रचेतसम्) उत्तम बुद्धिमान् (बामस्य) प्रशंसित (महः) बड़े (राधसः) धन के (रातिम्) देने और (स्वन्तम्) निवास करने वाले पुरुष और (सुभगाम्) सुन्दर एड्वर्यं की देने हारी (महीम्) एथिबी तथा (इयम्) अन्त आदि की और (सानसिम्) प्राचीन (रियम्) धन की (दथाति) भारण करते है। इस से इम लोगों की सत्कार करने योग्य हो ॥ १९०॥

भावार्थः—जा ननुष्य जैसे अवने लिये द्यंत की इच्छा करे वैसे ही दू-सरीं के लिये भी करे वहीं आप्त सरकार के येण्य देखें ॥ ११०॥ ऋतावानमित्यस्य पावकारिनर्ऋषिः।अग्निर्देवता । स्वराद्यार्थी

पङ्क्तिइछन्दः। पश्चमः स्वरः॥

मनुष्यों की किन का अनुदार करना चाहिये यह विषय अगले मन्त्र में कहा है।

ऋतावानं महिषं विश्वदंशतमाग्नि सुम्नायं दिधरे पुरो जनाः । श्रुत्कंर्गा असप्रथस्तमं त्वा गिरा दैठ्यं मानुषा गुगा ॥ १११ ॥

पदार्थ:—है मनुष्य जैसे (जनाः) विद्या और विद्यान से प्रसिद्ध मनुष्य (गिरा) वाणीसे (सुम्नःय) हुत के लिये (दैश्यम्) विद्वानों में कुश्चल (सुम्कणंम्) बहुस्रुत (विश्वदर्शतम्) सब देखने हारे (सप्रथस्तमम्) अत्यन्त विद्या के विस्तार के साथ वर्त्त मान (स्नामामम्) बहुन सत्याः चरणं से युक्त (महिषम्) बहु (अगिनम्) विद्वान् के। (मानुषा) मनुष्यां के। (युगा) वर्षं वा सत्ययुग आदि (पुरः) प्रथम (द्धिरे) भारण करते हुये वैसे विद्वान् के। और इन वर्षों के। तू भी भारण कर यह (त्थां) तुभी सिखाता हूं। १११।।

भाषार्थः — इस सम्त्र में बाचकलु० - जा सरपुरुष है। शुके हैं। उन्हीं का अनुकरण नमुख्य लेग करें अन्य अधिम यें। का नहीं । १११॥

> म्राप्पायस्वेत्यस्य गोतम ऋषिः। सोमो देवता। निचुद्गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥ राजपुरुष क्या करके कैंदे हों यह वि०॥

### आ प्यांयस्व समेंतु ते वि्रवतः सोम्रवण्यम्। भवा वाजंस्य सङ्गर्थे ॥ ११२ ॥

पदार्थ:—ह ( छाम ) चन्द्रमा के समान कान्ति युक्त राजपुत्तव जैसे साम गुण युक्त विद्वान् के संग से ( ते ) तेरे लिये ( वृष्यम् ) वीर्यपराक्रम बाले पुत्तव के कर्म का ( विश्वतः ) सब ओर से ( समेतु ) संगत है। उस से आप ) आप्यायस्त्र ) बिह्मे (वाजस्य) विद्वान और वेग से संपान के जान-ने हारे ( संगये ) युद्ध में विजय करने बाले ( भव ) हूजिये ॥ ११२ ॥

भावार्थः — राजपुरुवे का नित्य पराक्षण बदा के शतुकों से विजय प्राप्त देशना चाहिये ॥ ११२ ॥

सन्त इत्यस्य गोतम ऋषिः । सोमो देवता । भूरिगार्षी पङ्क्षिद्दश्चन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

धरीर और भारमा के बल से युक्त पुरुष किस की प्राप्त होते हैं यह विश् ॥

सन्ते पर्याथिसि समुयन्तु वाजाः संदृष्णयान्य-भिमातिषाहेः । आप्यायमानो अमृताय सोम-दिवि श्रवांथस्युत्तमानि धिष्व ॥ ११३ ॥

पदार्थ:—हे ( ने न ) शान्तियुक्त पुरुष जिस ( ते ) तुन्हारे छिये ( पयांति ) जल वा तुन्ध ( चंपन्तु ) प्राप्त हे हिं ( अभिमातियाहः ) अभि-मानयुक्त शतुओं के जहने वाले ( वाजाः) धनुर्वेद के विश्वान ( सम् ) प्राप्त है। वें ( न ) और ( वृष्यपानि ) पराक्षन ( सम् ) प्राप्त हो वें सो ( जाण्याय-मानः ) अच्छे प्रकार बद्ते हुए भाग ( दिवि ) प्रकाशस्त्रक्षण देश्वर में (अस्-साम ) ने कि के छिये ( चक्षमानि, श्रवांति ) उक्षम अवदें। के ( चिष्ट्य ) चारण की किये | १९६ |।

भाषार्थः — जा मनुष्य शरीर जातना के बल की नित्य बढ़ाते हैं वे योगाभ्यास से प्रमेश्वर में नेश्व के जानन्द की प्राप्त होते हैं।। १९३।। आप्यायस्वेत्यस्य गोतम ऋषिः। सोमी देवताः। आप्यार्थिणक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ संसार में कीन वृद्धि की प्राप्त होता है यह वि०॥

## त्राप्यांयस्व मदिन्तम सोम्विश्वेभिर्धशु-भिः। भवांनः सुप्रथंस्तमः सखां वृधे॥११४॥

पदार्थ:—है ( मदिन्तम ) अत्यन्त आनन्दी ( से।म ) ऐश्वर्य व। छे पुरुष आप ( अंशुभिः ) किरणें। से सूर्य के समान (विश्वेभिः ) सब साधनें। से ( साध्यायस्य ) वृद्धि की प्राप्त हूजिये ( सप्रध्यतमः ) अत्यन्त विस्तार- युक्त सुल करने हारे ( सला ) मित्र हुए ( नः ) हमारे ( वृधे ) बढ़ाने के छिये ( भव ) तत्थर हूजिये ॥ १९४॥

भावार्धः-इस संगार में सब का हित करने हागा पुरुष सब प्रकार से वृद्धि की प्राप्त होता है ईच्ची करने वाला नहीं || १९४ ||

आत इत्पस्य वत्सार ऋषिः। स्राग्निर्देवता । निचृद्गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः ॥

मनुष्यक्षेत्र किनके वश में करके आनन्द के पाप्त है। यें यह विश्रा आ तें वृत्सो मनां यमत्परमाचित्मधस्थांत्।

#### ग्राने त्वांकांमया गिरा ॥११५॥

पदार्थ:—हे (अग्ने) अग्नि के मनान तेजस्वी विद्वान् पुरुष (त्था-द्वामण ) तुम की कामना करने के हेतु (गिरा) वाणी से जिम (ते) तेरा (मनः) चित्त जैसे (परमात्) अच्छे (सथस्थात्) एक से स्थान से (चित् ) भी (वत्नः) बछड़ा गी की प्राप्त हे वि वैसे (आ, यमत्) स्थिर होता है से तू मुक्ति की वर्षों न प्राप्त है वि ॥ १९५॥ भावार्थ:-मनुष्यों को चाहिये कि मन और वाणी को सदैव अपने दश में रक्कें॥ १९४॥

> नुभ्यन्ता इत्यस्य विरूप ऋषिः । आग्निर्देवता । गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥ अब राजा क्या करे यह त्रिषय अगले मंत्र में कहा है॥

# तुम्यं ता अङ्गिरस्तम् विश्वाः सुक्षितयः पृथंक्। य्रोये कामांय यमिरे॥ ११६॥

पदार्थ: — है ( अङ्गिरस्तम ) अतिशय कर के सार के प्राह्क (अग्ने ) प्रकाशमान् राजन् जो (विश्वा: ) मब ( सुक्षितयः ) श्रेष्ठ मनुष्यां बाखी प्रजा (प्रथक्) अलग (कामाय ) इच्छा के साधक (तुभ्यम् ) तुग्हारे लिये (येनिरे ) प्राप्त है।वे (ताः ) उन प्रजाओं की आप निरन्तर रक्षा की जिये ॥ ११६ ॥

भावार्थः — जहां प्रजा के लोग धर्मात्मा राजा की प्राप्त है। के अपनी अपनी इच्छा पूरी करते हैं वहां राजा की वृद्धि क्यों न है। वे ॥ ११६॥ अजिन्दिन्यस्य प्रजापति ऋषिः। अजिन्दिन्याः। गायत्री-

छन्दः। षड्जः स्वरः ॥

फिर मनुष्य छे। ग कैने है। कर वया २ करें इस वि० ॥

## अग्निः प्रियेषु धामंसु कामों भूतस्य भव्यं-स्य । सुमाडेको विराजाति ॥ ११७॥

पदार्थ:—ने मनुष्य (सम्राट्) सम्यक् प्रकाशक (एक:) एक ही अन्यक्षाय परमेश्वर के स्टूश (कामः) स्वीकार के योग्य (अन्तिः) अनित के समान वर्त्तमान सभापति । भूतस्य) हो चुके और (भठ्यस्य) आनेवाले समय के (प्रियेषु) इष्ट (धामछ) जन्म स्थान और नामें। में (विराजति) प्रकाशित होते वही राज्य का अधिकारी है।ने योग्य है।। १९७ ॥

भावार्थः—इस मन्द्रमें बावबतुः—जिस्मुख परश्रास्त्रक के मुक्क कर्म और स्वप्नार्था के अमुकूछ अपने मुक्क कर्म और स्वप्ताव करते हैं वे ही क जवर्ती राज्य जीगने के योग्य देशते हैं। १९६॥

इस अध्याय में को, पुरुष, राजा, प्रजा, खेती और पठन पाठन जादि कमें का वर्णन है इस से इस अध्याय के अर्थ की पूर्व अध्याय के अर्थ के साथ संगति समक्षनी चाहिये ॥

यह यजुर्वेद भाष्यका बारहवां अध्याय पूरा हुआ ॥ १२ ॥



#### त्राय त्रयोदशाऽध्यायारम्भः॥

# त्रोम् विश्वांनि देव स वितर्दुरिता<u>नि</u> परां-सुव। यद्<u>मद्रं</u> तन्न आ सुवं॥

तत्र मि गृह्णामीत्याद्यस्य बत्सार् ऋषिः। अग्निद्वता।
आर्ची पर्क्षक्तइह्नदः। पञ्चमः स्वरः॥
मब तेरहवे अध्यय का प्राप्तम है उन के प्रथम मंत्र में मनुष्या की पहली
धवस्था में क्या र कामा चाहिये यह विषय कहा है॥
मियं गृह्णाम्यग्ने अग्निक ग्रायम्पोषांय मु
प्रजास्त्वायं मुवीय्याय। मासुं देवताः सचन्ताम्
॥ १॥

पदार्थ:- हे कुमार वा कुमारिया जैने मैं ( अग्ने ) पहिछे ( मिय ) मुक्त में ( राण: ) विकास आदि धन के ( पे।वाय ) पृष्टि ( शुप्रजास्त्वाय ) सुन्दर प्रत्रा के के लिये और ( सुनीट शेष ) रे।गर्शहत सुन्दर पराक्रम होने के अर्थ ( अश्चिम् ) उत्तम शिद्धान् के ( ग्रह्णानि ) घहण करता हूं जि स से ( माम् ) मुक्त के ( उ ) ही ( देवता: ) उत्तम विद्वान् वा उत्तन गुण , सचन्ताम् ) निह्नं वैसे तुम होग की करी ।। १॥

भावाधी:-- इस मन्त्र में बामकलुक - मनुष्टी की यह उचित है कि झ-

कर्म और इंश्वर की उपासना तथा ब्रह्मकान के। स्वीकार करें। जिस से ब्रिष्ठ गुण और आप्त विद्वामीं की प्राप्त है। के उत्तम धन सन्तानीं और परा-कन का प्राप्त है। वें॥ १॥

चापां पृष्ठमित्यस्य वत्सार् ऋषिः। अग्निर्देवता। विराद् श्चिष्टुप्छन्दः।धैवतः स्वरः॥ अब परमेश्वर की उपाचना का विश्व।

# अपां प्रष्ठमंसि योनिर्ग्नेसंमुद्रम्भितः पिन्वं-मानम् । वर्धमानो मृहाँ २॥ आ च पुष्करे दि वो मात्रया वश्मिगा प्रथस्व ॥ २ ॥

पदार्थ:—हे विद्रम् पुरुष जी तू (अभितः) सब और से (अपाम्) सर्वत्र ह्यापक परमेश्वर झाकाश दिशा बिजुली और प्रासीं का जलों के (एछम्) अधिकरण (समुद्रम्) आकाश के समान सागर (विन्वमानम्) सींचते हुए समुद्र की (अग्नेः) बिजुली आदि अग्नि के (योनिः) कारण (दिवः) प्रकाशित पदार्थी का (सात्रया) निर्माण करने हारी बुद्धि से (पुटकरे) हृद्दरूप अन्ति की (वर्षमानः) उन्नित की प्राप्त हुए (च) और (सहान्) नव श्रेष्ठ वा गव के पूज्य (अिन) हो से भाग हमारे लि

भावार्थः — मनुष्यें की जिस सत्, चित् और आनन्दस्वद्वाप, मस जन्मत् का रचने हारा, सर्वत्र ध्यापक, सब से उत्तम और सर्वश्रिक्तमान् अस्त की उपासना से सम्पूर्ण थिद्यादि अनन्त गुण प्राप्त है।ते हैं उसका सेवन क्यों न करना चाहिये ॥ २ ॥

ब्रह्मजज्ञानिमित्यस्य घतसार ऋषिः। आदित्यो देवताः। आर्षी ब्रिष्टुण्डन्दः।धैयतः स्वरः॥

मनुष्यें। की किन स्वस्तव वाला अस्त उपासना के येश्य है यह विश् ॥

## ब्रह्मं ज<u>ज्ञानं प्रंथमं पुरस्ताहिसीम</u>तः सुरुची वेन आंवः ।सबुध्न्या उपमा अंस्य विष्ठाः मतश्च यो<u>नि</u>मसंतर्च वि वंः ॥ ३॥

पद्रार्थ:-जो (पुरस्तात्) सृष्टि की आदि में (जञ्चानम्) सब का उन्त्यादक भीर ज्ञाना (प्रयमम्) विस्तार युक्त और विस्तार कर्ता (ब्रह्म ) सब से बहा जो (ब्रह्म :) सुन्दर प्रकाशयुक्त और विस्तार कर्ता (ब्रह्म ) सब से बहा जो (ब्रह्म :) सुन्दर प्रकाशयुक्त और सुन्दर हिंच का विषय (वेन:) ग्रहण के येग्य जिम (अस्य) इम के (ब्रुप्टन्याः) जल सम्बन्धी आकाश में वर्त्तान मूर्यं, चन्द्रमा, पृथिशी और नक्षत्र भादि (विष्ठाः) विविधस्थितों में स्थित (उपमाः) इंश्वर ज्ञान के दृष्टान्त लेक हैं उन सब के (सः) बहु (आबः) भवनी द्यापि से आच्छाद्म करता है वह इंश्वर (विभीमतः) मर्घादा से (सतः) विद्यमान देखने येग्य (च) और (असनः) अद्यक्त (च) और कारण के (योनिम्) आकाशस्य स्थान को (विवः) ग्रहण करता है उनी ब्रह्म की उपासना सब लेगों को नित्य अवस्य करनी चाहिये।। ३॥

भावार्थ:—जिन ब्रह्म के जानने के लिये प्रमिद्ध और अप्रिनिद्ध सब लोक दूष्टान्त हैं जो सर्वत्र ठग्राप्त हुना सब का आवरण और सभा का प्र-काश करता है और सुन्दर नियम के साथ अपनी २ कक्षा में सब लोकों की रखता है वही मन्तर्यांनी परमात्मा सब मनुद्यों के निरन्तर उपासना की योग्य है इस से अन्य कोई पदार्थ मेवने योग्य नहीं ॥ ३॥

हिरण्यगर्भइत्यस्य हिरण्यगर्भ ऋषिः। प्रजापतिर्देवता ।

आर्षी त्रिष्ठुप्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ फिर वह कैसा है इस विषय का उपदेश भगले मन्त्र में किया है ॥

हिर्ण्यगर्भः समंवर्त्तताग्रे मूतस्यं जातः पः तिरेकं आसीत्। स दांधार प्रथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवायं हृविषां विधेम ॥ ४॥ पदार्थ: — हे मनुष्णो जैसे इस छाय जा इस ( भूतस्य ) उत्वन्न हुए सं-सार का ( जातः ) रचने और ( पति: ) पालन करने हारा ( एकः ) सहाय की अपेक्षा से रहित ( हिरण्यगर्भः ) सूर्यादितेजामय पदार्थों का नाधार ( अग्रे ) जगत् रचने के पहिछे ( समवर्णत) वर्णमान ( आसीत् ) या (सः) वह ( इनाम् ) इस संवार का रचके ( उत ) और ( पृथितीम् ) प्रकाशर-हित और ( द्याम् ) प्रकाशसहित सूर्णादिछे को को ( दाधार ) धारण कर-ता हुना उस ( कस्मे ) सुखद्भप प्रजापालने वाले (देवाय) प्रकाशमान पर-माल्मा को ( इविया ) आत्मादि सामग्री से ( विधेन ) सेवा में तत्वर हों। वैसे तुन लोग भी इस परमारमा का सेवन करें। ॥ ४ ॥

भावार्थ:- है मनुष्या तुम की ये। यह है कि इस मिनद्व सहि के रचने से प्रथम परमेश्वर ही विद्यमान था जीव गाढ़ निद्रा सुष्ठित में छीन और अ सत् का कारण अत्यन्त सूक्ष्मावस्था में आकाश के समान एकरस स्थिर था जिसने सब जगत की रचके धारण किया और अन्त्यममय में प्रलय करता है उसी परमात्मा की उपामना के ये। य माना ।। ।।

द्रप्स इत्यस्य हिरग्पगर्भ ऋषिः । ईप्रवरो देवता । विराह्णार्षी श्रिष्टुच्छन्दः । गान्धारः स्वरः । फिर वह कैना है यह विश्रा

द्रप्तश्चस्कंन्द पृथिवीमनु द्यामिमं च योनि-मनु यरच पूर्वः । सुमुनं योनिमनुं संचरंन्तं द्रप्तं जुंहोम्यनुं सुप्त होत्रां ॥ ५॥

पदार्थः — हे मनुष्ये जैसे में जिन के (सप्त) पांच प्राण मन भीर आत्मा ये सात (हे।त्राः) अनुग्रहत्रकः ने हारे (यः) जो (इमाम्) इस (प्रियोम्) पृथिती (द्याम्) प्रकाश (च) भीर (ये।तिम्) कारण के अनुकूल जो (पूर्वः) सम्पूर्ण स्वरूप (दूष्मः) आतन्द और उत्साह के। (अनुकूल ता से (चस्कन्द) प्राप्त हे।ता है उस (ये।तिम्) स्थान के (अनुकूलता से (चस्कन्द) प्राप्त हे।ता है उस (ये।तिम्) स्थान के (अनुकुलता से (संवर्त्तम्) संवारी (समानम्) एक प्रकार के (दूर्

एनम् ) मर्वत्र अभिवश्य आजन्द की मैं (अनुजुद्देशनि) अनुकूल ग्रहण करना हूं वैदे तुम लेग्ग भी ग्रहण करी ॥ ५॥

भावार्थ:—हे मनुष्यो तुम की चाहिये कि जिस जगदी प्रवर के भानग्द भीर खक्र का सबंब लाभ होता है जन की प्राप्ति के लिए ये। गाम्यास करी। । ५ ।।

नमोऽस्तिवत्यस्य हिर्ण्यम में ऋषिदेवता च । सुरिगुष्णिक् छन्दः । ऋष्मः स्वरः ॥ मनुष्णे के। संस्कार में कैमे वर्तना चाहिये यह निष्णे॥

नमें। उस्तु मुपेंभ्यो ये के चं पृथिवीमतं । ये + अन्तरिक्षं ये दिवि तेभ्यः मुपेंभ्योनमंः ॥ ६॥ +

पदार्थ: — की (के) कोई इस जगत् में लेक लेक लेक और माणी हैं (तेम्य:) उन (सर्पेम्य:) लेकों के जंदों के लिये (नम:) कक (अ स्तु) हो (ये) जी। (अन्तिश्चि) आकाश में (ये) जी। (दिवि) प्रकाश मान सूर्य आदि लेकों में (च) और (ये) जी। (एथियीम्) भूनि के (अनु) जायर चलते हैं उन (सर्पेम्य:) प्राणियों के लिये (नम:) कक प्राप्त है। वे।। ६।।

भावार्थः - इ मनुष्यो जितने छाक दीख पड़ते हैं भीर जी नहीं दीख पड़ते हैं वे सब अपनी र क्क्षा में नियम से स्थिर हुए भाकाश मार्ग में पूर् मते हैं उन सबी में जा प्राणी चलते हैं उन के लिये अन्त भी ईप्रधा ने रचा है कि जिस से इन सब का जीवन होता है इन बात की तुम छाग जाने। !! ६!!

या इषकं इत्यस्य हिरण्यगर्भ ऋषिः। स एक देवता च । अनुष्ठुप्छन्दः।
गान्धारः स्वरः॥

फिर नमुखीं की कीता होना चाहिये इस विषय का उपन ॥

# या इषंवो यातुधानांनां ये वा वन्सपता है। रतं । ये वांवटेषु शरंते तेम्यंः सपेंम्यो नमंः॥०॥

पदार्थ: — हे मनुष्ये ! तुन छे। ( याः ) जे। ( यात्यानानाम् ) प-राये पदार्थे। की प्राप्त हे। के धारण करने वाले जने। की ( स्वतः ) गति है ( वा ) अथवा ( ये ) जे। ( वनस्पतीन् ) बट आदि धनस्पतियों के (अनु) आजित रहते हैं और ( ये ) जे। ( वा ) अथवा ( अवटेषु ) गुप्तमार्थों में ( शेरते ) से। ते हैं ( तेभ्यः ) उन ( सर्पेभ्यः ) चंचल दुष्ट प्राणियों के लिये ( नमः ) वजा चलाओं [ 9 ]

भावार्थ: - सनुष्यों की चाहिये कि जी मार्गी और बनें में उचक्की दुष्ट प्राची एकान्त में दिन के समय सेते हैं उन हाकुओं। और सर्वी की शस्त्र, की विध आदि से निवारण करें। 1991

ये वामीत्यस्य हिरण्यमर्भ ऋषिः । सूर्य्या देवता । निचृद्रनुष्टुप् छन्दः ।मान्धारः स्वरः ॥

फिर मनुष्यों की कंटक और दुब्ट प्राणी कैसे इटाना चाहिये यह विव ॥

ये वामी रोचने दिवो ये वामूर्यंस्य गुरिमषुं। येषां मुप्सु सदंकृतं तेभ्यः सुपेभ्यो नमः॥ = ॥

पदार्थ:— हे मनुष्या (ये) जी (अमी) वे परे। स में रहने वाले (दिवः) बिजुली के (राचने ) पकाश में (वा ) अपवा (ये ) जी (सूर्वस्व ) मूर्व की (रिम्पु ) किरणों में (वा ) अथवा (येपाम् ) जिन का (अट्यु) जलें में (सदः ) स्थान (कनम् ) बना है (तेम्पः ) तन (सर्पेम्पः ) दुष्ट प्राणियों की (नमः ) वज्न से गारित ॥ दा।

भावार्थ: (सनुष्यें की चाहिये कि जी जलों में भाकाश में दुष्ट प्राणी वा सर्प रहते हैं उन की शक्षां से निवृत्त करें)। ८॥

कृणुष्वेत्मस्य बामदेव ऋषिः। स्रामित्वेवता। भारक् पङ्क्तिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥ राजपुष्तवें के। शत्रु कैने बांधने वाहिये यह विवः॥

# कृणुष्व पाजः प्रसितिं न पृथ्वीं याहि राजे-वामंवाँ २॥ इमेन । तृष्वीमनु प्रसितिं द्रूगानोऽ-स्तांसि विध्यं रक्षसस्तिपष्ठिः ॥ ९ ॥

पदार्थ:—हे सेनापते भाष (पाजः) बल को (स्युग्ध) की जिये (प्रिनितिम्) जाल के (नः) मनान (एर्ग्डीम्) भूम को (याहि) प्राप्त हु जिये जिन से भाष (भस्ता) फेंकने बाले (अनि) हैं इस से (इमेन) हाची के माथ (अम्यान्) बहुन दूतों वाले (गजेत्र) राजा के समान (तिपिन्धेः) अल्यन्नदुःखदायी शक्कों से (प्रिनितिम्) फांनी की मिद्ध कर (स्थाः) शत्रुओं की (द्रूणानः) सारते हुए (तृष्टीम्) शीघ्रा (अनु) सन्मुख हे कर (विष्य) ताहना की जिये ॥ ए॥

आयू। थी: -- इस मन्त्र में उपमालंग-सेनापति की चाहिये कि राजा के समान पूर्ण बल से युक्त है। अनेक फोकियों से शत्रुओं। की बांघ उनकी बाण आदि शक्षों से ताहना दें और बंदीगृह में बन्द करके श्रेष्ठ पुनवें की पाली॥ टा।

तव अमास इत्परम वामदेव ऋषिः। अभिनर्देवता। भुरिक् पङ्क्तिइछन्दः। पश्चमः स्वरः॥ फिर वह सेनापति क्या करे यह विश्रा

तवं भ्रमासं आशुया पंतन्त्यतुं स्पृश धृष-ता शोशुंचानः । तपूंळव्यग्ने जुह्वा पत्ङ्गान-संन्दितो विसृंज विष्वंगुल्काः ॥ १०॥

पदार्थ: — हे (अन्ते) अनि के समान तेजस्त्री सेनापते (शाशुक्तनः) अत्यन्त पवित्र आचरण करने हारे आप जे। (तव) आप के ( अनामः ) अनण शील बीर पुरुष जैसे ( विष्वक् ) सब ओर से (आशुका) शीम्र क- लने हारी ( शरका: ) बिजुली की गतियां वैमे ( पनिन ) श्येनपक्षी के स-मान शत्रुओं के दल में तथा शत्रुओं में ।गाते हैं उन की ( धृषता ) हुड़ सेना में ( अनु ) अनुकूल स्एश ) प्राप्त हूं जिये और ( अमन्दिन: ) अख पिहत हुए । जुहूर । घो के इयन का माधन लघट अग्नि के (तपूंषि ) तेज के मुमान शत्रुओं के जाउर कब भीर से बिजुओं की ( विस्त ) दें। हिमे और ( पतङ्ग न् ) घाड़ें। की सुन्दर शिक्षा मुक्त की जिये ।। १०।।

भावार्थ: - इम मंत्र में वाचकलु > - सेनापति भीर सेना के भृत्यों की चाहिये कि भागम में प्रीति के माध बल बढ़ा बीर पुरुषा को क्षणं दे भीर मम्यक् युद्ध का के अन्नि भादि अन्त्रों और भुनुंडों भादि शस्त्रों से शत्रुओं। के जार बिजुलों की वृष्टि करें जिस्से शोध विजय है। । १०॥

प्रतिस्पद्या इत्यस्य वामद् न ऋषिः। ग्राग्नदेवता ।

निचृतित्रष्टुप्छन्दः । धैनतः स्वरः॥

कि। यह कैना है। इन वि०।

# प्रति स्पशो विमृंज तूणितमो भवां पायुर्विशो अस्या अदंब्वः । यो नों दूरे अघशंक्षमो यो अन्त्यग्ने मा किष्टु व्यथिरादंधर्षीत् ॥११॥

पदार्थ:—हे (अन्ते ) अन्ति के समान शमुओं के जलाने वाले पुरुष (ते ) अन्य का और (नः ) हमारा (यः ) जो (ठण्णः) ठण्णा देने हारा (अध्यंनः ) पाय करने में न्वृत्त चीर शमु जन (दूरे ) दूर तथा (यः) जो (अन्ति ) निकट ह जीने यह हम लंगों को नाकिः, नहीं (आ,दधर्शीत्) दृःख देवे नम शमु के (प्रति ) प्रति आप (तूर्शितमः ) शीघ्र दष्ष दग्ता होके (स्पशः ) बन्धनें को (विस्तुत्र ) ग्विपं और (अस्याः ) इस वर्षः मान (विशः ) प्रजा के (पायुः ) रक्षक (अद्वयः ) हिना रहित (सव ) हूर्तिणं ॥ ११ ॥

भावार्थः - इम मंत्र में वाचक्लुः - को मनीप वा दूर रहने वाले ब जानों के दुःखदायी डंकू हैं उन को राजा आदि पुरुष माम, दाम, दग्रह भीर मेद वे शोध वश में लाके द्या और न्याय वे धर्मयुक्त प्रकाओं की निरम्तर रक्षा करें।। ११ !!

उद्ग्न इत्यस्य वामदेव ऋषिः। अग्निर्देवता। भुरिगार्षी पङ्क्तिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥ किर बद्द क्या करे इत्र विश्व॥

उदंग्ने तिष्ठ प्रत्या तंनुष्व न्युमित्राँ २॥ ओ-षतात्तिग्महेते। यो नो अरांतिक्षसमिधान चक्रे नीचा तं धंक्ष्यत सं न शुष्कंम् ॥ १२॥

पद्धि:—हे (भागे) तेजधारी सभा के स्वामी आप राज धर्म के झीच ( दिला ) उकति को प्राप्त हू जिये धर्मातमा पुरुषें के ( प्रति ) छिये (भागतमुद्धि) सुक्षों का विस्तार की जिये । हे ( तिग्महेते ) ती अद्यष्ठ देने वाले राजपुरुष ( भिनत्रान् ) धर्म के द्वेषी शत्रुभों को ( न्योपतात् ) निरम्तर जलाइये । हे ( मिमधान ) मन्यक् तेजधारी जन ( यः ) जो ( नः ) इमारे ( भारतिम् ) शत्रु को उत्पाद्धी ( भक्रे ) करता है ( तम् ) उस को (भीषा) नी बी दशा में कर के (शुष्कम् ) मूखे ( भारतम् ) काष्ठ के (म) सभान ( धिता) जलाइये ॥ १२ ॥

भावार्थः— इस संत्र में तपमालं - राजा आदि सम्यक्तों को चा-दिये कि धर्म और विनय में समाहित हो के जल के समान मिन्नां को शी-तल करें। अग्नि के समान शत्रुओं को जलावें। जो उदासीन हो कर हमारे शत्रुओं को बढ़ावे उस को दूढबन्धनां से बांध के निष्काटक राज्य करें ॥१२॥ उद्भवें भवेत्यस्य बामदेव ऋषिः। अग्निर्देवता। मिचृदार्ध्यतिज्ञाती

छन्दः । निषादः स्वरः॥

बिर वह राजा किस प्रकार का है। इस विश् ॥

क्रध्वों भंव प्रति विध्याध्यस्मदाविष्कुणुष्व दैव्यान्यग्ने । अवं स्थिरा तंनुहि यातुजूनां जा-

# मिमजां मि प्रमृंगी हि शत्रून् । अग्नेष्टा तेजसा सादयामि ॥ १३॥

पदार्थ:-हे ( अश्ते ) तेत्रस्तिन् विद्वान् पुरुष जिस छिये आव ( अध्वं: ) स्त्रम ( भव ) हूजिये धर्म के ( प्रति ) अनुकूल हे। के ( विध्य ) दृष्ट
शत्रुओं को ताह्रमा दीजिये ( अस्मत् ) हमारे ( स्वाग ) निश्चल ( दैध्यामि विद्वामों के रचे पदार्घों को ( आवि: ) प्रकट ( क्ष्युच्व ) कीजिये
हुने को ( तनुहि ) विस्तर्राये ( यानुजूनाम् ) घर पदार्घों को प्राप्त है। ने
और बेग बाले शत्रुजनों के ( जानिम् ) मोजन के और ( अजानिम् ) अध्य श्यवहार के श्याम को ( अव ) अध्वे प्रकार विस्तार पूर्वक नष्ट कीकिये
और ( शत्रुन् ) शत्रुभों को ( प्रमणीहि ) बल के साथ मारिये इसिल्ये में
( रवा ) आप को ( अश्ते: ) अनिन के ( तेजसा ) प्रकाश के ( अधि ) सस्मुल ( साद्यामि ) स्वापन करता हूं । १३ ।।

भावाधी:—मनुष्टों को चाहिये कि राज्य के ऐश्वर्य की पाके उत्तम गुण, कमें, और स्वमावों से युक्त है।वें प्रशाओं। और दिग्द्रों को निरम्तर हु स देवें। दुष्ट अधर्माचारी मनुष्यों को निरम्तर शिक्षा करें। और सब से सत्तम पुरुष को सभाषति मानें।। १३ ।।

मानिर्म्देत्यस्य वामदेव ऋषिः। अनिर्देवता । सुरिगमुष्टु-

प्छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

किर वह राज पुरुष कैश है। यह वित ॥

अगिनर्मूर्डा दिवः क्रकुत्पतिः प्रथिव्या अ-यम् । अपाध रेतांधिस जिन्वति । इन्द्रंस्य त्वीजंसा सादयामि॥ १४॥

पदार्थ: — हे राजन् जैवे ( अयम् ) यह ( अन्नि: ) सूर्य दिवः ) म-काशयुक्त आकाश के बीच और (पृथित्याः) भूनि का ( सूद्वो ) वच प्राणियेां के शिर के सनान उत्तन (ककुत्) सब से बहा (पति:) सक प्रदार्थी का रक्षक (भपाम्) जलों के वीर्याण नारों से प्राणिकों को (जिन्वति) द्वार करता है वैसे भाष भी हुनिये। मैं (त्वा) भाष को (बन्द्रस्य) सु-यं के (ओकसा) पराक्षम के साथ राज्य के लिये (साइयानि) स्थापन के सरवा हूं ॥ १४ ॥

भाषार्थः - इस मंत्र में बायकतु०-को मनुष्य सूर्य के जमान गुण कर्म और स्वमाय बाला न्याय से प्रजा के पालन में तत्पर अनोतना वि-द्वानु हो सब को राज्याविकारी सब लोग मानें ॥ १४॥

भुवो यज्ञस्येत्यस्यत्रिश्चारा श्रविः। आग्निर्देवता । नियृ-दार्वित्रिष्टुण्डन्दः। भैवतः स्वरः॥

किर बड़ कैवा हो इस विषय का सपदेश जगले मन्त्र में किया है ।)

भुवों यज्ञस्य रर्जसञ्च नेता यत्रां नियुद्धिः सर्चसे शिवाभिः । दिवि मूर्द्धानं दिषेषे स्वर्षा

#### जिह्नामंग्ने चकुषे हव्यवाहंम् ॥ १४ ॥

पदार्थ:—हे ( अग्ने ) विद्वान् पुरुष ( यत्र ) जिन राज्य में आय जैने ( निद्धियु: ) वेग आदि गुणें के साथ वासु ( रजतः ) छोकों वा ऐस्वव्य का (नेता) चलाने हारा (दिवि) ज्याय के प्रकाश में ( सूद्धांनम् ) शिर को धारण करता है वैने (यत्र) जहां (शिवासिः) कर्याणकारक नीतियों के साव (सुवः) अपनी एथिबी के ( यश्वस्य ) राजधमां के पालम करने हें। रे हैं। के (सबसे) संयुक्त होता अच्छे पुरुषों से राज्य को ( दिधिषे ) धारण और ( हठयथा- हम् ) देने येग्य विद्वानों की प्राप्ति का हेतु ( स्ववांम् ) सुलों का सेवन कराने हारी ( जिष्ट्वाम् ) अच्छे विषयों की प्राहक बाजी के। ( चरुषे ) करते हैं। वहां चल श्रुल बढ़ते हैं यह निश्चित जानिये ॥ १५ ॥

भावार्थ:-जिस राज्य में राजा आदि सब राजपुरुष मंगलाचरण करने हारे चर्नात्मा देखे चर्मामुकूल प्रजाओं का पालम करें नहां विद्या और अच्छी विद्या वे देखे बाले हुस क्यों म बढ़ें || १५ || भ्रुवासीत्यस्य त्रिशिरा ऋषिः। ग्राग्निर्देवता । स्वराडार्ष्यः

नुष्टुप्छन्दः। गान्धारः स्वरः ॥

किर सङ्क्षणपति कैनी होते यह विश् ।।

# धुवासि धरुणास्तृता विश्वकर्मणा । मा त्वां समुद्र उद्दंधीनमा सुंप्राींऽअव्यंथमाना पृथि-वीं दंधह ॥१६॥

पदार्थ: — हे राजा की स्त्री जिस कारण (विश्वकर्मणा) सब धर्मयुक्त काम करने वाले अपने पति की साथ वर्त्त हैं (आस्तृता) वस्त्र आसू का कीर श्रेष्ठ गुणों से उपी हुई (धरुणा) विद्या और धर्म की धारणा करने हारी (ध्रुत्रा) निश्चल (असि) है सो तू (अठपणमाना) पीड़ा से रहित हुई (प्राथवीम्) अपनी राज्यभूमि की (टहंड ) अध्वे प्रकार सक्ता (त्या) तुक्त की (समुद्रः) जार लोगों का ठपवहार (मा) मत (धन्यीत्) सतावे और (सुप्याः) सुन्दर रक्षा किये अवप्यों से युक्त तेरा पति (मा) नहीं मारे ॥ १६॥

भावार्थ: - जैसी राजनीत विद्या को राजा पढ़ा हो वैसी ही उस की राजी भी पढ़ी हो नी चाहिये भदैश दोनों परस्पर पन्झिता क्योबन हो के न्याय से पालन करें। उपित्रचार भीर काम की उपया से रहित हो कर धन्मीनुकूल पुत्रों की उत्पन्न कर के खियों का खो राजी भीर पुरुषों का पुरुष राजा न्याय करें॥ १६ ।।

प्रजापतिष्ट्रेत्यस्य त्रिशिरा स्त्रिष्टः । प्रजापतिर्देवता। स्रमुष्टुष्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ किर सका अवभी सक्षी को कैरे वसावे यह विश् ॥

प्रजापीतेष्ट्वा सादयत्वपां पृष्ठे संग्रुद्रस्येमंन् । व्यचंस्वतीं प्रथंस्तीं प्रथंस्व प्रधिव्यसि ॥ १७॥ पदार्थ:— हे विदुधि की जैने ( प्रजायित: ) प्रजा का स्वामी ( समुद्र-स्य ) समुद्र के ( अपाम् ) जलें के (एमन् ) प्राप्त होने योग्य स्थान के ( एम्डे ) जायर नीका के समान ( उपस्थतीम् ) बहुत विद्या की प्राप्ति और सन्कार से युक्त ( प्रथस्वतीम् ) प्रशंकित की क्ति वाली ( त्वा ) तुक्त को ( ना- द्यतु ) स्थावन करें । जिस कारख तू ( एथिनी ) भूनि के समान सुख देने वाली ( अति ) है इस्लिये खियों के न्याय करने में ( प्रथस्व ) प्रसिद्ध है। वैसे तेरा पति पुरुषों का न्याय करें ॥ १९ ॥

· भावार्थः - इस मंत्र में वायक लु० - राजपुत्तय आदिकी चाहिये कि आप जिन २ राज कार्य में प्रवृत्त हैं। उस २ कार्य में अपनी २ कियों की भी स्थायन करें जी २ राजपुत्तव जिन २ पुत्तवें का न्याय करे उस २ की स्त्री कियों का ज्याय किया करें ॥ १९ ॥

> भूरसीत्यस्य त्रिशिता ऋषिः । ग्राग्निर्देवता । प्रस्तार-पङ्क्तिइछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥ भिर बहु राजी कैसी हो यह वि०॥

भूरं<u>सि</u> भूमिंर्स्यदितिरसि विश्वधांया वि-श्वंस्य भ्वंनस्य ध्वीं । पृथिवीं यंच्छ पृथिवीं देशह पृथिवीं माहिंश्सीः ॥१८॥

पद्यथे: — हे राणी जिन से तू (भूः) भूनि के समाम (असि) है इन कारण (एथिवीम्) पृथिवी को (यड्छ) निरन्तर ग्रहण कर जिन लिये तू (विश्वधायाः) सब यहात्रम के और राजसम्बन्धी उपवहारों और (बिश्वस्य) सब (भुवनस्य) राज्य को (धर्ज़ी) धारण करने हारी (भूजि) पृथिवी के समाम असि है इन लिये (एथिवीम्) एथिवी को (दूंह) बढ़ा और जिस कारण तू (अदितिः) अखयह ऐश्वय्यं वाले आकाश के समाम को भरहित (असि) है इस लिये (एथिवीम्) भूमि को (मा) मत (हिंसीः) बिगाह ॥ १८॥

आवार्थः — जी राजकुछ की की एथिबी कादि से समान घीरक कादि गुवीं से युक्त हो ता बेही राज्य करने के योग्य है।ती हैं॥ १६॥

विद्यस्मा इत्यस्य त्रिशिरा ऋषिः। आर्गनर्देवता। सुरिगति-

जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

किए वे की पुरुष भागत में कैने बर्ती यह विषय।

विश्वंसमे प्राणायांपानायं व्यानायोंदानायं प्रतिष्ठायें चरित्रांय। अग्निष्ट्यामिपातु मुद्या स्व-स्त्या छर्दिषा शन्तमेन तयां देवतंयाङ्गिर्म्वर धवा सींद ॥ १९ ॥

पदार्थ:— हे खि को ( अग्निः ) विज्ञानयुक्त तेरा पति ( जहां ) अही ( खहत्या ) युक्त प्राप्त कराने हरी क्रिया और ( एदिंशा ) प्रकाशयुक्त ( शन्तमेन ) अत्यन्तसुक्तदायक कर्म के साथ ( विश्वस्मे ) सम्पूर्ण ( प्राणाय ) क्षीवन के हेतु प्राण ( अपानाय ) दुःखें। की निवृत्ति ( ठपानाय ) अनेक प्रकार के उक्तन व्यवहारों की सिद्धि ( उदानाय ) उत्तन बल ( प्रतिष्ठाय ) सरकार और ( चरित्राय ) अर्म का आचाण करने के लिये जिस ( स्था ) तेरी ( अतिपातु ) सम्मुल होकर रक्षा करें को तू ( त्या ) उस ( देवत्या ) दिवयस्वद्य पति के साथ ( अङ्गास्वत् ) तैरी कार्य कारण का सम्बन्ध है वैसं ( भूवा ) निश्चल हो के ( सीद ) प्रतिष्ठायुक्त हो ॥ १९॥

भावाधी:—पुरुषों को योग्य है कि अपनी २ कियों के सरकार है हुस और ठयमिणार से रहित होके मीतिपूर्वक आधरक और उन की रक्षा आदि निरुत्तर करें और इसी मकार की छोग भी रहें। अपनी को छोड़ अन्य की की इस्तर पुरुष और न अपने पनि को छोड़ दूसरे पुरुष का संग की करे ऐसे ही आपस में भीतिपूर्वक ही दोनें। सदा वसे ॥ १८ ॥

काण्डास्काष्ट्रवादित्यस्याऽग्निर्काषः। पत्नी देवता। सनुष्टुः

'प्ह्रन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

चिर यह की बीडी हो इस विषय का स्वदेश-अगले मंत्र में किया है ॥

## काण्डोत्काण्डात्प्ररोहंन्ती पर्हषः परुष् स्परिं। एवा नों दूर्वे प्र तनु महस्रेगा शतेनं च ॥२०॥

पदार्थ:-हे कि तू जैते (सहकोण) असंख्यात (च) और (शतेन) बहुन प्रकार के न्याय (कायहात्कायहात्) सब अध्ययों और (परुषः परुषः ) गांठ २ में (परि) सब ओर से (प्रराह्णती) अत्यन्त बढ़ती हुई (दूवें) दूवां घास होती है वैसे (एव) ही (नः) इन की पुत्र पीत्र और ऐक्वर्य से (प्रतन्तु) विस्तृत कर !! २० !!

भाषार्थः — इस मंत्र में बाचकलु० – तीसे दूर्वा श्रीवधी रोतें। का नाग श्रीर सुसें को खड़ाने हारी सुश्दर विस्तार युक्त होती हुई बढ़नी है। वैसे ही बिद्वान् स्त्री की चाहिये कि बहुन प्रकार से अपने कुल को बढ़ावे।।२०॥

या शतेनंत्यस्थारिनर्ऋषिः । पत्नी देवता । निचृदनुष्ट्प्

क्रन्दः। गान्धारः स्वरः॥ क्रिल्यः सैनी हो यह विश्॥

# या शतेनं प्रतनोषिं महस्रेगा विरोहंसि।त-स्यांस्ते देवीष्टके विधेमं हविषा व्यम्॥२१॥

पदार्थ: — हे ( इष्टके ) घेंट के समान टूढ़ अवपवों से युक्त शुम गुगीं से शोभायमान ( देवि ) प्रकाश युक्त की जैसे घेंट सैकड़ें संख्या से अकान आदि का विस्तार और इजारह से बहुन बढ़ा देती है वैसे ( या ) जो तू इन लोगों को ( शतेन ) सैकड़ें पुत्र पीत्रादि सम्पक्ति से ( प्रतनोवि ) विश्तायुक्त करती और ( सहस्रोण ) इचार प्रकार के पदार्थों से (विरोहिंस) विविध प्रकार बढ़ातों है ( तस्या ) उस ( ते ) तेरी ( इविधा ) देने योश्य पदार्थों से ( वयम् ) इन लोग ( विधेन ) सेवा करें ॥ २१ ॥

भावार्थ:- इस मंत्र में वायकलु०-तिने पैकड़ें। प्रकार से इकारह हेंटें घर कर बन के तब प्राणियों को जुल देती हैं वैसे को श्रेष्ठ की छोग पुत्र पीत्र ऐश्वब्द और भृत्य आदि से सब को जानन्द देवें दन का पुरुष छोग निरन्तर सरकार करें क्यों कि श्रेष्ठ पुरुष और खियों के संग के विना शुन-गुकों से युक्त सन्तान कभी नहीं को सकते। और ऐसे सन्तानों के विना भारता पिठा की सुद्ध कब मिछ सकता है।। २१ ॥

थास्त इत्यस्येनद्रागनी ऋषी । अग्निर्देवता । भुरिगनुष्टुप्छन्दः ।
गान्धारः स्वरः ॥

क्रिर वह स्त्री कैसी होने यह विश् ॥

# यास्तै अग्ने सूर्यों रुचो दिवंमातन्वन्ति र्-रिमभिः। ताभिनों अद्य सर्वामी रुचे जनाय नस्कुधि ॥ २२ ॥

पदार्थ:-- है (अन्ते) अनि से समान तेत्रधारियो पढ़ाने हारी विद्वान् क्यों (या:) जो (ते) तेरी रुचि हैं (ताफ़ा) उन (सर्वाफ़ा:) सब ह नियों से युक्त (न:) हन को जैसे (रुच:) दीप्तियां (सूर्वें) सूर्यों में (रिश्निमिति। किरकें। में (दिवस्) प्रकाश को (आतन्त्रकित) अच्छे प्रकार जिस्तार युक्त करती हैं वैसे तू भी अच्छे प्रकार विस्तृत सुख्युक्त कर और (अद्य) आज (रुचे) हिच करानेहारे (जनाय) प्रसिद्धं मनुष्य के लिये (न:) हम लंगों को प्रीति युक्त (कृषि) कर ॥ २२॥

भाषार्थः — इम मंत्र में वाषकलु०- जैसे ब्रह्मागड में सूर्ये की दीहि मब वस्तुओं को प्रकाशित कर कांच युक्त करती हैं वैसे ही विदुषी श्रेष्ठ पत्रिश्रता खियां घर के सब कार्यों का प्रकाश करती हैं। जिस कुछ में खी और पुरुष भाषत में श्रीतियुक्त हैं। यहां सब विषयों में करपाण ही होता है। २२।।

या वो देवा इत्यस्येन्द्राग्नी ऋषी । बृहस्पतिर्देवता । स्रनुष्टुप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

अब की पुत्रकों को विकास की तिहि कैने करमी चाहिये यह विवयत ॥

# यावी देवाः सूर्ये रुचो गोष्वर्रवेषु या रुचंः। इन्द्रांग्नी तामिः सर्वीमी रुचं नो धत्त छह-स्पते॥ २३॥

पदार्थ: -- है (देवाः) विद्वानी तुन सक छीग (याः) जो (यः) तुम्हारी (सूर्ये) सूर्य में (रुषः) रुषि और (याः) जो (गोषु) गीओं और (अश्चेषु) घोड़ों जादि में (रुषः) प्रीतियों के समान प्रीति हैं (ता-ितः) उन (सर्वाभः) सम रुचियों से (मः) इमारे बीच (रुषम्) कामना को (इन्द्रानी) विजुली और सूर्यवत् अध्वापक भीर उपदेशक जैसे घारण करे वैसे (यत्त) घारण करो है (सहस्पते) पक्षपात कोड़ के परीक्षा करने हारे पूर्वविद्यायुक्त वाप (नः) इमारी परीक्षा की जिये ॥ २३॥

भावार्थ: - जबतक मनुष्य होगें की विद्वानों के सङ्ग इंग्रर उसकी रचना में रुचि भीर परीक्षा नहीं होती तबतक विद्वान कमी नहीं बढ़ सकता।। २३।।

विराङ्ज्योतिरित्यस्येन्द्राग्नी ऋषी । प्रजापतिर्देवता । निसृद्बृहतीछन्दः । ऋषभः स्वरः ॥

की प्रका नावन में के वसे वह विवय जगहे नव में कहा है। विराह्ण पोतिरधार पत्स्वराह्ण पोतिरधार यत्। प्रजापंतिष्ठा सादयतु पृष्ठे प्रंथिव्या ज्योतिष्म-तीं विश्वंसमें प्रागायां पानायं व्यानाय विश्वं ज्योतिर्यच्छ आग्निष्टे अधिपतिस्तयां देवतं याङ्गि-गुस्वद् श्रुवासींद ॥ २४॥

पदार्थ:-को (विराष्ट्र) अनेत प्रकार की विद्याओं में प्रकाशमान क्यी ( क्योति: ) विद्या की उकति को ( अधादयत् ) धारण करे करावे को (स्वराट्) व्य धार्म कुक्त क्षत्रकारी में शुद्धानारी पुरुष ( क्योति: ) बि-जुला अ।दि के प्रकाश को (अधारदत्) धारण करे करावे वे दोनें स्त्री पुरुष संपूर्ण सुखें की प्राप्त होतें। है कि जी ( अधिन: ) अधिन के समान तेजस्वी विज्ञानयुक्त (ते) तेरा (अधियतिः) स्वामी है (तया) उच (देवतया) जन्दर देवस्वस्तव पति के साथ तू ( अङ्गिरस्वत् ) सूत्रात्मा वासु के समान ( ध्रुवा ) हदता से ( सीद् ) है। है पुरुष जी अध्न के समान तेजधारिणी तेरी रक्षा के करने हारी की है उस देवी के साथ तू प्राणों के चनान मीतिपूर्वेक निश्चय करके स्थित है। है खि ( प्रजापतिः ) प्रजा का रक्षक त्रेरा पति ( एथिठया: ) भूनि के ( एछ्डे ) ऊपर ( विश्वस्मै ) सब (प्राणाव) शुस की चेष्टा के हेत् ( अपानाय ) दुःस इटाने के साधन ( डवानाय ) सब सुन्दर गुण कर्स भीर स्वामांत्रीं के प्रचार के हेतु प्राण विद्या के छिये जिस ( ज्योतिष्मतीम् ) प्रशंसित विद्या के ज्ञान से युक्त (त्या ) तुम्न को ( साद-यत् ) उत्तम अधिकार पर स्थावित करे सी तू ( विश्वम् ) समग्र (ज्योतिः) विशान को ( यच्छ ) यहण कर और इस विशान की प्राप्ति के लिये अपने पति को स्थिर कर ॥ २४ ॥

भावार्थ:— को स्त्री पुरुष सरसंग भीर विद्या से अभ्यास से विद्युत् भादि पदार्थविद्या भीर भीति को नित्य बद्दाते हैं वे इस संगार में सुस भोगते हैं। पति स्त्री का भीर स्त्री पति का मदा सरकार करे इस प्रकार भाषस में भीतिपूर्वक निल के ही सुस भागें॥ २४॥

> मधुरचेत्यस्येन्द्राग्नी ऋषी । भाततो देवताः । पूर्वस्य भारिगतिजगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥ ये भाग्नय इत्युक्तरस्य सुरिग्द्रास्त्री षृहती छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

अब अगले मंत्र में वत्रश्तश्चतुः का वर्धन किया है।।

मधुश्च मार्धवश्च वासंन्तिकावृत् अग्नेरंन्तः रले-षोऽसि कल्पेतां द्यावांष्ट्रश्चिवी कल्पंनतामाप ओ-षंधयः कल्पंन्तामग्नयः पृथङ् मम् ज्येष्ठ्यांय सर्वताः । ये अग्नयः समंनसोऽन्त्रा द्यावांप्-श्चिवी हमे वासंन्तिकावृत् असि कल्पंमाना इन्द्रंमिव देवा असिसंविंशन्तु तयां देवतंया-ङिग्स्वद् ध्रुवे सींदतम् ॥ २५॥

पदार्थ:— जी वे ( सन ) मेरे (स्पेष्ठवाय) स्थेष्ठ महोने में हुए व्यवहार का मेरी स्रेष्ठता के लिये को ( अस्ते: ) गरमी के निनित्त अस्ति से उत्यक्ष होने वाले जिन के (अस्तः प्रलेषः) भीतर सहुत एकार के वायु का सम्बन्ध ( असि ) हाता है वे ( मधु: ) मधुरगंपयुक्त हैन ( च ) और ( माधवः ) मधुर आदि गुण का निनित्त वैशास ( च ) इन के सम्बन्धी पदार्थ युक्त ( वासंतिकी ) वसन्त महोनों में हुए ( ऋतू ) सब को सुस्न प्राप्ति के साधन ऋतु सुस्त के लिये ( कस्पेताम् ) समर्थ होवे जिन वैन्न और वैशास महोनों के आस्रय वे ( द्यावाप्यिवी ) सूर्य और भूनि ( आपः ) जल भी भोग में ( कस्पन्ताम् ) आनन्ददायक हों ( पृथक् ) तिक २ (ओषध्यः) जी आदि वा कोमलता आदि ओषधि और ( अन्तयः ) विज्ञली आदि अग्नि भी ( कस्पन्ताम् ) कार्यसाधक हों हे ( सन्नतः ) निरन्तर वर्त्तमान सत्यसाध-णादि न्नतों से युक्त ( समनतः ) विश्वान वाले ( देशः ) विद्वान् ( ये ) जो लोग ( वानन्तिकी ) ( ऋतू ) वसन्तऋतु में हुए हैन वैग्रास भीर पूर्वक से ( अन्तरः ) बोच में हुए ( अन्तरः ) अग्नि हैं उन को ( अभिक्रस्पनानः ) सन्तुक होकर कार्य में युक्त करते हुए आप लोग ( इन्द्रनित्र ) जीने उत्तन

ऐश्वरमें प्राप्त हों वैसे (अजिसंविधन्तु) सम ओर से प्रवेश करी जैसे (श्रमे)
ये (द्यावापृथिवी) प्रकाश भीर भूगि (तया) उप (देवतया) परमपूज्य
परमेश्वरक्षय देवता के सामप्यों के साम (अज़िश्सित्) प्राण के समाम (भूते) दूढ़ना से वर्त्तते हैं वैसे तुम दीनों को पुरुष सदा संयुक्त (शीद्तम्) स्थिर रही ॥ २५ ॥

भावार्थ:— है मनुष्यो तुम की चाहिये कि शिस वमन्तश्चतु में फल फूल सरपक्ष होता है और जिस में ती अपकाश स्ती पृथ्वी जल मध्यम की बिधा फल भीर फूलों से युक्त भीर विश्व की उदाला मिन र होती हैं उस को युक्तपूर्वक सेवन कर पुरुषार्थ से मब सुसों की प्राप्त हो भी जैसे विद्वान् लंग अस्यन्त प्रयक्ष के साथ सब आतुओं में सुक्ष के लिये चन्पित को बढ़ाते हैं वैशा तुम भी प्रयक्ष करों ॥ २५॥

अवादासीत्यस्य सविता ऋषिः । क्षत्रपतिर्देवता । निष्वृदनुष्ठृप्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ किर वह कैती हो यह विश्व।

## अषांदामि सहंमाना सहस्वारांतीः सहंस्व ए-तनायतः । महस्रंवीय्यांमिसा मांजिन्व॥ २६॥

पदार्थ:—है पत्नी जी तू (अयादा) शत्रु के असहते योग्य (अिन) है
तू (सहमाना) पति आदि का सहत परती हुई अपने के उपदेश का
(सहस्व) सहन कर जो तू (सहस्त्रशीय्यों) असंख्यात प्रकार के पराक्रमीं
से युक्त (अ) है (सावि) सी तू (पृतनायतः) अपने आंप सेना से युद्ध की
देख्या करते हुए (सरातीः) अतुओं की (सहस्व) सहन कर और जैसे
तुभा को प्रस्ता सूंबेसे (सा) सुभा पति को (जिन्व) सुप्त किया
कर ॥ दह॥

भावार्थ:-- के। बहुत काल तक ब्रह्मकर्यात्रम से सेवन की हुई कत्य-नत बलवान् कितेन्द्रिय वमन्त भादि ब्रातुओं के एथक २ कान कानने, पति के अपराच सना और शतुओं का निवारण करने वाली उत्तन पराक्षन के यु-काकी अपने स्थानी पति की दूस करती है उसी की पति भी नित्य आज-निद्त करता ही है ॥ २६ ॥

मधुवाता इत्यस्य गातम ऋषिः। विश्ववेदेवा देवताः। निष्-द्गायत्रीछन्दः। षड्जः स्वरः॥

काने के मन्त्र में बसन्तन्तत्त्वतु के अन्यं गुणों का वर्षन किया है।।

मधुवातां ऋतायते मधुं क्षरन्ति सिन्धंवः। मार्घ्वनिः सुन्त्वे।षंधीः॥ २७॥

पदार्थ:- इ मनुष्या जैसे वनन्त ऋतु में ( मः ) इस लोगों के लिये (वा-तः ) वायु ( मणु ) मधुत्ता के माथ ( ऋतावते ) जल के समान चलते हैं ( सिन्धवः ) नदियां वा समुद्र ( मधु ) कोनलता पूर्वत ( कान्ति ) वर्वते हैं भीर ( कोवधीः ) कोवधियां ( माध्यीः ) मधुर रत्त के गुवें। से युक्त ( सन्तु ) है। वें वैसा प्रयक्ष इस किया करें।। २५ ।

भावार्थ:-- इस मंत्र में धावकलु०- जब धननतत्त्रतु आता है तब पुद्रप आदि के बुगन्धों से युक्त वायु गादि पदार्थ हेरते हैं उम ऋतु में भूनना होलना प्रथ्य हेरता है ऐसा निश्चित जानना चाहिये ॥ २९॥

मधुनक्तमित्यस्य गांतम ऋषिः। विद्वदेवा देवताः।

गायत्रीछन्दः। षड्जः स्वरः॥ चिर भी वही विषय भगन्ने संत्र में कहा है॥

मधुनक्तंमुतोषमो मधुंमत्पार्थिव ७ रर्जः । मधु द्यौरंस्तु नः पिता ॥ २८॥

ं पदार्थ:—हे जनुका जैदे वसन्त ऋतु में ( मक्तम् ) रात्रि ( नधु ) की-महता से मुक्त ( दत ) और ( दवतः ) प्रातःकाल से लेकर दिन मधुर (पा- शिवम् ) प्रविधी का (रक्षः ) द्वासुक वा असरेशु आदि (अधुमत् ) अधुर गुकों से युक्त और (द्यीः ) प्रकाश भी (अधु ) अधुरतायुक्त (पिता ) र-सा काने हारे के समान समय (नः ) इनारे लिये (अस्तु ) है। वे वैसे यु-कि से समनतत्वतु का सेवन तुष भी किया करें।। रूप।

भावार्थ:-- इस मन्त्र में वाचकलु०-जब वनन्तऋतु भाता है तब पक्षी भी कोमल मधुर २ शब्द बोलते भीर भन्य सब प्राणी आनन्दित होते हैं। ॥ १८ ॥

मधुमानित्यस्य गोतम ऋषिः । विश्वेदेवा देवताः । निष्नृद्वायत्री इत्दः । षड्जः स्वरः॥

अब वसन्तऋतु में मनुष्यां को कीना आचरण करना चाहिये इम निर्णा।

# मधुमात्रो वनस्पतिर्मधुंमाँ २॥ त्रस्तु मूर्यः। माध्वीर्गावो भवन्तु नः॥ २९॥

पदार्थ:-हे विद्वान् लोगो लैसे वसन्तक्षत् में (नः) इमारे लिये (व नस्पत्तिः) पीपल कादि वनस्पति (मधुमान्) प्रश्नंति कोमल गुकें वाले भीर (सूर्यः) सूर्यं भी (मधुमान्) प्रश्नंति कोमल ताप्युक्त (भरतु) है।वे भीर (नः) इमारे लिये (गावः) गीओं के समान (माध्वीः) कोमल मुक्कों वाली किरकों (भवन्तु) हैं। वैना ही उपदेश करो ॥ २९॥

आदार्थ:—हे मनुष्ये तुन लोग वसन्तम्भतु को प्राप्त होकर जिल प्रकार के पदार्थी के होन से बनस्पति आदि कीमल गुण्युक्त ही ऐने यद्या का अनुष्ठान करो और इस प्रकार वसन्तम्भतु के हुस को सब जने तुन लोग प्राप्त होने ।। २०॥

अपामित्यस्य गोतमऋषिः। प्रजापितर्देवता। ग्राषीपङ्किइछन्दः। पश्चमः स्वरः ॥

किर भी वही वि०॥

# अपां गम्भंन्सीद्रमा त्वा सूर्योऽभिताप्सी-

# नमाऽग्निवैरवान्रः । अच्छिन्नपत्राः प्रजा अ-नुवीक्षस्वानुंत्वा द्विच्या दृष्टिः सचताम् ॥ ३०॥

पदार्थ:—है ननुष्य तू बनम्स ऋतु में (अवाम्) कली के (गम्भन्) आधार क्लां मेघ में (कीद्) स्थिर हो जिस से (सुर्यः) सूर्यं (द्वा) तुम को (मा) ज (असितारनीत्) तपाये (वैद्यानरः) स्व मनुष्यां में प्रकाशनान (अस्तः) काग्न विज्ञली (स्वा) तुम को (मा) ज (असितारनीत्) तम करें (अध्वयनाः) सुन्दर पूर्यं अवयवें वाली (प्रजाः) प्रजा (अनुरवा) तेरे मनुकूल और (दिव्या) शुद्ध गुणें से युक्त (सृष्टः) वर्षा (सचतान्) प्राप्त है।वे वैसे (अनुत्रोक्षस्त्र) अनुकूलता से विशेष करके विचार कर ॥ ३०॥

भावार्थ: -- मनुष्य वनम्त और ग्रीडनश्चतु के बीच कलाशयस्य शीतल स्थान का देवन करें जिस से गर्भी से दु खिल न हों और जिस यश से वर्षा भी ठीक २ हो और प्रका भावन्दित हो उस का देवन करी ।!३०॥

> श्रीतसमुद्रानित्यस्य गोतम ऋषिः। वरुणो देवता । श्रिष्दुष्छन्दः।धैवतः स्वरः॥

अब नमुख्यें को उस बसन्त में सुख्य। हि के छिये क्या करना चाहिये यह विषय अगले मन्त्र में कहा है॥

त्रीन्त्संमुद्रान्त्समंसृपत्स्वर्गा<u>न</u>पां पतिर्वृष्य इ-ष्टंकानाम् । पुरीषं वसानः सुकृतस्यं लोके तत्रं

गच्छ यत्र पूर्वे परेताः॥ ३१॥

पदार्थ:-- हे विद्वान पुरुष जैते ( अपाम् ) प्राणों का ( पति: ) रक्षक ( अपमः ) वर्षा का हेतु ( पुरीषम् ) पूर्ण गुरुकारक जल का ( वसानः ) धा-रथ करता हुमा मूर्य ( इष्टकानाम् ) काननाओं की प्राप्ति के हेतु पदार्थी के आधार क्रव ( त्रीम् ) जवर भीचे और भध्य में रहने वाले तीन प्रकार के ( समुद्राम् ) यह पदार्थों के स्थान सून भविष्यत् और वर्तनान (खर्गान्) सुस प्राप्त करानें द्वारे लोकों की ( नमस्यात् ) प्राप्त हे तर है वैने भाप भी प्राप्त हू जिये ( यह ) जिन धर्मपुक्त वनन्त के नागें में ( सुरुन्हय ) सुन्दर धर्म करने इंदे पुरुष के ( लोके ) देखने योग्य स्थान वा नागें में ( पूर्व ) प्राचीन लोग ( परेताः ) सुस की प्राप्त हुए ( तह ) चली वचन्त के नेवन-कर नागें में भाष भी ( गण्ड ) चलिये ॥ ३१ ॥

भावार्थ:— इस संत्र में वायकलु० — मनुष्यों की चाहिये कि धर्मात्मा की की मार्ग से चलते हुए धारीर वाधिक और मानवतीने प्रकार के सुक्षें की प्राप्त होतें। और किस में कामना पूरी हैं। वैसे प्रयक्ष करें। जैना वसनत आदि ऋतु अपने क्रम से वसंते हुए अपने २ चिन्ह प्राप्त करते हैं वैसे ऋतु-ओं के अमुकूल उपवहार के आगन्द की प्राप्त है। वें ॥ ३१ ॥

महीचौरित्यस्य गोतम ऋषिः। चारापृथिवयौ देवते। निचृद् गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥ नाता विता अपने चन्तानांको कैनी शिक्षा करें इन्नविश।

# मही द्यौः प्रंथिवी चं न इमं यज्ञं मिमिक्ष-ताम् । पिपृतां नो भरीमिभः ॥ ३२॥

पदार्थ: -- हे मातापिता जैसे (मही) बड़ा (द्योः) सूर्यलेक (च) भीर (पृथियो) भूमि सब संगर की सींचते भीर पालन करने हैं वैते तुम देशों (तः) इमारे (इमम्) इस (यश्चम्) सेवने योग्य विद्याग्रहणद्भय व्यवहार की (मिनिक्षनाम्) सेचन अर्थात् पूणं होने की इच्छा करें। भीर (सरीनिक्षः) घारण पेषण आदि कर्नों से (नः) इमारा (पिप्ताम्) पा-लन करें। ॥ ३२ ॥

भावार्थः — इस मन्त्र में वाचकलु :- जैसे वमन्तमातु में एथिवी और भूग्यों सब संसार का धारण प्रकाश और पालन करते हैं वैसे माता पिता की बाहिये कि अपने सन्तानों के लिये बसन्तादि मातुओं में अब विद्या-दान और अच्छी शिक्षा करके पूर्ण विद्वान् पुरुषार्थी करें ॥ ३२ ॥ विष्णाः कर्माणीत्यस्य गोतम कविः। विष्णुर्देवता । निष्टुद्गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥

किहानें के तुरुव जन्य मनुर्थी की आवरण काना चाहिये इसी विश्व

विष्णोः कर्मांगि पश्यत यतो व्रतानि प-

स्पुशे । इन्द्रंस्य युज्यः सखां ॥ ३३ ॥

पदार्थ: — हे मनुष्या ती। ( इन्द्रस्य ) परमिश्वयं की इच्छा करने हारे जीव का ( युक्य: ) उपासना करने योग्य (सला) नित्र के जनान वर्त्तमां के हैं ( यतः ) जिन के प्रताप से यह जीव ( विच्यो: ) उपापक चूंत्र्य के ( कर्नाज ) जगत् की रचना पालन प्रत्य काने और न्याय आदि कर्नी और ( प्रशान ) सन्यसायणादि नियमों की ( पर्वशी ) स्वर्ध करता है इस लिये इस परमारमा के इन कर्नी और ज्ञाने की तुम छै। मभी (प्रश्वत) देखा धारण करें। | ३३ ||

भाषार्थः-जैमे पामेश्वरका नित्र स्वामक चर्नातमा बिद्वान् युद्ध पर-मारणा के गुण कर्म और स्वमार्थे। के अनुदार स्टिंड के कर्ने। के अनुकूछ भाषरण करें और जाने वैसे ही अन्य मनुष्य करें और जार्ने ! ३३॥

> श्रुवासीत्यस्य गोतम ऋषिः। जानवंदा देवना । श्रुरिक्त्रिष्टुप् छन्दः। धैनतः स्वरः॥

बिद्वान् युक्षे के समान निद्वान् खियां भी उपदेश करें यह विश् ।

ध्वामि धरुणेतो जंज्ञे प्रथममेम्यो यानिम्यो अधिजातवेदाः । स गांय्त्र्यात्रिष्टुभांऽनुष्टुभां च देवेम्यो हव्यं वहतु प्रजानन् ॥ ३४॥

पदार्थ: - हे कि जैवे तू ( घतका ) शुसगुणें। का धारण करने हारी ( भुवा ) स्विर ( असि ) है जैवे ( एम्पः ) इन ( ये। निम्पः ) कारकें से ( काः ) वह ( जातवेदाः ) प्रसिद्ध पदार्थीं में विद्यमान वायु ( प्रयमम् ) णहिले ( अधिकती ) अधिकता है मकट है।ता है वैसे ( एतः ) इस अमें के अनुष्ठान से नवींवित मिन्नद्व हूं जिये जैसे तेरा पति ( गांयक्या ) गायकी ( भिष्टुता ) त्रिष्टुप् ( च ) और ( अनुष्टुमा ) अनुष्टुप् नन्य से बिट्ठ हुई विद्या से ( प्रजानन् ) खुद्धिमान् है।कर ( देवेम्प्यः ) अष्टिगुण बा विद्वानों से ( इस्वम् ) देने लेने ये।य्य विद्वान ( यहतु ) मास् है।वे वैसे इन विद्या से खुद्धिमती है।के आप खी ले।वे। से ब्रह्मनारिणी कम्या विद्वान की प्राप्त है।वे ॥ ३५ ॥

भावार्थ: — मनुष्य जगत् में देखर की सृष्टि के कामें के निर्मित्तों की जान विद्वःन् देशका जैसे पुरुषों के श खें। का उपदेश काते हैं वैसे ही खियों के भी चाहिये कि इन सृष्टिकम के निमित्तों की जान के खियों की बेदार्थसारी पदेशों। की करें॥ ३४ ॥

इषे रायइत्यस्य गांतम ऋषिः। जातवेदा दंवता। निचृद्यृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ अस् को पुरुष विवाह करके कैने वर्ते इन वि०॥

र्षे रायं रंमस्य सहसे द्युम्न ऊर्जे अपंत्या-य । सम्राडंसि स्यराडंसि सारस्वती त्वात्मी प्रावंताम् ॥ ३५॥

पदार्थ:—हे पुरुष जो तू (सम्बाट्) विद्यादिश्व मगुकों से स्वयं प्रकाश्यामान (असि) है। हे खों जो तू (स्वशट्) अपने खाप विद्यान मत्या चार से श्रीभायमान (असि) है से तुम देगों (१घे) विद्यान (गये) धन (सहसे) बल (द्युम्ने) यश और अल (सर्जे) पशक्रम और (अपयाय) मन्तानों की प्राप्ति के लिये (रमस्व) घरन करो तथा (स्वसी) कूथीदक के समान के। मलता के। प्राप्त हे। कर (भारस्वती) वेदवाजों के नपदेश में कुशल है। के तुम देगों खी पुरुष इन स्वधारीर और अक्षादि पदा- चें। की (प्रावनाम्) रसा आदि करी यह (स्वा) सुन के। स्वदेश देता- हूं॥ इप ॥

आवार्ष:—विवाह करके की पुरुष देगों जायस में हीति के साथ विद्वान है। कर पुरुषायें से घनवान श्रेष्ठगुर्जी से युक्त है।के एक दूसरें की रक्षा करते हुए घटनां नुकूलता से वर्त के सन्तानों की सन्यक्ष कर इस सं-सार में नित्य कीड़ा करें।। ३५।।

> भारतेयुश्वेत्यस्य भरद्वाज ऋषिः । स्रारिनर्देषता । निष्ट्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

जब शतुओं की कैते जीतना चाहिये यह वि० ॥

# अप्नै युक्ष्वाहि ये तवाइवांसो देव माधवंः । अरं वहन्ति मुन्यवें ॥ ३६ ॥

पदार्थ:—है (देव) श्रेष्ठविद्या थाछे ( अग्ने ) तेत्रस्वी विद्वान् ( ये ) को ( तव ) आप के ( साधवः ) अभीष्ट साधने वाछे (अश्वासः) शिक्षित याहे ( सम्यवे ) शत्रु भों के उत्पर क्रोध के छिये ( अरम् ) मानपर्व के साथ ( वहन्ति ) रथ आदि यामां कें यहुँ वाते हैं उन का ( हि ) निश्चय कर के ( युहन ) संयुक्त की लिये ॥ ३६ ॥

भाषार्थः -- राजादिमनुष्यों की। चाहिये कि वसन्त अनु में पहिले घो-हैं। की शिकादे जीर रथियों को रथें। पर नियुक्त करके शत्रुओं के जीतने के लिये यात्रा करें ॥ ३६ ॥

युक्ष्वाद्वीत्यस्य विरूप स्विः । अग्निर्देवता । निचृद्गायश्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

अब राजपुरुषें। की क्या करना चाहिये यह वि०॥

युक्ष्वा हिदे<u>वहूतंम</u>ाँ२॥ श्रक्वाँ२॥ अग्ने र्-थीरिव । निहोतां पूर्वाः संदः ॥ ३७॥

पदार्थ:-है ( अन्ते ) बिद्वान् पुत्तन ( पूर्व्यः ) पूर्व बिद्वानें से शिता की प्राप्त ( दीवहूतनान् ) बिद्वानें से स्पर्दी का

शिता किये ( अक्षाम् ) घोड़ेर्न को ( रघीरित ) शबुकों के शाय अहुत रथा-दि रेना अंग्युक्त योहा के समान ( युद्ध ) युक्त की किये ( दि ) निष्यय करके न्यायासन पर ( निषद: ) निरम्तर स्थित हू निये ॥ ३९॥

भावार्थ: -- सेनापति नादि राजपुत्रयों के। याहिये कि वहे सेना के अंगयुक्त रथ वाले के सनान घोड़े नादि सेना के अवधवें। के कार्यों में संयुक्त करें। और सनापति नादि के। याहिये कि न्यायासन पर बैठ कर धर्मयुक्त न्याय किया करें।। ३९॥

> सम्पक्सवन्तीत्यस्य विरूप ऋषिः। अग्निर्देवता। त्रिष्ठुप्छन्दः। घवतः स्वरः॥

मनुष्यों की कैते होके बाणी चारण करनी चाहिये यह बि0 ||

मम्यक् स्रवन्ति सरितो न धेनां अन्तर्द्दा मनंसा पूर्यमानाः । घृतस्य धारां अभिचांक-शीमि हिरण्यंयो वेतसो मध्यं अग्नेः ॥ ३८॥

पदार्थः — हे मनुष्यो जैमे ( अग्नेः ) बिजुली के ( मध्ये ) बीच में वर्तः मान ( हिरवपपः ) तेजीक्षाग के समान तेजस्वी की कि बहने और बिद्या की इच्छा रखने वाला में जो ( घृतस्य ) जल की ( वेतसः ) वेगवाली (धान्यः) मवाइक्रप ( सरितः ) मदियों के ( न ) ममान ( अन्तः ) भीतर (हरा) अग्नतः करण के ( मनसा ) विद्यानक्षण वाले वित्त मे ( पूपमानाः ) पवित्र कई ( धेनाः ) वाणी ( मन्यक् ) अच्छे प्रकार (स्त्रवन्ति) चलती हैं उन की अभिचाकशीनि ) सन्मुख होकर सब के लिये शीच्र प्रकाशित करता हूं वैदे अम लोग भी दन वाणियों की प्राप्त होओ ॥ ३८ ॥

भावाधी:-इस संत्र में उपमालंश-मनुष्यों को योश्य है कि जैसे अधिक शा कम चलती गुद्ध हुई निद्यां ममुद्र की प्राप्त हो कर स्थिर होती हैं वैसेही शिक्षा भीर धर्म से पवित्र हुई निखल वाणी की प्राप्त है।कर काशों की प्राप्त कर वें ॥ इस ॥ क्रचे स्वेत्यस्यविरूपक्षविः। अग्निर्देवता । निचृद्वृहतीः छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

विद्वानों से शन्य मनुष्यें। की भी भ्राम केना चाहिये दन वि० ॥

ऋचे त्वां कृचेत्वां भासे त्वा ज्योतिषे त्वा। अभूदिदं विश्वंस्य भुवंनस्य वाजिनमग्ने वैंश्वा-नुरस्यं च॥ ३९॥

पदार्थ: — है विद्वान् पुरुष जिस तुक्त को ( विश्वस्य ) मनश्स (सुवनस्य) संसार के नज पदार्थी ( च ) और ( विश्वानःस्य ) संपूर्ण मनुष्यों में शी-भागमान ( अंग्ने: ) विज्ञली रूप ( वालनम् ) कानी लेगों का अन्यव रूप ( इदम् ) यह विद्वान ( अभूत ) यिन हु हुआ है उम ( आवे ) स्तृति के लिये ( स्वा ) तुक्त को ( रूचे ) मीति के वास्ते ( स्वा ) तुक्त को ( भासे ) विद्वान की मामि के अर्थ ( स्वा ) तुक्त को भीर ( क्योरित्वे ) न्याय के मन्त्रा के लिये भी ( स्वा ) तुक्त को भीर ( क्योरित्वे ) न्याय के मन्त्रा के लिये भी ( स्वा ) तुक्त को स्वा लोग साम्रय काते हैं ॥ ३९ ॥

भागार्थ:-जिस मनुष्य के। सगत के प्रश्यों का यथार्थ वेश्य हावे उसी के सेवल से सब मनुष्य प्रदार्थ। तथा के। प्रश्म हार्थे ॥ ३९ ॥

अग्निज्यांतिषेत्यस्य विरूप स्विः । अग्निद्विता ।

निचृद्धिणक्कुन्दः। ऋषभः स्वरः॥

फिर भी क्षक विषय का उपदेश कगले नम्म में किया है।

### अग्निज्योतिषा ज्योतिष्मान् कुनमो वर्षमा वर्षस्वान् । महस्रदा ग्रांसि सहस्राय त्वा॥ ४०॥

पदार्थ:— हे विद्वान् पुरुष की आप ( क्योतिया ) विद्या के प्रकाश से ( अन्ति: ) अन्ति के तुल्य ( क्योतियमान् ) श्रांतित प्रकाश युक्त (वर्षमा) अपने तेश से ( वर्षसान् ) जान देने वाले और ( रुष्ण ) की सुवर्ष सुख देवे वैसे असंस्थ सुख के देने वाले ( अन्ति ) है चन ( त्वा ) आप का (स स्थाप ) अतुल विद्यान की प्राप्ति के लिये इन लीग सत्कार करें ॥ ४० ॥

भावार्थः — इत्र मन्त्र में बायकलु० — मनुष्टी की ये। या है कि जी अनित और सूर्य के समान विद्या से प्रकाशनान बिद्वान् पुरुष है। उन से विद्या पढ़ के पूर्ण विद्या के प्राहक है।वें || ४० ||

> आर्दिरपं गर्मिनरयस्य विरूप आषिः। स्राग्निर्देशता । त्रिष्टुप् ह्यन्दः। धैयतः स्वरः॥ स्वित के बिद्वान् स्वी पुरुष क्या करें वस वि०॥

आदित्यं गर्मे पर्यमा सर्मङ्घि सहस्रंस्य प्र-तिमां विश्वसंपम् । परिवृङ्धि हरंसामा भिमं-थस्थाः शतायुषं कृणुहि चीयमानः ॥ ४१ ॥

पदार्थ:— है विद्वान पुनव भाष जैने बिजुली ( प्रथमा ) जल से (मह-स्वाध) असंस्थ पदार्थों की ( प्रतिमाम् ) प्रतिमाण करने हारे सूर्य के ममान निश्चय करने हारी बुद्धि और ( विश्वक्रपम् ) सब रूप विषय की दिसाने हारे ( गमंम् ) स्तुति के ये व्य ( आदित्यम् ) सूर्यों की चारण करती है वैने भन्तःकरण की ( नमक्षि ) अच्छे प्रकार शे। चिपे ( हरसा ) प्रक्वलित तेज से रोगों को ( परि ) सब ओर में ( बुक्षि ) हटाइये और ( चीयना-नः ) खुद्ध को प्राप्त हो के ( शतापुषम् ) भी वर्ष की भवस्था बाले सन्तान को ( क्षुद्धि ) की जिये और कर्मा ( मा ) मत ( अभिमंस्थाः ) अभिमान की जिये ॥ ४१ ।

भावार्थ:- है न्त्री पुरुषी तुम लोग सुगन्धिन पदार्थी के होम से सूर्य की प्रकाश कल और वायु की शुद्ध कर और रोग रहित है। कर सीवर्ष जाने वाले सन्तानों के। उत्पन्न करो जैसे विद्युत् अन्ति से बनाए हुए सूर्य से क्राव वाले पदार्थी का दशन और परिमाण होता है वैसे विद्या वाले सन्तान तुस दिसाने हारे है। ते हैं इनसे कभी अभिमानी होकी विषयास कि से विद्या और आयु का विनाश मन किया करें। । ४१ ।

वातस्यज्तिमित्यस्य विरूप क्रविः। अग्निदेवता । निवृत्त्रिष्टुष्छन्दः । धैवतः स्वरः॥ किर विद्वाप पुरुष के। क्या करना वाष्ट्रिय यह कि ॥ वातस्यं जूर्ति वर्तणस्य नामिम्इवं जज्ञानछ संशिरस्य मध्यं । शिशुं नदीनाछ हश्मिद्रिबुधन-मग्न, माहिछसीः पर्मे व्योमन् ॥ ४२ ॥

पद्धि:—है ( जन्ने ) तेत्र स्वन् विद्वान् आप ( परसेठ पेमन् ) सर्व ह्यास उत्तम आकाश में ( वातस्य ) वायु के ( मध्ये ) मध्य में ( जूनिम् ) वेगक्रप ( अश्वम् ) अश्व के ( प्रदिष्ट्य) जलमय ( बक्रणस्य ) उत्तम मसुद्र के ( मासिम् ) बन्धन की और ( मदीमाम् ) मदियों के प्रभावने (जलानम् ) प्रकट हुए ( शिशुन् ) बालक के तुल्य वर्तमान ( हृष्म् ) मीलवर्णयुक्त ( अद्विष्टनम् ) सूहन मेच की । मा ) मत ( हिंगी: ) मट की जिये ॥ ४२ ।

भावार्थः - इम मन्त्र में शायकलु०-मनुष्यों की चाहिये कि प्रमाद की की इ की आकाश में वर्त्तमार याणु की वेग भीर वर्षा के प्रबन्ध रूप मेघ का विमाश न करके अपनी २ अवस्था की बढ़ार्वे । ४२ ॥

अजस्रिमित्पस्य विरूप ऋषिः। अग्निर्देवता । निचृत्तित्रष्टुप् छन्दः। धेवतः स्वरः॥ फिर वह विद्वान् स्वा करे यह भगन॥

त्रुजंस्निमन्दुंमरूपं भुंरूण्युम्गिनमीं दे पूर्विनि तिं नमोभिः। सपर्वीभिऋतुशः कल्पमानो गां

### माहिळसीरदिति विराजम् ॥ ४३॥

पदार्थ:— हे विद्वान् पुरुष सैने में (पर्वति:) पूर्व साथन युक्त (म मीनि:) अश्वी के साथ अलंगान (इंन्दुन्) जलरूप (अरुषन्) पाड़े के सदूध (भुग्यपुन्) पोषण करने वाली (पूर्वितिम्) प्रथम निर्मित (अ-श्वित्) विञ्जली को (अञ्चन्) निरम्तर (ईडे) अश्वित्ता से खोजरा हूं उस को (श्वतुध:) प्रति चतु में (इस्पनान:) समर्थ हो के करता हुआ ( अदितिम् ) अखिंदित ( विराजम् ) विविध प्रकार के पदार्थी से शोभा-यमान ( गाम् ) पृथिवी को नष्ट नहीं करता हूं वैसे ही (मः) की आप इस अग्नि और इस पृथिवी को ( मा ) मत ( हिसीः ) नष्ट की जिये || ४३ |।

भावार्धः -- मनुष्यों को योग्य है कि ऋतुभों के अनुकूछ किया से अ ब्रिक्छ और अल्लका सेवन कर के राज्य और पृथिवां की सदैव रसा करें किस से सब सुख बाह्य होवें।। ४३।।

वस्त्रीमित्रस्य विरूप ऋषिः। अजिनर्देवता । निचृत्तिष्टुप् सन्दः। धैवतः स्वरः॥

किर उन विद्वान् की क्या नहीं करना चाहिये यह वि०॥

वर्ह्यां त्वष्टुर्वरंगास्य नामिमविं जजानाथ रजंमः परंस्मात् । महीथ सहिस्रीमसुरस्य मा-यामग्ने माहिंथसी पर्मे व्योमन् ॥ ४४॥

प्रार्थ:-हे (अग्ने) विद्वान् पुरुष आप (त्वच्टु:) खेदन कर्त्ता भूर्यं के (अक्ट्रजीम्) ग्रहण करने योग्य (वहणस्य) ग्रह की (नामिम्) रेकिने हारी (परस्मात्) श्रेष्ठ (रजमा) लोक से (जन्नानाम्) उत्यक्त हुई (अन्धरम्य) मेच की (मायाम्) जनाने वाली बिजुली को और (साइस्तीम्) असंख्य भूगोलयुक्त बहुत फल देने हारी (अविम्) रहा आदि का निमित्त (परमे) सब से उत्तम (व्योमन्) आकाश के समान व्याप्त जगदीश्वर में वर्त्तमान (महीम्) विस्तारयुक्त पृथिश्वी का (मा) मत (हिंसी:) नष्ट की जिये॥ ४४॥

आवार्ध:—सब मनुष्यों की चाहिये कि जो यह पृथिवी उत्तम का-रण से उत्त्यक हुई सूर्यों जिन का आकर्षण क्ली जल का आधार मेचका किसिल असंस्थ हुत देने हारी परमेश्वर ने रची है उस की गुण कर्म और स्वभाव से जान के हुत के लिये उपयुक्त करें। १४ ।।

यो स्निरित्यस्य विरूप ऋषिः। अग्निर्देषता । त्रिष्टुप्छन्दः। धैवतः स्वरः॥

फिर इस विद्वान की क्या करना चाहिये यह विश् ॥

# यो अग्निर्ग्ने रध्यजायत शोकांत्प्रथिव्या उत वो दिवस्परिं। येने प्रजा विश्वकंमां जजान तमंग्ने हेद्धः परिंते दणक्तु ॥ ४५॥

पदार्थः—ह (अग्ने) विद्वान् जन (यः) को पृथिठयाः) एथिवी के (श्रोकात्) हुकाने हारे अभ्नि (उत्तवा) अथवा (दिवः) सूर्य से (अग्नेः) विज्ञुली इत्य अभ्नि से (अग्नेः) प्रत्यक्ष अग्नि (अध्यक्षायत) उत्यक्ष होता है (येन) जिस से (विश्वकर्मा) सब कर्मों का आधार हैश्वर (प्रजाः) प्रजाओं को (परि) सब ओर से (जजान) रचता है (तस्) उस अग्नि को (ते) तेरा (हेडः) क्रोध (परिवृणक्षु) सब प्रकार से दिदन करें। ४५।।

भावार्थ:—है विद्वानो तुम छोग जो भन्नि पृथिवी को फोड़ के और जो सूर्य के प्रकाश से बिजुड़ी निकलती है उन विच्नकारी भग्नि से सब प्रा-णियों को रक्षित रक्को और जिस अग्नि से ईश्वर सब की रक्षा करता है उस अग्नि की विद्या की जानी ॥ ४५॥

चित्रं देवानामित्यस्य विरूप ऋषिः। स्र्यों देवता। निचृत्त्रिष्टुप्

छन्दः। धैवतः स्वरः॥

क्य ईश्वर कीशा है यह विश् ।।

चित्रं देवानामुदंगादनीकं चक्षंर्मित्रस्य वर्रः गास्याग्नेः । आ प्रा द्यावां प्रथिवी अन्तरिश्चः मूर्यं आत्मा जर्गतस्तुस्युषंश्च ॥ ४६ ॥

पदार्थः-है मनुष्या जाव छाग जा जगदीश्वर ( देवानाम् ) पृथिवी आदि दिश्य पदार्थी के बीच ( चित्रम् ) आश्चर्य रूप ( जनीवम् ) रेना के समान किंग्बों में युक्त ( नित्रस्य ) प्राण ( बरुणस्य ) उदान और (अग्नीः) प्राणिष्ठ अग्नि कें ( चल्लाः ) दिखानेवालें (सूर्यंः ) सूर्यं कें समान (उदगात्) उद्य की प्राप्त हो गहा है उस के समान ( जगतः ) चेनन ( च ) और ( न स्युषः ) जड़ जगत् का (आत्मा) अन्तर्यकी हो के (द्यावाप्यिवी) प्रकाश अप्रकाश रूप जगत् और ( अन्तिम्सम् ) आकाश को ( आ ) अच्छे प्रकार (अप्राः) उदाप्त हो गहा है उसी जगत् के रचने पालन काने और संहार-प्रलय करने हारे उपापक ब्रह्म की निरन्तर उपासना किया करी। १६ ॥

आयार्थ:—इन संत्र में वासकलुश-यह गुगत ऐमा नहीं कि जिस का कलां अधिष्ठाता था देश्वर की दें न है। वे जी। देश्वर सब का अन्तरयों में सब जीवें के पाप पुगर्यों के फलें। की ठववस्था करने हारा और अनन्त ज्ञान का प्रकाश करने हारा है उसी की उवासमा से धर्म अधं काम और मेश्व के फलें की सब मनुष्य प्राप्त है। वें।। १६॥

इमं मत्यस्य विरूप ऋषिः। अग्निर्देवता । विराड ब्राह्मी पङ्क्तिइछन्दः। पञ्चमः स्वरः॥

किर मनुष्या का क्या करना चाहिये यह विवा

हमं माहिश्वसीहिंपादं पशुश्व महस्राक्षां मधां-य चीयमानः।(मुयुं पशुं मधमगने जुपस्व)तेनं चिन्वानस्तन्त्रो निपीद । मुयुं ते शुरुच्छतु यं हिष्मस्तं ते शुगुंच्छतु ॥ ४७॥

पदार्थ:—है (अग्ने) मनुष्य के जन्म की प्राप्त हुए (मेथाव) सुख की प्राप्ति के लिये (श्रीयमान:) बढ़े हुए (महस्त्रात्त:) हजारह प्रकारकी दृष्टि वाले राजन् तू (श्रमम्) इस (द्विपादम्) दो पग वाले मनुष्यादि और (मेथम्) पवित्रकारक फलबद (मयुम्) जंगली (पशुम्) गवादि प-गुजीव की (मा) मत (हिंसी:) नारा कर उस (पशुम्) पशुकी (जुब- स्व ) मेवा कर (तेन ) उन पशु है ( विन्वानः ) बढ़ता हुआ तूं ('तन्वः ) आहरीर में ( निवीद ) निरन्तर स्थिर है। यह (ते ) तेरे ने ( शुक् ) शोक ( मयुम् ) शस्पादिनाशक जंगली पशु की ( ऋष्छतु ) माप्त होवे (ते ) (तेरे ( यम् ) जिन शतु से हम लोग ( द्विष्मः ) द्वेष करें ( तम् ) उत की (शुक्) शोक ( ऋष्छतु ) माप्त होवे ॥ ४९ ॥ )

भाषाधी:—कोई भी मनुष्य मब के उपकार करने हारे पशुओं की क-भी न मारे किन्तु इस की अच्छे प्रकार रक्षा कर और इन से उपकार ले के सब मनुष्यों की भामन्द देंसे जिन जंगली पशुओं से ग्राम के पशु से भी और मनुष्यों की हानि है। उन की राजपुरुष मारें भीर बंधन करें ॥ 89 ॥

इमं मेत्यस्य विरूप ऋषिः । आर्रनर्देवता । निचृद्ब्रास्त्री पङ्किरछन्दः । पञ्चमः स्वरः ॥

फिर यह मनुष्य क्या करे यह वि०॥

इमं मा हिंछम्।रेकंशफं पृशं कंनिक्रदं वाजि-नं वाजिनेषु । गुर्मार्ण्यमनं ते दिशामि तेनं चिन्वानस्तन्द्यो निषीद । गौरं ते शृग्रंच्छतु यं हिष्मस्तं ते शृग्रंच्छतु ॥ ४८ ॥

एदार्थ:—हे राजन् तू (वाकिनेषु) मंग्राम के कानों में (क्षमम्) इन (एकशकम्) एक्खुरयुक्त (किनिक्रद्म्) शीघ्र तिकल द्यथा को प्राप्त हुए (वाकिनम्) नेगवाले (पशुम्) देखने येरण्य पं) हे आदि पशु को (मा) (हिंदी: ; मत सार में ईश्वर (ते ) तेरे लिये (यम्) जिस् (आरव्यम्) सङ्गली (गीरम्) गीरपशु की (दिज्ञामि) शिक्षा करता हूं (तेन ) दस के रक्षण से (विश्वामः) सृद्धि को प्राप्त हुमा (तम्बः) शरीर में (निर्धाद् ) किरम्तर स्थर हो (ते ) तेरे में (गीरम्) प्रधेत वर्ण वाले पशु के मति

( शुक्) शोक ( ऋष्छतु ) माप्त होवे और ( यम् ) जिस शत्रु के हम छोन ( द्विष्म: ) द्वेष करें ( तम् ) उस की ( ते ) तुफ से ( शुक् ) शेक (ऋष्छतु) माप्त होवे ॥ ४८॥

भावार्थ: — मनुष्यों की उचित है कि एक खुर वाले पे। है आदि पशु ओं और उपकारक बन के पशुओं की भी कभी म नारें जिन के नारने से जगत् की हानि और न मारने से सब का उपकार होता है उने का सदैव पालन पे। षण करें (और जी हानिकारक पशु हैं। उन की नारें)। ४८॥

> इमछं साहस्रामित्यस्य विस्त्य ऋषिः । स्राग्नदेवता । कृतिइछन्दः । निपादः स्वरः ॥

फिर ममुख्यों की कीन पशुन मारने और कीन मारने वाहिये या ॥

इमक साहस्रक शतधारमुतमं व्यच्यमांनक सिर्स्य मध्यं। घृतं दुहानामिदितिं जनायाग्ने मा हिक्षमाः पर्मे व्यामन्। गुव्यमारण्यमनुं ते दिशामि तेनं चिन्वानस्तुन्दुः। निपीद। गुव-यन्ते शुर्यच्छतु यं द्विष्मस्तं ते शुर्यच्छतु ॥४९॥

पदार्थः -हे (अश्ने) द्या की प्राप्त हुए परे प्रकारक राजन् तू (जनाय) मनुष्यादिप्राणी के लिये (इमम्) इस (साहस्त्रम्) असंस्थ सुखें का साधन (श-स्थारम्) असंस्थ दूध की धाराओं के निभित्त (ठय प्रयमानम्) अनेक प्रकार से पालनके योग्य ( तत्मम् ) कुए के समान रक्षा करने हारे बीर्थ्यं सेचक बैल और (घृतम् ) घी की (दुइ नाम् ) पूर्ण करती हुई ( अदितिम् ) नहीं मिरिने योग्य नी की ( नाहिंसीः ) मत नार और ( ते ) तेरे राज्य में जिस (आरएयम् ) बन में रहने वाले ( ग्वयम् ) गी के समान नीलगाय से सेती की हानि होती हो तो उस की ( अनुद्शानि ) उपदेश करता हूं ( तेन )

उस के मारने से सुरक्षित अन्न से (परमे) उत्कृष्ट (ट्योनन्) सर्वत्र ट्यापक परमात्मा और (सरिरस्य : विस्तृत ट्यापक आकाश के (मध्ये) मध्य में (चिन्यानः) वृद्धि को प्राप्त हुना तू (तन्वः) शरीर मध्य में (निषीद्) निवान कर (ते तेरा (शुक्) शोक (तम्) उस (गवयम्) रीम की (ऋष्ठतु) प्राप्त होवे और (यम्) विस (ते) तेरे शत्रु का (द्विष्मः) इन छोग द्वेष करें उस की भी (शुक्। शोक (ऋष्ठतु) प्राप्त होवे ॥४९॥

भावार्थः-इन मंत्र में वादकलु०-हे राजपुरुषं तुम छानें। की चाहिये कि जिन बैल मादि एशुओं के प्रभाव से खेनी आदि काम जिन गी आदि से दूथ घी आदि उत्तम पदार्थ है।ते हैं कि जिन के दूथ आदि से मब प्रणा की रक्षा है।ती है उन की कभी मत मारो और जो जन इन उपकारक पशुओं को मारें उन की राजादि न्यायाधीश अत्यन्त दगड़ देवें और जो जंगल में रहने बाले जीलगाय आदि प्रणा की हानि करें वे मारने योग्य हैं।। ४९।।

इममृणाियुमित्यस्य विरूप ऋषिः । अगिनदेवता । कृतिश्छन्दः । निषादः स्वरः ॥

फिर किन पशुओं के। न मारना और किन की मारना चाहिये यह ॥

ड्ममूंर्णायं वर्रणस्य नाभि त्वचं पशूनां हि-पदां चतुंष्पदाम् । त्वष्टुंः प्रजानां प्रथमं जनित्र-मग्ने मा हिंधसीः प्रमे व्योमन् । उष्ट्रमार्ण्य-मृतुं ते दिशामि तेनं चिन्वानस्तन्तुं। निषीद । उष्ट्रं ते शृग्रंच्छतु यं हिष्मस्तं ते शृग्रंच्छतु ॥ ५०॥ अत्राह्माणी- हेले-अधिने हे क्य

पदार्थः — हे ( अने ) विद्या की प्राप्त हुए राजन् तूं (बरुणस्य) प्राप्त होने योग्य श्रेष्ठ सुख के ( नाशिम् ) संयोग करने हारे ( इसम् ) इस ( द्विप दाम् ) दो पगवाले मनुष्य पक्षी आदि ( चतुष्पदाम् ) चार पगवाले ( पशुमाम् ) गाय आदि पशुओं की ( त्वचम् ) चमड़े से ढांकने वाले और (त्व-ष्टुः ) शुल प्रकाशक देवर की ( प्रजानाम् ) प्रजाओं से ( प्रथमम् ) आदि ( जनित्रम् ) उत्पत्ति से निमित्त ( परमे ) उत्तन ( टपे।मन् ) आकाश में वर्त्तमान ( जर्णायुम् ) भेड़ आदि से ( माहिंमीः ) मत मार ( ते ) तेरे लिये में ईश्वर ( यम् ) जिस (आरग्यम्) बनेले ( उष्ट्रम् ) हिंमक जंट की ( अनुदिशामि ) बतलाता हूं ( तेन ) उस से शुरक्षित अखादि से (चिन्वानः) बढ़ना हुआ (तन्वः) शरीर में (निवीद्) निवास कर। (ते) तेरा (शुक्) श्रीक उस जंगली जंट की ( ऋष्वतु ) प्राप्त हो और जिम द्वेषी जन से हम से गा (हि-ष्यः ) अप्रीति करें ( तम् ) उस की ( ते ) तेरा ( गुक् ) श्रीक ( ऋष्वतु ) प्राप्त हो और जिम द्वेषी जन से हम से गा (हि-ष्टाः ) अप्रीति करें ( तम् ) उस की ( ते ) तेरा ( गुक् ) श्रीक ( ऋष्वतु ) प्राप्त हो से ॥ १० ॥

भावार्थः — हे राजन् जिन भेट आदि के रोम और स्वणा ममुख्यें। के सुख के लिये है। ती है और जो जंट भार चटाते हुए मनुख्यें का सुख देते हैं उन का जा दुष्ट जन मारा चाहें उन की मंगार के दुः खदायी सम्भित और उन की अच्छे प्रकार द्यह दैना चाहिये॥

अज इत्यस्य विरूप ऋषिः । ग्राग्नर्देवता । भुरिक्कृइछन्दः । निषादः स्वरः ॥

फिर मनुष्यें। की कीन में पशुन मारने मीर कीन में सारने चाहिये यह वि०॥

अजो ह्यग्नेरजंनिष्ट शोकात्मो अंपरयज्ञानि-तार्मग्रे । तेनं देवादेवतामग्रंमायँस्तेन रोहंमा-यन्तुपमध्यांसः । शर्भमार्ण्यमतं ते दिशामि तेनं चिन्वानस्तन्द्रो निषीद । शर्भं ते शृग्रं-च्छतु यं द्विष्मस्तं ते शृग्रंच्छतु ॥ ५१ ॥ पदार्थ:—हे राजन् मूं जी (हि) निश्चिन (अजः) बकरा (अजः निष्ट) जरपक होता है (मः) वह ( अप्रे) प्रथम ( चितारम् ) उत्पादक की ( अप्रथत ) देखता है जिम से ( मेध्यामः) पित्र हुए ( देवाः) विद्वान् ( अप्रम् ) उत्पम सुख और ( देवताम् ) दिव्यगुणों के ( उपायन् ) उपाय की प्राप्त होते हैं और जिम से ( राहम् ) वृद्धियुक्त प्रमिद्धि की (आग्यम् ) प्राप्त होवें (तेन ) उन से उत्पम गुणां उत्तम सुख तथा (तेन ) उस से वृद्धि की प्राप्त हों जी ( आग्यथम् ) बनेली ( शापम् ) शेही ( ते ) तेरी प्रजा की हानि देने वाली है उम की ( अनुदिशामि ) बतलाता हूं (तेन ) उम से बचाए हुए पदार्थ से ( चिन्यानः ) बढ़ता हुमा ( तन्यः ) शरीर में ( निचीद ) निवास कर और ( तम् ) उम ( शरमम् ) शल्यकी की ( ते ) तेरा ( शुक् ) शेक ( अच्छतु ) प्राप्त हो और ( ते ) तेरे ( यम् ) जिम शत्र से सम लेग ( दिष्टमः ) द्वेष करें उम की ( शिकात् शोककृष (कर्नः) अग्र से सम लेग ( द्विष्टमः ) द्वेष करें उम की ( शिकात् शोककृष (कर्नः) अग्र से सम लेग ( द्विष्टमः ) द्वेष करें उम की ( शिकात् शोककृष (कर्नः) अग्र से सम लेग ( हिष्टमः ) द्वेष करें उम की ( शिकात् शोककृष (कर्नः)

आवार्थ: - मनुष्यों की उचित है कि बकरे और नेर आदि श्रेण्ठ पणु पक्षिणें की न मारें और इन की रक्षा करके उपकार के लिए स्युक्त करें और जो अच्छे पश्चओं और पक्षियों के मान्ने वाले हैं। उन की शीघ्र ता-इना देवें हां (जी खेनी की उणाइने हारे प्रयाहों आदि पणु हैं उन की मणा की रक्षा के लिये मारें)। ५१।।

> त्वं यविष्ठेत्यस्ये।शना ऋषिः । आंग्नर्देवता । निचृद्गायत्री छन्दः । षड्जः स्वरः ॥

किर कैसे पश्चमें की रक्षा करना <u>और इनना चाहिये यह विश्वा</u> त्वं यंविष्ठ द्वाशुणों नून पाहि शृणुधी गिरं।

रत्तां तोकमुत त्मनां ॥ ५२ ॥

पदार्थः — हे ( यविष्ठ ) अत्यन्त युवा ( त्वम् ) तू रक्षा किये हुए इ-न पशुनेतं से ( दाश्यः ) सुखदाता ( नृन् ) धर्मरक्षक मनुष्यों की ( पाहि ) रक्षा कर इस (गिरः) मत्य वाणियों के। (शृक्षि) सुन और (श्लमा) क्रमने काल्मा से मनुष्य (उत्) और पशुओं के (ते।कन्) बड़ी की (रक्षा) रक्षा कर ॥ ५२॥

मावार्थ:—को मनुष्य मनुष्यादि प्राणियों के रक्षक पशुकीं की बढ़ाते हैं भीर कंप्रामय उपदेशों की सुनते सुनाते हैं वे आन्तर्य सुख की प्राप्त है। ते हैं ॥ ५२ ॥

अपां त्वेमिन्नित्यस्योद्याना ऋषिः। अश्यो देवताः। पूर्वस्य ब्रास्ती पङ्क्तिइछन्दः । पञ्चमः स्वरः । सरिरंत्वेति मध्यस्य ्रजास्ती जगती छन्दः। निवादः स्वरः। गायत्रेगो

त्युत्तरस्य निचृद् ब्राह्मी पङ्क्तिइछन्दः ।।

पञ्चमः स्वरः ॥

अपां त्वेमंन्त्सादयाम्य्पां त्वोद्यंन्सादयाम्य-पान्त्वा मस्मंन्सादयाम्य्पां त्वा ज्योतिषि सा-दयाम्य्पांत्वायंने सादयाम्य्णां त्वा सदेने साद-यामि समुद्रे त्वा सदेने सादयामि । सिर्रे त्वा सदेने सादयाम्य्पां त्वा त्त्ये सादयाम्य्पां त्वा सिर्धिष सादयाम्य्पां त्वा सदेने सादयाम्य्पां त्वा मधस्थे सादयाम्य्पां त्वा योनौ सादयाम्य्पां त्वा प्रतिषे सादयाम्य्पां त्वा पार्थिस सादयाम्य्पां त्वा प्रतिषे सादयाम्य्पां त्वा पार्थिस सादयामि गायत्रेगां त्वा छन्देसा सादयामि त्रिष्टंमेन त्वा

## छन्दंसा सादयामि जागंतेन त्वा छन्दंसा साद-याम्यानुष्टुमेन त्वा छन्दंसा सादयामि पाइक्तं-न त्वा छान्दंसा सादयामि ॥ ५३॥

पदार्थ:- हे मनुष्य जैने शिक्षा करने दाला में (अयाम्) गाणां की रक्षा के निमित्त ( एमन् ) गमनशील वायु में ( स्वा ) तुम को (माद्यामि) स्थापित करता हूं ( अपाम् ) कलीं की ( ओद्दान् ) भाद्रेतायुक्त ओविधयों में (स्वा) तुक्त की (साद्यामि) स्थापन कस्ता हूं (अप्राम्) प्राप्त हुए का-हों की ( भरतन् ) राख में ( त्वा ) तुभ की ( सादयानि ) संयुक्त करता हूं (अयाम्) व्याप्त हुए बिजुली आदि अग्नि के (ज्योतियों) प्रकाश में (त्या) तुमा को (साद्यामि) नियुक्त करना हूं (अपाम्) अवकाश वा-ले (अयने ) स्थान में (त्वा ) मुक्त की ( माद्यागि ) वैदाता हूं (नद्ने) स्विति के घोष्य (अर्ण वं ) माणिवद्या में (त्वा.) तुम्त की (साद्यामि) मंयुक्त करता हूं ( मदने ) गपनभील ( मसुद्रे ) मन के विषय में ( त्या ) तुक्त की ( सादयानि ) मन्बद्ध करना हूं ( सदने ) प्राप्त हे ने योग्य (सरिरे) काणी के त्रिवय में (त्त्रा) तुफा की (राष्ट्रयानि) मंयुक्त करता हूं (अयाम्) प्राप्त होने योग्य पदार्थों के मस्बन्धी (सरे) घर में (त्वा) तुक्त को (शाद-यामि ) स्यापित करता हूं (अपाम् ) अनेक प्रकार के उपाप्त शब्दों के संब-न्धी ( मधिषि ) उस पदार्थ में कि जिस में अनेक शब्दों की समान यह जीव सुनना है अर्थात् कान के विषय में (त्या) तुफ को (साद्यानि) स्थित करता हूं ( अवाम् ) जलों के ( सदने ) अन्ति (शक्तिय स्थान में ( त्वा ) तुक को ( माद्यामि ) स्थावित करता हूं ( अपाम् ) जलों के ( सथस्थे ) तुल्य स्थान में (त्वा) तुभाकी (साद्यानि) स्थापित करता हूं (अपाम्) जलीं के (योनी) समुद्र में (त्वा) तुफ के। (सादयानि) नियुक्त काला हूं। (अपान्) जलों की (पुरीचे) रेखी में त्वा तुमा को (साद्यानि) नियुक्त करता हूं (अन्याम् ) जलों के (पायसि ) अन्त्र में (त्वा) तुक्त को (ताइ-

थानि ) प्रेरणा करता हूं (गायत्रेण) गायत्री उन्द से निकले ( उन्द्रा ) स्वतन्त्र अर्थ के साथ ( त्वा ) तुम्त को ( साद्यानि ) नियुक्त करता हूं ( त्रे व्हुभेन ) त्रिष्टुण् मन्त्र से विहित ( उन्द्रा ) शुद्ध अर्थ के साथ ( त्वा ) तुम्त को ( साद्यामि ) नियुक्त करता हूं ( कागतेत ) जगती उन्द में कहे ( उन्द्रा ) आनन्द्रायक अर्थ के साथ ( त्वा ) तुम्त को ( साद्यामि ) नियुक्त करता हूं ( आनुष्टुण् मन्त्र में कहे ( उन्द्रसा ) शुद्ध अर्थ के नाथ ( त्वा ) तुम्त को ( साद्यामि ) प्रेरणा करता हूं । और ( पाइक्तेन ) पङ्क्ति अंत्र से प्रकाशित हुए ( उन्द्रमा ) निर्मेल अर्थ के साथ ( त्वा ) तुम्त को ( साद्यामि ) प्रेरित करता हूं वैसे ही तू वर्त्तमान रह ॥ ५३॥

भावार्ध:— विद्वानों की चाहिये कि सब पुरुषों की और मध खियों की वेद एढ़ा और जगत के वायु सादि पदार्थों की विद्या में निपुण करके सन की सन पदार्थों से प्रयोजन माधने में प्रवृत्त करें || ५३ ||

अयं पुर इत्यस्योद्याना ऋषिः। प्राणा देवताः। स्वराष्ट्र बार्खाः जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥

भव मनुष्यों केर सृष्टि से कैशन २ उपकार छेने चाहिये यह वि० ॥

अयं पुरो भुवस्तस्यं प्रागो भौवायनो वंस-न्तः प्राणायना गांयत्रा वासन्ती गांयत्र्यं गांयत्रं गांयत्रादुंपाधशुरुंपाधशांस्त्रिवृत् त्रिवृतों रथन्त्रं वसिष्ठ ऋषिः । प्रजापंतिग्रहीतया त्वयां प्राणं गृह्याम प्रजाम्बंः ॥ ४४ ॥

पदार्थः — हे खि जैने (अयम्) यह (पुरी भुवः) प्रथम है ने वाला अन्ति है (तम्य) उम गा (भी वायनः) सिंहु कारण से रचा हुआ (प्राणः) जीवन का हेतु प्राण (प्राणायनः) प्राणों की रचना का हेतु (वनन्तः) सुर्गन्थ आदि में वसाने हारा वसन्त ऋतु (वामन्ती) बनन्त ऋतु का जिस में व्याख्यान है। वह (गायत्री) गाते हुए का रक्षक गायत्री मंत्रार्थ देश्वर (गायत्रये) गायत्री मंत्र का (गायत्रम्) गायत्री छन्द (गायत्रात्) गायत्री में (त्रवंशु:) समीप से ग्रहण किया जाय (त्रवंशी:) तम जप से (त्रिवृत्) कमें त्रपामना और ज्ञान के महित वर्णनान फल (त्रिवृत:) तभ तीन प्रकार के फल से (रचन्तरम्) रमणीय पदार्थों में सारने हारा सु ख और (व्याच्छः) आतिशय करके निवाम का हेतु (ऋषिः) सुख प्राप्त कराने हारा विद्वान् (प्रजापतिगृहीनया) अपने मन्तानी के रक्षक पनि की ग्रहण करने वाली (श्वणा) तेरे माच (प्रजाभ्यः) मन्तानीत्र ति के लिये (प्राणम्) बलयुक्त जीवन का ग्रहण करने हैं वैने तेरे भाय में मन्तान होने के लिये बल का एक्षामि ) ग्रहण करता हूं ॥ ५४॥

भावाधी:—हे स्वी पुरुषातुम्की याग्य है कि आंग्न आदि पदार्थी की सप्योग में ला के परस्वर प्रीति के साथ अति विषयसेवा की केवड़ और सब संसार में बल का प्रहण करके मन्तानी की वत्त्वक करें। | 98 ।|

अयं दक्षिणेत्यस्पाँदाना ऋषिः। प्रजापतिर्देवना । निचुद्धरिमानिधृतिरुजन्दः। प्रयुजः स्वरः।' सब मनुष्याँ की ग्रीष्मश्चतु में कीने वर्णना वाद्यि यह विश्व॥

अयं दंशिगा विश्वसंस् तस्य मनो वश्वसंस् गां ग्रीष्मो मानुमिख्दिब् ग्रेष्मी श्रिष्टुभः स्वार-म् । स्वारादेन्तर्याम्। इन्तर्यामात्पं खद्शः पंथ्व-दशादृहद् स्रहोज् ऋषिः प्रजापंतिगृहीतया त्वया मनो गृहणामि प्रजाभ्यः ॥ ५५ ॥

पदार्थ: — हे सि जैसे (दक्षिणा) दक्षिण दिशा से (अयम्) यह (विश्वकर्मा) सब कर्मों का निमित्त कायु के समान विद्वान् चलना है (तस्य) नस वायु के थोग से (वैश्वकर्मणम्) जिस से मब कर्म निहु है ते हैं वह ( मनः ) विचारस्वरूप प्रेरक मन ( मनसः ) मनकी गर्भी से उत्पक्त के तुरुष ( ग्रीब्मः ) रसीं का नाशक ग्रीब्मऋतु ( ग्रैब्मी ) ग्रीब्म ऋतु के व्यास्थान वाला ( निष्टुष् ) विष्टुष् छन्द ( निष्टुमः ) निष्टुष् छन्द के (स्वारम् ) नाप से हुआ तेज (स्वारात् ) जीर तेज से ( कान्तर्णामः ) मण्यान्ह के प्रहर में विशेष दिन और ( अन्तर्णामात् ) मध्यान्ह के विशेष दिन और ( अन्तर्णामात् ) मध्यान्ह के विशेष दिन से ( पश्चद्याः ) पन्द्रह तिथिषां की पूर्वक स्तुति के योग्य पूर्णामासी ( पष्टबद्याः ) तस पूर्णामासी से ( सहस्त् ) बड़ा ( भरद्वाजः ) अस वा विश्वाम् की पृष्टि और भारण का निनित्त ( ऋषिः ) शब्द्यान प्राप्त कराने हारा कान ( प्रजापतिगृहीतणा ) प्रजापालक पति गाज ने प्रहण की विद्या में न्याय का ग्रहण करता है देने में ( त्वणा ) तरे माथ ( प्रजाभ्यः ) प्रजा की के लिये ( मनः ) विश्वास्त्रस्व विद्यानम् चित्त का ग्रहण विद्यान

आवार्ध:—स्त्री पुत्रचे। की चाहिये कि प्राणका मन और मन का प्राण नियम काने हाला है ऐवा कान के प्राणवाम ने कारमा की शुद्ध करते हुए पुरुषों में मृंपूर्ण सृष्टि के पदार्थी का विद्यान स्त्रीकार करें ॥ ५५॥

> अयं पश्चादित्यस्थोदाना वृद्धिः। प्रजापानिर्देवता । नित्तृद् भृतिसञ्चन्दः। पड्जः स्वरः॥ भव स्त्रीपुत्रप भाषत् में कैसा भाषरण करें ग्रह ति०॥

अयं प्रश्नाद विश्ववयंचास्तस्य चक्षंवेंश्ववय-चसं वर्पाश्चांशुन्यो जगंती वार्षी जगंत्या ऋक्-संमम् । ऋक्संमाच्छुकः शुक्तात्संप्रदशः संप्रद-शार्देख्यं जमदंग्निक्षंपिः प्रजापंतिगृहीत्या त्वया चक्षंगृंह्यामि प्रजाम्यः ॥ ५६ ॥ पदार्थ:—हे उत्तम मुख वाली की जैसे ( अयम् ) यह मृत्यं के समाम विद्वान् ( विश्वत्यकाः ) सब संनार की कारों ओर के प्रकःश से त्यापक हैं। कर प्रकट करता ( पश्चात् ) पश्चिम दिशा में बत्तंमान ( तस्य ) जन मृत्यं का ( देशवत्यक्षमम् ) प्रकाशक किरण क्ष्य ( क्षतुः ) नेत्र ( क्षातुष्यः ) नेत्र से देखने योग्य ( बर्षाः ) जिस समय मेप वर्षते हें वह वर्षात्रतु (वार्षा) वर्षात्रतु के त्याख्यान वाला ( जाती ) संतर में प्रमिद्ध जगती उन्द ( जगत्याः ) जगती उन्द से ( ऋक्समम् ) ऋकाओं के सेत्रन का हेतु विज्ञान ( ऋक्समत् ) उम विज्ञान से ( शुक्तः ) पराक्रम ( शुक्रात ) पराक्रम से ( मप्तर्शः ) सत्रह तत्वां का पूरक विज्ञान ( मप्तर्शन्त ) उम विज्ञान से ( विक्रपम् ) अनेक क्रयों का हेतु जगत् का ज्ञान और जैने ( जमद्गिनः ) प्रकाशस्त्रक्ष ( ऋषिः ) क्षत्र का प्राप्त कराने हारा नेत्र ( प्रजापतिगृहीतया ) मन्तानः क्षत्र पनि ने प्रहण की हुई विद्यापुक्त स्त्री के माथ ( प्रजाभ्यः ) प्रजाओं के लिये ( क्षाः) विद्यास्त्री नेत्रों का प्रहण करना है वैसे में तेरे साथ ससार से बल का ( गह्णािम ) प्रहण करता हूं ॥ ५६ ॥

भावार्थ: - स्त्री पुरुषे। की वाहिये कि माम वेद के पड़ने से सूर्व आदि प्रसिद्ध जगत की स्वभाव से जान के सब स्तृष्टि के गुणे। के दृष्टाम्त से अच्छा देखें और चरित्र प्रकृण करें ॥ ५६॥

इदयुत्तर।दित्यस्यांशना श्रापः प्रजापानिर्देवता । स्वराङ् ब्राह्मी (त्रप्रुप् छन्दः। घेत्रतः स्वरः ॥ अब शरद ऋतु में केसे वर्ते यह वि०॥

इदम्चारात् स्वस्तस्य श्रात्रंथमोवधश्रख्री-त्रयनुष्टुप् शांग्यनुष्टुभं ऐडमेडान् मन्थी मन्थि-नं एकविधश एकविधशाद् वैराजं विश्वामित्र ऋषिः प्रजापंतिगृहीतया त्वया श्रोत्रं एह्यामि प्रजाभ्यः॥ ५७॥ पदार्थ: -- हे सै। सायवती जैसे ( द्रम् ) यह ( उत्तरात् ) सब से उत्तर माग में ( स्वः ) सुसें का साथन दिशा रूप है ( तस्य ) उत्त के ( सै। वम् ) सुस का साथन ( श्रीत्रम् ) कान ( श्रीत्री ) कान की मम्बन्धी ( शरत् ) शादृतु ( शारदी ) शादृ ऋतु के ठवास्यान वाला ( अनुष्टुप् ) मबद्ध अर्थ वाला अनु दुष्टुन्द् ( अनुष्टुमः ) उप से ( ऐडम् ) वाणी के ठवास्यान से युक्त मन्त्र ( ऐडात् ) उन मन्त्र से ( सन्यो ) पदार्थों के नयने का साथन ( मन्थिनः ) उन माथन से ( एकिश्राः ) इक्कीन विद्याभों का पूर्ण करने हारा निद्धान्त ( एकिश्रांत् ) उन निद्धान्त में ( विरागम् ) विविध पदार्थों के प्रकाशक ( साम ) सामवेद के ज्ञान की प्राप्त हुमा ( विश्वानित्रः ) सब से नित्रता का हेतु ( ऋषिः ) शब्द ज्ञान काने हारा कान और (प्रमास्यः) उत्तर्व हुद्दे श्रिजुनो भादि के लिपे ( श्रीत्रम् ) सुनने के नाथन को प्रहण करते हैं वैसे ( प्रजापतिगृहीत्या ) प्रजापान्तक पनि ने ग्रहण की ( न्थपा ) तेरे साथ में प्रनिद्ध हुद्दे श्रिजुनो आदि से ( श्रीत्रम् । सुनने के नाथन कानकी ( ग्रह्णा मि ) ग्रहण करता हूं ॥ पुन ।

भावार्थ: — की पुरुषों को चाहिये कि ब्रह्मचर्य के मध्य विद्या पढ़ भीर विवाह करके बहुत्रुत होवें। और मत्यवक्ता आस्त जनों से सुने विना पढ़ी हुई भी विद्या फलदायक नहीं होती इनलिये मदैव मज्जनों का उपदेश सुन के सत्य का धारण और निष्या को छे। इ देवें। ५९॥

> इयम्परीत्यस्योदाना ऋषिः । प्रजापतिर्देवता । विराडाकृतिरजन्दः । पश्चमः स्वरः । अब देवनत ऋतु में किस प्रकार वर्ते पद विरु॥

इयमुपरि मृतिस्तस्य वाङ्मात्या हेम्नतो वा-च्यः पुङ्क्तिहैम्नती पुङ्क्त्य निधनंवन्निधनं-वत आग्रयुगाः। आग्रयुगात्त्रिणवत्रयस्त्रिधशौ

# त्रिणवत्रयस्त्रिधशाभ्यां शाकररेवते विश्व-कंमां ऋषिः प्रजापंतिगृहीतया त्वया वाचै गृह्णा-मि प्रजाभ्यः ॥ ५८॥ यहां त्रित्रमंत्रना क्षाति रेने ज्य

पदार्थ:—है विद्वान् को जो (हणम्) यह (तपरि) सब से फायर विराजमान (मितः) बुद्धि है (तस्यै) तम (मत्या) बुद्धि का होना वा कर्स (वाक्) वाणी और (वाक्यः) तम का होना वा कर्स (हैमन्तः) गर्मी का नाशक हेमन्तन्नतु (हैमन्ती) हैमन्त ऋतु के व्याख्यान वाला (पङ्क्तः) पङ्क्ति छन्द (पङ्क्त्यै) तम पङ्क्ति छन्द का (निधमवतः) मृत्यु का प्रशंकित व्याख्यान वाला समयेद का प्राणा (निधमवतः) तम से (आग्रवणः) प्राप्ति का माधन ज्ञान का फल (आग्रवणःत्) तम से न्त्रि णवन्नपश्चित्रंशा-प्रवास्थाने वे शोर तिनीम मामवेद के स्तीन्न (न्निणवन्नपश्चित्रंशा-प्रवास्थाने) वन स्तान्नों से (शाक्वारिवते) शक्ति भीर धन के माधक पदार्थी को ज्ञान के (विश्वकर्मा) मच सक्ती के सेवने वाला (ऋषिः) वेदार्थ का वक्ता पुरुष वर्मता है वैसे में (प्रजापित्यहीतया) प्रजाप लक्त पनि ने ग्रहण की (त्ववा) तेरे साथ (प्रजाभ्यः) प्रजानों के लिप्ने (वाचम्) विद्या और भच्छी शिक्षा से युक्त वाणी को (गृह्णानि) ग्रहण काना हूं ॥ प्रमा

भाषार्थ: - स्वीप्रदेश की चाहिये कि विद्वानों की शिक्षारूप वाणी को सुन की अपनी खुद्धि बढ़ावें उस खुद्धि में हेनन्त ऋतु में कसंठय कमें और सामवेद के स्तीवों को जान महात्मा ऋषि छोगों के समान वर्साव कर विद्या और अच्छी शिक्षा से शुद्ध की वाणी का स्वीकार कर के अपने सन्तानों के छिये भी इन वाणियों का उपदेश रुदैव किया करें ॥ पृट् ॥

इन अध्याय में ईर्वर स्त्रोपुस्य मीर ठवनहार का वर्णन करने से इस अध्याय में कहे अर्थ की पूर्व अध्याय के अर्थ के साथ संगति जानी॥

यह १३ तेरहवां अध्वाय पूर्ण हुआ।



# विश्वांनि देव सवितर्दुरितानि परासुव। यद् मद्रं तन्न त्रासुव॥

ध्रुविक्षितिरित्यस्योज्ञाना ऋषिः। अदिवनौ देवते। जिएप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥ अब चैद्दिवें अध्याय का आरम्ब है इन के पहिले मन्त्र में खिये। के लिये उपदेश किया है॥

 ध्रुविक्षितिर्ध्रुविधीनिर्ध्रुविसि ध्रुवं योनिमासीद
 सा ध्रुया । उरूपंस्य केतुं प्रथमं जुपागा अधिव-नांध्वर्ष् सांदयतामिह त्वां ॥ १ ॥

पदार्थ: — हे 'ख ज' तू ( माधुवा ) श्रेष्ठ धर्म के साथ ( स्ट्यस्व ) ब टलोई में पकाये अल की सम्बन्धी और ( प्रथमम् ) विस्तारयुक्त (केतुम् ) खुंद्व की ( जुषाणा ) प्रीति से मेवन करती हुई ( प्रुविश्वातः ) निञ्चल वाम काने और ( ध्रुवयोनि: ) निञ्चल घा में रहने वाली ( ध्रुवा ) दृढधम्मं से युक्त ( भिन ) है सो तू ( ध्रुवम् ) निञ्चल ( योनिम् ) घर में ( भानीद ) स्थार हो ( नवा ) तुक्त की ( इह ) इम गृहाश्रम में ( भष्टवर्षू ) अपने लिये रक्षणीय गृहाश्रम आदि यक्त के चाहने हारे ( अश्विना ) सब विद्याओं में ठ्यापक अष्ट्यायक और स्वयदेशक ( साद्यताम् ) अष्ट प्रकार स्थापित सावार्थ: - विद्वान् पढ़ाने और उपदेश करने हारी कियों को योग्य है कि कुनारी कन्याओं को झहाचर्य अवस्था में ग्राथन और अम्मेशिका देके हन की जेव्ड करें ॥ १॥

> कुलायिनीत्यस्योदाना माषिः। स्रदिवनौ देवते। ब्राह्मी मुहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

फिर पूर्वीक विषय का अगले मन्त्र में उपदेश किया है ॥

कुछायिनी घृतवंती पुरंन्धिः स्याने सींद्र सदंने प्रिथिव्याः। अभि त्वां कुद्रा वसंवो गृण-नित्वमा ब्रह्मं पीपिहि सौभंगाय । अधिवनांध्व-र्यू सांद्रयतामिह त्वां ॥ २०॥

पदार्थ: — हे (स्योने ने खुल करने हारी जिम (त्या) तुमा की (वनवः) प्रथम कोटि के विद्वान् भीर (सदाः) मध्य कहाः के विद्वान् (हमा) हम (झसा) विद्वा धनों के देने वाले गृहस्थों की (अभि) अभिमुख होका (गृजन्तु) प्रशंना करें में तू (मीमगाय) सुन्दरं संपत्ति होने के लिये हन विद्वा धन की (पीपिहि) अक्टे प्रकार प्राप्त हो (पृज्वती) बहुत जल और (पुरन्धः) बहुत जल धारण करने वाली (सुलायिनी) म्थानित कुल की प्राप्ति से युक्त हुई (प्रविद्याः) मणनी भूमि के (मदने) घर में (सीद्) स्थित हो (अध्वयः) अपने लिये रक्षणीय गृहाश्रम आदि यश्च बाहने वाले (अश्वमा) सब विद्याओं में द्यापक और सप्देशक पुरुष (स्था) तुम्ह की (सह ) सब गृहाश्चन में (साद्यताम्) स्थापित करें। ई॥

भावार्थ:—कियों की योग्य है कि नहीं पाझ पूर्ण विद्या और यन ऐस्वर्य का ग्रुस भीगने के लिये अपने न्दूश प्रतियों से विवाह कर के विद्या और ग्रुस कादि यन का पाके सब ऋतुओं में कुछ देने हारे घरीं में निवास करें तथा विद्वानें का संग और शाक्कों का अभ्यास निरन्तर किया करें।। २ ।।

स्वैर्दश्चेरित्यस्योदाना काषिः। ग्राहिवनौ देवते। निचृद् ब्राह्मी बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ किर भी पुर्वोक्त विषय को ही अगले मन्द्र में कहा है॥

स्वैर्देश्वेर्दक्षंपितेह सीद देवानां असुमने हंहते र-णांय । पितेवैधि मूनव त्रा सुशेवां स्वावेशा तन्वा संविशस्वादिवनां ध्वर्य सादयनामिह त्वां ॥ ३ ॥

पद्र्थि:— हे सि तू जैने (स्वै:) अपने (दसै:) बहां और भूत्यां के साथ वर्तता हुआ (देवानाम्) धम्मीत्मा विद्वानों के मध्य में वर्त्तमान (स्टू हते) बहे (रणाय) स्थाम के लिये (सुम्ने) सुल के विषय (द्क्षिता) ब हों वा चतुर भूत्यों का पालन करने हारा हो के विजय से बहुता है वैसे (इह ) इस होक के मध्य में (एपि) बढ़ती रह (सुम्मे) सुल में (आ सीद) स्थिर है। और (पितेव) जैसे पिता (मूनवे) अपने पुत्र के लिये सुन्दर सुल देना है वैसे (सुश्चेवा) सुन्दर सुल से युक्त (स्वावेशा) अच्छि स्नीति से सुन्दर शुद्ध शरीर वस्त्र अलंकार का घारण करती हुई अपने पित को साथ प्रवेश करने हारी हो के (सन्वा) शरीर के साथ प्रवेश करने हारी हो के (सन्वा) शरीर के साथ प्रवेश कर और (अध्वर्यू) गृहान्त्रमाहि यन्न की अपने लिये इच्छा करने वाले (अस्त्रना) पढ़ाने और उपदेश करने हारे जन , त्वा) तुक्त को (इह) इस गृहान्त्रम

भावार्थः — इन मन्त्र में उपमालंग-स्त्रियों की चाहिये कि युद्ध में भी अपने पतियों के साथ स्थित रहें अपने नौकर पुत्र और पशु आदि की पिता के समान रक्षा करें और नित्य ही वस और आभूषणों से अपने शारी की संयुक्त करके वन्ते। विद्वान् लेग भी इन की सदा उपदेशक करें और की सी इन विद्वानों के लिये सदा उपदेश करें ॥ इना

पृथिन्याः पुरीषिमत्यस्योज्ञाना ऋषिः। अदिवती देवते।
स्वराङ्ब्राह्मी बृहती इन्दः। मध्यमः स्वरः॥
फिर भी वही विषय अगले मन्त्र में कहा है॥
पृथिन्याः पुरीषमस्यप्मा नाम तांत्वा विश्वे
अभि गृंणनतु देवाः । स्तोमंपृष्ठा घृतवंतीह
सींद प्रजावंदसमे द्रविणा यंजस्वाश्विनांध्वर्ध्य
सांदयतामिह त्वां॥ ४॥

पदार्थ:— है कि जो (स्तोमएष्टा) स्तुतियों को जानने की इंच्छा युक्त तू (इह) इस एड्राश्रम में (पृथिव्धाः) एथिवी की (पृरीषम्) रक्षा (अटनः) सुन्दरस्तप और (नाम) नाम और (घृतवती) महुत घी आदि प्रशित पदार्थों से युक्त (असि) है (ताम्) उस (त्वा) तुक्त को (विध्वते) सब (देवाः) विद्वान् छोग (अभिगुणन्तु) मत्कार करें (इह) इसी एड्राश्रम में (सीद) वर्त्तमान् रह और जिम (त्वा) तुक्त को (अध्वर्षू) अपने छिये रक्षणीय गृहाश्रमादि यज्ञ चाहने वाछे (अश्वना) व्यापक बुद्धि पदाने और छपदेश काने हारे (इह) इस गृहाश्रम में (साद्यताम्) स्थित करें सा तू (अस्मे) इसारे छिये (प्रजावत्) प्रशित्त सन्तान है।ने का साधन (द्रविणा) घन (यज्ञ ) दे॥ ४॥

भावार्थ: - जे। स्त्री गृहास्त्रम की विद्या और क्रिया कीशल में विद्वान् हैं। से ही सब प्राणियों की शुख दे सकती हैं॥ ४।।

अदित्यास्त्वेत्यस्योज्ञाना ऋषिः। अदिवनौ देवते । स्वराह्

किर भी पूर्वीक विषय ही अगले नन्त्र में कहा है।।

त्रदित्यास्त्वा पृष्ठे सांदयाम्यन्तरिक्षस्यधर्त्रीं विष्टमर्भनीं दिशामधिपत्नीं भुवंनानाम् । ऊर्मि-

## र्ट्टप्सो अपामिसि विश्वकंमां त ऋषिरश्विनां-ध्वर्यू सांदयतामिह त्वां ॥ ५॥

पदार्थ:—हे कि जो (ते) तेरा (विश्वकर्मा) सब ग्रुप्त कर्मी ये युक्त (ऋषिः) विश्वान दाता पति में (अन्तिरक्षर्य) अन्तः करण के नाश रहित विश्वान की (धर्मम्) धारण करने (दिशाम्) पूर्वादि दिशाओं की (विश्वमनीम्) आधार और (भुवनानाम्) सन्तानोस्पत्ति के निमित्त घरें की (अधिपत्नीम्) अधिष्ठता होने से पालन करने वाली (त्वा) तुक्त की सूर्यं की किरण के समान (अदित्याः) पृधिवी के (पृष्ठे) पीठपर (साद्यामि) घर की अधिकारिणी स्थापित करता हूं जो तू (अपम्) जलीं की (जिमें:) तरङ्ग के सदूश (द्रप्तः) आनन्द्युक्त (अमि) है उन (त्वा) तुक्त की (इह) इस गृहामम में (अध्वयू ) रक्षा के निमित्त यक्ष की काने वाले (अधिवता) विद्या में उपास खुद्धि अध्यापक और उपदेशक पुरुष (साद्यताम्) स्थापित करें।। पृ॥

भावार्थ:— इस मंत्र में वाचकलु?— जे! की अविनाती सुस देनेहारी सब दिशाओं में प्रभिद्ध की तिं वाली विद्वान् प्रतियों से पुक्त सदा आनंदित हैं वेही सहाग्रम का घमें पालने और उस की उसति के लिये समर्थ होती हैं तेरहर्वे अध्याय में जो ( मधुव्य ) कहा है वहां से यहांतक वसंत ऋतु के गुणों की प्रधानता से उपाल्यान किया है ऐसा जानना चाहिये ॥ ५॥

शुक्रश्चेत्यस्योद्याना ऋषिः। ग्रीष्मर्तुर्देकता। निचृदुत्कृति-

इछन्दः। षड्जः स्वरः॥

किर भी ग्रीव्म ऋतु का व्याख्यान अगले मन्त्र में कहा है।।

शुक्ररच ग्रुचिरच ग्रैष्मावृत् अग्नेरंन्तः रहे-षोऽसि कल्पेताम चावांप्रथिवी कल्पंन्तामाप ग्रोषंधयः कल्पंन्ताम्गनयः प्रथङ्मम् ज्यैष्ठवांय

# सन्नताः । ये अग्नयः समनसोऽन्त्रा द्यावांष्ट-थिवी इमे प्रैष्मावृत् अभिकल्पमाना इन्द्रंमिव देवा त्रीभिसंविंशन्तु तयां देवतंयाऽङ्गिरस्वद्धु-वेसीदतम् ॥ ६ ॥

पदार्थ:-- हे स्त्री पुरुषो से से ( मम ) मेरे ( स्यीष्ट्रवाय ) म्हांसा के या-ग्य है। ने के लिंग जा ( शुक्र: ) शीघ्र घूली की वर्षा और तीव्र ताप से आ-काश की मलीन करने हारा ज्यंडट ( च ) और ( शुचि: ) पवित्रता का हेतु आ वाढ़ ( च ) पे देनों सिल के प्रत्येक । ग्रैटमी ) ग्रीटम (ऋतु ) ऋ-तु कहाते हैं जिम ( अग्ने: ) अग्नि के ( अंत: इलेप: ) मध्य में कफ के रेग का निवारण (अमि) हे।ता है जिस से ग्रीटन शतु के महीनें से (द्या-वापृथिवी ) प्रकाश और अन्तरिस ( क्ल्पेताम् ) समर्थ हे।वें ( आपः ) ज ल ( कल्पन्ताम् ) समर्थे हों ( ओ। षधयः ) यव वा से। मलता भादि ओ। घ-चियां और ( अग्नप: ) बिजुली आदि अग्नि ( पृथक ) अलग २, कल्पन्ताम्) समर्थ हेर्न्वे जैसे (समनसः) विचारशील (सन्नताः) सत्याचरणह्रप नियमें। से युक्त (अप्रवः ) निम्न के तुल्य तेत्रस्वी की (अन्तरा ) (ग्रैक्मी ) ( भ्रातु ) ( अभिक्लपमानाः ) सन्मुख हे।कर ममर्थ करते हुए ( देवाः ) बि-द्वान् छे।ग ( रन्द्रमिव ) बिजुली के समान उन अग्नियों की विद्या में ( अ-सिसंविशन्त्) मब ओर से अच्छे प्रकार प्रत्रेश करें वैसे (तया) उस (देवतया) परमेश्वर देवता के साथ तुम दे।नें ( इसे ) इन ( द्यावापृथिवी ) प्रकाश भीर पृथियी की ( धुवे ) निश्चल स्वरूप से इन का भी ( अगिरस्वत्) अव यवां के कारणहाप रस के समान (सीदतम्) विशेष करके संमान रहा ॥ ६॥

आवार्थः - इस मन्त्र में उपमालंश- वसनतन्नतु के ठणक्यान के पीछे चीष्म ऋतु की ठवाक्या करते हैं हे मनुष्यो तुम छोग जे। एथिबी आदि पंच भूतों के शरीर सम्बन्धी वा मानस अग्नि हैं कि जिन के विना चीष्म ऋतु महीं है। सकता उन की जान भीर उपयाग में छा के सब प्राणियां की सुस दिया करी ॥ ६॥

सज्र्भीतृभिरित्यस्य विद्वेदेवा ऋषयः । वस्वाद्यो सम्बोक्ता देवतः । सज्र्र्भतुभिरित्यस्य भुरिक्कृतिदछन्दः । धैवतः स्वरः ॥ सज्र्र्भतुभिरिति द्वितीयस्य स्वराद्पङ्क्ति-श्क्रन्दः । सज्र्र्भतुभिरिति तृतीयस्य निचृदाः

कृतिइछन्दः। पञ्चमः स्वरश्च ॥

फिर वही विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

मुजूर्ऋतुभिः मुजूर्विधाभिः मुजूर्देवैः मुजूर्देवैवै-योनाधेरुग्नये त्वा वैश्वानुरायाश्विनाध्वर्यू सांद-यतामिहत्वां। मजूर्ऋतुभिः मजूर्विधाभिः मज्-र्वसुंभिः मुजूर्देवैवैयोन्।धैरग्नयं त्वा वैश्वान्रा-याश्विनांऽध्वर्यूसांदयतामिह त्वां मुजूर्ऋतुभिः मुजूर्विधाभिः मुजूरुद्रैः मुजूर्देवैवैयोनाधेरुप्रये वैश्वानुरायांश्विनांध्वर्यं सांदयतामिह त्वां सजुर्ऋतुभिः सजूर्विधाभिः सजूरांदित्यैः मुजूर्देवैवैयोन्।धैरुग्नये त्वा वैश्वानुरायाश्यिनां-ध्वर्यू सांदयतामिह त्वां मजूर्ऋतामेः मजूर्विधा-भिः सुजूर्विद्वैदेवैः सुजूर्देवैवैयोन्। धेरुगनये त्वा वैद्यानुरायादिवनांध्वर्यू सांदयतामिहत्वां ॥७॥

यदार्थ:-हे सि वा पुरुष जिय ( श्वा ) तुभा की ( इह ) इस जगत् में ( अध्वयू ) रक्षा करने इ।रे ( अधिना ) सब विद्याओं में व्यापक पढ़ाने भीर सप्देश करने बाले पुरुष भीर स्त्री (वैद्यानराय ) संपूर्ण पदार्थी की प्राप्ति के निमित्त (अग्नचे ) अग्निविद्या के लिये (साद्यताम् ) नियुक्त करें और इस लोग की जिस (त्वा) तुक्त को स्थापित करें सो तूं (ऋतुक्तिः) वनन्त और वर्षा आदि ऋतुओं के साथ ( मजू: ) एक नी तृश्चित सेवा से युक्त (विधाप्तिः ) नहीं के साथ ( सजूः ) प्रितियुक्त ( देवै: ) अच्छे गुणें। के साथ ( सजू: ) प्रीति वाली वा प्रीति वाला और ( वर्णनार्थे ) जीवन आदि वा गायत्री आदि छन्टैं। के साथ सम्बन्ध के हेत् (देवैः) दिव्य सुस देने हारे प्राचीं। के साथ ( मजू: ) समान सेवन से युक्त हो । हे पुरुवार्थ युक्त स्त्री वा पुरुष जिम (त्वा) तुभाकी (इड्र) इम गृहाश्रम में (वैश्वा-नराय सब जगत् के नायक ( अग्रये ) विज्ञानदाता ईश्वर की प्राप्त के लिये ( अध्वयू ) रक्षक ( अध्वना ) मच विद्याओं। में ठपाप्त अध्यापक और उप-देशक (माद्यताम् ) स्थापित करें और जिन (त्या ) तुभा की इस छोग नियन करें सी तू ( ऋतुसि: ) ऋतुओं के साथ (मजू:) पुरुषार्थी (विधासि:) विविध प्रकार के पदार्थों के धारण के हेतु प्राचीं की चेष्टाओं के साथ (मजूः) ममान सेवन वाले ( वसुनि: ) अग्नि आदि आठ पदार्थों के साथ ( सजू: ) मीति युक्त भीर (वयीमापी: ) विज्ञान का मम्बन्ध करने हारे (देवै: ) सु इद विद्वानों के माथ ( सजू: ) समाम प्रीति वाले हों । है विद्या पढने के लिये प्रवृत्त हुए ब्रह्म वारिणी वा ब्रह्म वारी जिम (त्वा) तुभः को (इह) इस ब्रक्स क्टर्वात्रम में (वैद्यानराय) सब मनुष्यों के सुख के साधन (अग्नपे) शास्त्रों के विज्ञान के लिये (अध्वर्यू) पाछने हारे (अधिवना) पूर्ण विद्या युक्त अध्यापक शीर उपदेशक छोग (सादयताम् ) नियुक्त करें और जिस ( तथा ) तुमा को इम लोग स्थावित करें सो तू ( ऋतु भा , ऋतुओं की साथ (रजूः) अनुकूछ सेवन वाले (विधासिः) विविध प्रकार के पदार्थी के धारण के निनिष्ठं आब की चेष्टाओं से ( सजू: ) तमान प्रीति वासे (स्ट्रै:) प्राण, अ-पान, ठ्यान, चरान, समान, नाग, कूर्म, कुक्छ, देवद्त्त, थनजय और जीवा

हमा इस रवारहें। की ( सजू: ) अनुमार सेवा करने हारे और ( वयोगार्थ: ) वेदादि शास्त्रों के जनाने का प्रवन्ध करने हारे (देवै:) विद्वानों के साथ ( सजू बराबर प्रीति वाले हें। हे पूर्ण त्रिद्या वाले खी वा पुरुष निस (त्वा) तुमा को ( इह ) इस संमार में (वैश्वानराय ) सब मनुष्यों के लिये पूर्ण सुत की साथ (अग्रये) पूर्ण विज्ञान की लिये (अध्वयू ) रक्षक (अध्वना) शीघ्र क्रानदाना छे।ग ( माद्यताम् ) नियत करें और जिन ( स्वा ) तुमः की इय नियुक्त करें नो तू ( ऋतुभिः ) ऋतुओं के नाथ ( मजूः ) अनुकूत आ चर्ण वाले (विधानि:) विविध प्रकार की सत्यकियाओं के माथ (सजुः) समान भीति वाले (भादित्यीः) वर्ष के बारह महीनां के माण (मजूः) अनुकृत भाहार बिहार गुक्त और ( वयानाधी: ) पूर्व विद्या के विद्यान और प्रचार के मम्बन्ध करने इस्र (देवै:) पूर्ण विद्या युक्त विद्वानी के (सजू:) भनुकुछ प्रीति वाले हों। हे सत्त्य अर्थी का उपदेश करने हारी स्त्री वा पु-रुव (जस (स्वा ) तुम्ह की ( इह ) इम जगत् में ( वैद्यानराय ) सब मनु-च्यों के हितकारी (अग्रये) अच्छी शिक्षा के प्रकाश के लिये (अध्वयू ) ब्रह्मविद्या के रक्षक (अश्विना ) शीघ्र पढ़ाने और उपदेश करने हारे लेग ( साद्यताम् ) स्थित करें और जिस (त्वा) तुभा की इम छाग नियत करें सेर तु ( ऋतुनिः ) काल क्षण आदि सम भवयवीं के साथ ( कजूः ) अनुकृत सेवी (विधास: सुकों में ठवायक मब किया मों के साथ ( नजू: ) अनुमार होकर (विश्वै:) सब (देवै:) मत्योपदेशक पतियों के साथ (कजू:) समान प्रीति वाले और (वयानार्थ:) कामयमान जीवन का मन्धन्य कराने हारे (देवै: ) परे पकार के लिये मत्य अनत्य के जनाने वाले जनें के साथ ( सजू: ) समान मीति वाले हैं। ॥ 9 ॥

आवार्थः इन समार में मनुष्य का जन्म पा के स्त्री तथा पुरुष विद्वान् हो का जिन ब्रह्म वर्ष्य मेवन विद्या और अच्छी शिक्षा के यहण आदि शुम गुण कमी में आप प्रवृत्त है। का जिन अन्य छे।गों की प्रवृत्त करें वे उन में प्रवृत्त है। का पामेश्वा मे से का पृथियो पर्गन्त पद्धी के यथार्थ विद्यान से उपयोग ग्रहण का के मब ब्रातु भों में आप सुसी गहें और अन्यों की। सुसी करें।। 9।।

प्राचम्म इत्यस्य विश्वदेव कर्षः। इस्पती केली।
निवृद्दितजगर्ना छन्दः। निवाद स्वरः॥
कर भी वही विषय अपछे नम्य में कहा है॥
प्राणममें पाद्यपानममें पाहि ठ्यानममें पाहि
चक्षमें उठ्यां वि माहि श्रात्रममें रहोक्य। अपः पिन्वीर्षधीर्जिन्व द्विपादंव चतुंष्पात्पाहि दिवो दृष्टिमेर्य॥ ८॥

यदार्थ:—है पते वा खि तू ( चडपों ) बहुत प्रकार की चलन किया की (में) मेरे ( प्राणम् ) नाभि से कायर की चलने वाले प्राणवायु की (पाहि) रक्षा कर (में ) मेरे ( अपानम् ) नाभि के नीचें गुन्होन्द्रिय माणं से निकलने वाले अपान वायु की ( पाहि ) रक्षा कर (में ) मेरे ( ड्यानम् ) विविधः प्रकार की शरीर की संधियों में रहने बाले ड्यान वायु की ( पाहि ) रक्षा कर (में ) मेरे ( चक्षु ) नेत्रों की ( विभाहि ) प्रकाशित कर (में ) मेरे ( श्रीत्रम् ) कानों को ( इलेक्य ) शास्त्रों के श्रवण से संयुक्त कर ( अपा) प्राणों को ( पिनव ) पुष्ट कर ( ओवधीः ) सोमलता वा यव आदि ओवध्यों को ( विनव ) प्राप्त हो ( द्विपात् ) मनुष्यादि दे प्रगवाले प्राणियों को ( अव ) रक्षा कर ( चतुन्यात् ) चार प्रग वाले गी आदि की ( पाहि ) रक्षा कर कीर जैसे सूर्य ( दिवः ) अपने प्रकाश से ( वृष्टिम् ) वर्षा करता है वैसे घर के कार्यों को ( एरम् ) अच्छे प्रकार प्राप्त कर ॥ द ॥

आवार्धः — इस मन्त्र में वाचकतुः — क्यी पुरुषों की चाहिये कि स्वयंवर विवाह करके भति प्रेन के साथ आपस में प्राया के नमान विवादाय आ कों का सुनना ओविंघ आदि का देवन और यक्त के अनुष्ठान से वर्षा कर्षे॥ = ॥ रावें॥ = ॥

मूर्या वय इत्यस्य विश्वदेवा ऋषयः। प्रजायत्याङ्यो क्षेत्राः। पूर्वस्य निष्वद्वास्ति पङ्किः। पुरुष इत्युत्तरस्य ब्रास्ती पङ्किः

इछन्दः। पञ्चमः स्बरः ॥

फिर भी वही विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

मूर्धा वयंः प्रजापंतिइछन्दंः श्वतं वयो मयंन्डं छन्दों विष्टमभो वयोऽधिपतिइछन्दों विश्वकं धन्दों वयंः परमेष्ठी छन्दों वस्तो वयों विबलं छन्दों दृष्णिर्वयों विशाल छन्दंः पुरुषो वयंस्तुनद्रं छन्दों नदों न्याद्रो वयो नांधुष्टं छन्दंः मिछहो वयंहछ-दिश्छन्दंः पष्ट्रवाइवयों बहुती छन्दं उत्ता वयंः क-कुप छन्दं ऋष्मा वयंः मता बंहती छन्दंः ॥९॥

पदार्थी: हे कि वा पुनव मुर्था ) शिर के मुल्य उत्तम झाइनज का कुछ ( प्रशासतिः ) प्रजाः के रक्ष र राजाः के ममान तू ( वयः ) कामनाः के योग्य ( मधन्दम् ) सुखद्भयक ( छन्दः ) बल्युक्त ( सत्रम् ) सत्रिय कुल को ग्रेरणा कर ( विष्टम्भः ) वैदर्धां की स्थाका हेतु । अधियतिः ) अधिष्ठाना पु हव त्रव की नभान तू ( वयः ) न्याय विनय की प्राप्त हुए ( छन्यः ) स्वा धीन पुत्रव को छेरणा कर ( शिश्वक्षम्मा ) मझ उत्तम कर्म करने हारे ( पर मेष्ठी) मख के स्वानी राजा के गमान तू (वयः) चाइने योग्य (छन्दः) स्वतम्त्रता की (एरघ) इहा स्ये (बस्त:) व्यवद्वारों से युक्त पुरुष की समान तू ( धयः ) अनेक तकार के व्यवहारों में उपार्था ( विश्वसम् ) विविध वल के हेत् ( छन्दः ) भानन्द की बदा ( वृध्यिः ) सुख के रेचने वाले के मदूश तृ (विशालम् ) विस्तार युक्त (वयः ) सुखदायक ( छन्दः ) स्वतन्त्रता की कड़ा ( पुन्य: ) पुत्रवार्थ सुन्छ अन के तुल्य तू ( वय: ) चा-इने योग्य ( सरद्रम् ) कुटुम्ब के धारण साथ कम्में और ( सन्द्रः ) बल की खड़ा ( ठपाप्र: ) जी। चित्रिय प्रकार के यदार्थी की अध्ने प्रकार मूंचना है उम जन्तु के तुना राजातू (वयः) चाहने यीश्य (अनाधृष्टम् ) हुह ( छन्दः ) बाल की बढ़ार सिंहः ) पशु आदि की मार्ग हारे सिंह के समान

पराक्रमी राजा तू ( बय: ) पराक्रम के साथ (छिद्: ) निरोध और (छन्दः) प्रकाश की बड़ा ( पष्ठवाद् ) पिठ के बोम उठाने वाले ऊट मादि के महूश वैष्ट्य)तूं ( छड़ती ) बड़े ( वय: ) बलयुक्त ( छन्दः ) पराक्रम को प्रेरणा कर ( वसा ) सींचने हारे बैल के तुन्य शूद तू ( वय: ) अति बल का हेतु ( ककुण् ) दिशाओं और ( छन्दः ) जानन्द को बढ़ा ( ऋपमः ) शीं प्रशंता पशु के तुन्य भूत्य तू ( वय: ) बल के माथ ( मतीं खड़ती ) उन्त बड़ी ( छन्दः ) स्वतन्त्रता की प्रेरणा कर ॥ ए॥

भाषार्थः— इन मन्त्र में श्लेष और यात्रकलु०-और पूर्व मन्त्र से एर्य पद की मनुवृत्ति भाती है स्त्री पुन्नवों की चाहिये कि ब्राह्मण आदि वर्णी को स्वतन्त्र वेदादि शास्त्रों का प्रचार आलस्यादि त्याग और शत्रुक्षों का निवारण करके बड़े बल को सदा बढ़ावा करें।। ए।।

भन्डानित्सस्य विद्वतदेव ऋषिः ।िद्धांसी देवनाः। स्वराहः

बाह्या बृहतीं हरदः। मध्यमः स्वरः॥

फिर भी वहीं विषय अगले मन्त्र में कहा है।।

अनुद्वान्वयः पङ्किश्छन्दां धनुर्वयो जगती छन्दंस्त्रयाविर्वयांस्त्रष्टुप् छन्दो दित्यवाइ वयो विराद् छन्दः पंचांविर्वयो सायत्री छन्दंस्त्रिय-तमो वयं उपिगाक्छन्दं स्तुर्ध्यवाइ वयोऽनुष्टुप् छन्दंः ॥ १०॥ लोक नण्डाक्रम्

पदार्थ: — हे स्त्रि वा पुरुष ( अन्द्र न् ) नी और खैल के ममान ख-लवान हो के तू । पड़ि: ) प्रकट ( छन्दः ) स्वतंत्र ( वयः ) वल की ग्रेरणा कर ( चेनु: ) दूच देने हारी नी के समाम तू जगती ) जगत् के स्वकारक ( छन्दः ) भागन्द की वयः कामना को बहा ( क्वविः ) मीन भेड़ बकरी भीर नी के अध्यक्ष के तुल्य कृष्टि युक्त हो के तू ( विष्टुष् ) कर्म उपामना कौर ज्ञान की स्तुति के हितु ( छन्दः ) स्वतंत्र ( वयः ) तरपत्ति को बढ़ा ( दित्यवाह ) पृथिवी खोदने से तरमल हुए जी भादि को प्राप्त कराने हारी किया के तुस्य तू ( विराद ) विविध प्रकाश पुक्त ( छन्दः ) ज्ञानम्द कारक ( वयः ) प्राप्ति को बड़ा ( पंचाविः ) पंच इन्द्रियों की स्ता के हेतु कोषधि की समान तू ( गायत्री ) गायत्री ( छन्दः ) मंत्र की ( वयः ) विज्ञान को बढ़ा ( त्रियत्मः ) कमें तपामना और ज्ञान को चाहने हारे के तुस्य तू ( त्रियत्मः ) कमें तपामना और ज्ञान को चाहने हारे के तुस्य तू ( त्रियत्मः ) चारों वेदों की प्राप्ति कराने हारे पुरुष के समान तू ( अनुब्दुप् ) अनुकूल स्तुति का निमित्त ( छन्दः ) सुखनाधक ( वयः ) इ-च्छा की प्रतिदिन बढ़ाया कर ।। १० ।।

भावार्धः-इस मन्त्र में श्लेष और वासकलुर-जिसे खेती करने हारे लोग बैल आदि साधनों की का से भन्नादि पदार्थों को उत्पन्न करके मध को सुख देते हैं वैसे ही विद्वान् लोग विद्या का प्रचार करके सब प्राणियों को आमन्द देते हैं। १०।

इन्द्रारनी इत्यस्य विश्वद्वा ऋषयः । इन्द्रारनी देवते । भुरिगनुष्टुण्डन्दः । गान्धारः स्वरः ॥ फिल्मी विश्वविक्षण्डे मन्त्र में कहा है ॥

#### इन्द्रांग्नी अव्यंथमानायिष्टंकां दक्षहतं यु-वम् । पृष्ठेन द्यावाष्टिथिवी अन्तरिक्षं च वि बांधसे ॥ ११ ॥

पदार्थ: — हे (इन्द्राग्ती) बिजुली और सूर्य के समान वर्तमान स्त्री पुरुषो (युवम्) तुम दोनों (अव्यथमानाम्) जमी हुई बुद्धि को प्राप्त है। को (इष्टक्तम्) इंट के नमान ग्रहाश्रम को (द्राहतम्) दृद्ध करो जैसे (द्राप्ति) प्रकाश और भूमि (ए॰ठेन) पीठ से आकाश की बाधते हैं वैसे तुम दुःख और शत्रुशों की बाधा करो हे पुरुष जैसे तू इस अपनी स्त्री की पीड़ा को (विवाधसे) विशेष करके इटाता है वैसे यह स्त्री भी तेरी सक्छ पीड़ा को हरा करें ॥ १५॥

भावार्थ: — इस मनत्र में परेष और बातक तु० - जैसे खिजु ही और मू-र्घ जल वर्षा के भोषि भादि । पदार्थों को खड़ ते हैं दैसे ही खी पुरुष कु दुश्य को खड़ावें जैसे मकाश और एथिबी आकाश का आवाण करते हैं वैसे ही गृहान्त्रम के उपवहारों की पूर्ण करें ॥ ११ ॥

> विश्वकर्मेत्यस्य विश्वकर्मार्षः। वायुर्ववता । विश्वति-इक्टन्दः। मध्यमः स्वरः॥

किर बढी विषय अगले मंत्र में उपदेश किया है।।

विश्वकंमां त्वा सादयत्वन्तिरंत्तस्य पृष्ठे व्य-चंस्वतीं प्रथंस्वतीमन्तिरंक्षं यच्छान्तिरंत्तं दक्ष हान्तिरक्षं मा हिंकसीः। विश्वंसमे प्राणायोऽपा-नायं व्यानायोदानायं प्रतिष्ठाये चरित्रांय वा-युष्टाऽभिऽपांतु मुद्या स्वस्त्या छिदिषा शन्तमेन तयां देवतंयाङ्गिरस्वद् ध्रुवा सींद् ॥ १२ ॥

पदार्थः -हे खि (विश्वकर्मा) संपूर्ण शुभ कर्म करने में कुशल पति जिस (व्यवस्तिम्) प्रशंसित विद्यान वा सरकार से युक्त (प्रथस्वतीम्) उत्तन विस्तृत विद्या वाली (अन्तिश्वस्य) प्रकाश के (एव्टे) एक भाग में (त्वा) तुक्त को (सादयतु) स्थापित करें मो तू (विश्वस्में) सब (प्राण्णाय) प्राण (अपानाय) अपान (व्यानाय) व्यान और (उदानाय) सदानद्वप शरीर के वायु तथा (प्रतिष्ठायें) प्रतिष्ठा (चरित्राय) और शुक्त कर्मों के आवरण के लिये (अन्तिश्वम्) अलादि को (यच्छ) दिणा कर (अन्तिश्वम्) प्रशनित शुद्ध किये जल से युक्त अन्त और धनादि को ।हंक) बढ़ा और (अन्तिश्वम्) मधुन्ता आदि गुण युक्त रोग नाशक आकाशस्य सब पदार्थों को (माहिमी:) नष्ट मत कर जिम (त्वा) तुक्त को (वायुः) प्राण के तुल्प प्रिय पति (मह्मा) बड़ी (स्वस्त्या) सुद्ध द्वाव किया ( खरिया) प्रकाश और (शन्तिमेन) अति सुखदायक विद्यान से तुक्त को (अन्तिमा) प्रकाश और (शन्तिमेन) अति सुखदायक विद्यान से तुक्त को (अन्तिमा)

भिषातु ) सब कोर से रक्षा करें सी तू (तया) एस (देवतया) दिवय शुक्ष देने वाली क्रिया के साथ वर्तमान पति रूप देवता के साथ (अंगिरस्वत्) व्यापक वायु के समान (धुका) निञ्चल ज्ञान से गुक्त (मीद्) स्थिर हो ॥१२॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में प्रतेष और धाषकलु?— जैसे पुरुष स्त्री को अच्छे कर्मों में निष्कुक करे वैसे स्त्री भी अवने वित को अच्छे कर्मों में प्रे-रणा करे जिस से निरन्तर आनन्द बढ़े।। (२।)

राइपसीत्यस्य विद्वदेव ऋषिः। दिशो देवताः। विराट् पङ्गंक्तर्छन्दः। पञ्चमः स्वरः॥ किर वही विषय अगले मंत्र में कहा है॥

#### राइयंसि प्राची दिग्विराडंसि दक्षिणा दिक् सम्राडंसि प्रतीची दिक् स्वराड्रस्यदींची दिग-धिंपत्न्यसि बहुती दिक् ॥ १३॥

पदार्थः- हे स्त्रि जां तू (प्राची) पूर्वं (दिक्) दिशा के तुल्प (राक्षी) प्रकाशनाम ( असि ) है (दिस्पा) दक्षिण (दिक्) दिशा के समान (विराट्) अनेक प्रकार का विनय और विद्या के प्रकाश से युक्त (असि) है (प्रतीची) पश्चिम (दिक्) दिशा के सदृश ( सन्नाट्) चक्रवर्ती राजा के सदृश अ- च्छे इस युक्त एथियी पर प्रकाशनान ( अनि ) है ( उदीची ) उत्तर ( दिक्) दिशा के तुल्प ( स्वराट्) स्वयं प्रकाशनान ( असि ) ( सृहती ) सन्हों ( दिक्) उत्तर नीचे की दिशा के तुल्य ( अधिपन्नी ) घर में अधिकार की प्राप्त हुई ( असि ) है सी तू सब पति आदि को तृप्त कर ॥ १३ ॥

भाषार्थ:—इस मन्त्र में बाचकलु०— जैसे दिशा सब भीर से अभि-ठयाम बोध करने हारी चंबलतारहित हैं बैसे ही स्त्री शुभगुज कर्न भीर स्वनावों से युक्त होते ॥ १३॥

> विद्वकर्मत्यस्य विद्वेदेवा ऋषयः वायुर्देवता । स्वराह् ब्राह्मी बृहर्ता छन्दः । मध्यमः स्वरः ॥ फिर भी उक्तविषय ही भगले मनत्र में कहा है ॥

## विश्वकं मां त्वा सादयत्वन्ति स्थि पृष्ठे ज्यो-तिष्मतीम् । विश्वंसमे प्राणायां ज्यानायं व्याना-य विश्वं ज्योतिर्यच्छ । वायुष्टे अधिपतिस्तयां देवतंयाङ्गिर्मवदध्वा सींद ॥ १४ ॥

पदार्थ:-हे स्ति जिस (ज्योतिष्मतीम्) बहुत विद्यान वाली (त्वा)
तुक्त की (विश्वस्मै) सब (प्राणाय ) प्राण (अपानाय) अपान और
(ठयानाय) ठयान की पृष्टि के लिये (अन्तिरिक्तस्य ) जल के (पृष्ठे)
क्रायाले भाग में (विश्वकर्मा) नव शुप्त कर्मी का चाइने हारा पति (सादयत स्थावित करें मी तू (विश्वम्) मंपूर्ण (ज्योतिः) विद्यान को (य
क्छ) ग्रहण कर जो (वागुः) प्राण के समान विष्य (ते) तेरा (अधिपतिः) स्वामी है (तथा) जन (देवतया) देवस्यक्रम पति के साथ (प्रुवा)
दूद (मङ्गिरस्वत्) सूर्य के समान (सीद्) स्थि हो मि १४॥
आवार्थ:-क्यों को जित्त है कि ब्रह्मव्य्योग्रन के साथ आव विद्वान् हो

सावाधा:- आ का जावत इति अस्तिवयात्रम के नाय आप विद्वान् इति के शतीर काहमा का बल बढ़ाने के लिये अपने मन्तानों को निरम्तर विश्वान देवे । यहांनक ग्रीटम ऋतु का व्याख्यांन पूरा हुआ।। १४॥

नभश्चेत्यस्य विद्ववदेष ऋषिः। ऋतवा देवताः। स्वरा-

खुत्कृतिरुछन्दः । षड्जः स्वरः ॥ भव वर्षा ऋतु का व्यास्थान भगले मन्त्र में कहा है ॥

नर्भश्च नम्रस्युरच वार्षिकावृत् अग्नेरंन्तः र्नेष्विम् कल्पतां द्यावाष्ट्रियिवी कल्पन्तामाऽप् सोष्धयः कल्पन्ताम्गनयः प्रथङ्गम् ज्येष्ठ्यांय सन्नताः। ये अग्नयः समनसोऽन्त्रा द्यावाष्ट्रियिन् वी इमे वार्षिकावृत् अभिकल्पमानाइन्द्रंमिव्देन

### वा अभिसंविशन्तु तया देवतयाऽङ्गिर्मवद्धु-वे सीदतम् ॥ १५॥

पदार्थ: - हे की पुरुषो तुम देनों जे। ( नमः ) प्रदर्शित मेघोंबाला मावण ( घ ) और ( नशस्यः ) वर्षा का मध्य भागी भाद्र ११ ( घ ) ये दे। मों ( वार्षिकी ) वर्षा ऋतू के महीने ( मन ) मेरे ( उथैण्डवाय ) प्रशंतित है। ने के लिये हैं जिन में (अरने:) जुटण तथा ( अन्तप्रह्मेष:) जिन के मध्य में शीत का स्पर्श ( अभि ) है।ता है जिन के माथ ( द्वारापृथियी ) भाकाश और मूमि ममर्थ है ते हैं उन के मेन्य में तुम दे तों (कल्पेताम्) ममर्थ है। जीने ऋतु येश्य से ( आव: ) जल और ( ओवधय: ) श्रीवणी वा ( अवनयः ) भविन ( पृथक् ) जल मे अलग ममर्थ हे।ते हैं जैमे ( मझनाः ) एक प्रकार के श्रेष्ठ नियम ( भमलम: ) एक प्रकार का ज्ञान देने छारे ( अ-वनयः ) तेजस्वी लोग (कल्पन्ताम् ) ममर्थ हे।वैं ( ये ) जी ( क्रमे ) । द्या वाएथिकी ) आकाम और भूमि वर्षा ऋतु के गुणाँ में नमर्थ है।ते हैं उन की (वार्षिकी) (श्रातू) वर्षाश्रतुकृष (अधिकल्पनाः) मध भीर में सुस के लिये ममर्थे करते हुए बिद्धान् लीग ( इन्द्रिय ) विजुली के समान प्रकाश भी बल की (तथा) उम (देवनथा) दिश्य नर्था छन् की माथ (अभिनं विशन्तु) मन्मुख है। कर अच्छे प्रकार स्थित है। वें ( अन्तरा ) उस दे में महीनों में प्रवेश काकी (अङ्गिग्स्वत्) प्राण की ननान पग्स्वर्धिन युक्त ( भुने ) निश्चल ( मीदनम् ) रहे। । १५॥

भावाधीः — इम मन्त्र में उपमा और वाचवलुः — मन मनुष्यों की। वाहिये कि विद्वानों की ममान वर्षा ऋतु में वह मामग्री ग्रहण करें जिन मे सब सुख है। वें ॥ १५॥

> इपश्चेत्यस्य विद्वंदेवा अद्याः । अस्तको देवताः । सुरिगुत्कृतिइछन्दः । पङ्जः स्वरः ॥ अब शरद ऋतु का व्यास्यान अगले मन्त्र में किया है ॥

हुषरचोर्जश्चं शार्दावृत् अग्नेरंन्तः रहेषोऽ-सि कल्पंतां द्यांवाप्टथिवी कल्पंन्तामाप ओषंधयः कल्पंन्तामग्नयः प्रथङ् मम् ज्येष्ठ्यांय सत्रंताः । ये अग्नयः समनसोऽन्त्रा द्यावाप्टथिवी हमे शार्दावृत् अभिकल्पंमाना इन्द्रंमिव देवा अभिसंविंशन्तु तयां देवतंयाङ्गिर्मवद्धुवे सी-दतम् ॥ १६॥

पदार्थ:-- हे मनुष्यो ! जैमे ( इय: ) चाहने योग्य क्षार सहीना ( च ) भीर (क्रज़ी:) सब पदार्थी के बलवान् हे। ने का हेतु कार्त्तिक (च) ये दानीं (शादी) शाद ( भातू ) चतु के महीने ( मम ) मेरे (ज्येष्ठवाय) प्रशंमित सुख है। ने के लिये है। ते हैं जिन के ( अन्त: इलेय: ) मध्य में कि चित् शी-तस्पर्श ( ससि ) है।ता है वे ( द्यावाएधिवों ) अवकाश और एथिवी की (कस्पेतान्) समर्थकरें (आध:) जल और (ओवधय:) ओवधियां (कस्पन्ताम्) ममर्थे हेर्वि ( स्वानाः ) मध कार्यों के नियम काने हेर्हे (अ-म्यः ) शरीर के अनिन ( पृथक्) अलग ( करवन्ताम् ) मनर्थ हों ( ये ) जै। (अन्तरा) बीच में (सणन्तः) सन के सम्बन्धी (अन्तयः) बाहर के भी अवित ( इमे ) इन ( द्यावाएचिवी ) आकाश मूनि की ( कल्पेताम् ) समर्थे करें ( शास्त्री ) शरद ( ऋतु ) ऋतु के दोनों महाना में ( इन्द्रित ) पश्मी-श्वर्य के तुरुष ( अभिकरूपमानाः ) मध ओर से आनन्द की इच्छा करते कुए (देवा: ) बिद्धान् लीग ( अतिसंखिशन्तु ) प्रवेश करें (तथा ) उन (देवतया) दिवय शरदऋतु ऋप देवना के नियम के माथ ( धुवे ) निश्वल हुल वाले (सीदनम्) प्राप्त है।ते हैं वैसे तुम लोगों को (क्यैंक्याय) प्रशंसित श्वस देशने के लिये भी देशने घोष्य हैं ॥ १६॥

भावार्थः — इस मन्त्र में ठपमालं - हे मनुष्णी को शरद् ऋतु में उप-योगी पदार्थ हैं उन का यथायोग्य शुद्ध करके सेवन करो ॥ १६॥

आयुर्महत्यस्य बिद्दबदेव ऋषिः । छन्दांसि देवताः । भुरिग-ति जगती छन्दः । घेवतः स्वरः ॥ फिर भी पूर्वोक्त विषय अगले मन्त्र में कहा है ॥

आयुंमें पाहि प्राणं मे पाह्यपानं में पाहि व्यानं में पाहि चक्षुंमें पाहि श्रोत्रं मे पाहि वाचंम्मे पिन्वमनों मे जिन्खात्मानं स् मे पाहि ज्योतिमें यच्छ ॥ १७॥

पदार्थ:—हे की वा पुरुष तू शाद सतु में (मे) मेरी (कायु:) अ-वस्था की (पाहि) की कर (मे) मेरे (पाणम्) प्राण की (पाहि) रक्षा कर (मे) मेरे (अपानम्) अपान वायु की (पाहि) रक्षा कर (मे) मेरे (ठ्यानम्) ठ्यान की (पाहि) रक्षा कर (मे) मेरे (जलु:) ने श्री की (पाहि) रक्षा कर (मे) मेरे (श्री श्री श्री श्री का नो की (पाहि) रक्षा कर (मे) मेरी (वाथम्) वायी की (पान्य) अच्छी शिक्षा से युक्त कर (मे) मेरे (मनः) मन की (जिन्व) श्रुत कर (मे) मेरे (आरमाम्म्) चेतन काल्मा की (पाहि) रक्षा कर और (मे) मेरे लिये (ज्योतिः) विकान का (यच्छ) दान कर ॥ १९॥

भावार्थः — स्त्री पुरुष का और पुरुष स्त्री की जैसे अवस्था आदि की वृद्धि होते तैसे परस्वर नित्य आवरण करें।। १९॥

माच्छ इत्यस्य विद्यदेव ऋषिः । छन्दां मि देवताः । सुरिगति जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥

को पुरुषों को कैने विज्ञान बहाना चाहिये रस कि।। माच्छन्दें: ग्रमाच्छन्दें: प्रतिमाच्छन्दों अ- स्रीवयश्कन्दंः पंक्तिश्छन्दंः द्रिष्णाक् छन्दौ वृ-हती छन्दौऽनुष्टुप्छन्दौ विराद् छन्दौ गायत्री कन्दंस्त्रिष्टुप्छन्दो जगंती छन्दंः॥ १८॥

पदार्थ:—है मनुष्यो तुन छोग (सा) पिनाण का हेतु ( छन्दः ) काल ( प्रात्तमा ) प्रमाण का हेतु बुद्धि ( छन्दः ) काल ( प्रतिमा ) जिन से प्रतीति निश्चय की किया हेतु ( छन्दः ) स्वतन्त्रता ( अस्त्रीवयः ) काल और कान्ति कारक समादि पदार्थ ( छन्दः ) सलकारी विश्वान ( पर्छ् काः ) यांच सवयवें से युक्त योग ( छन्दः ) प्रकाश ( चिन्ताक् ) स्नेष्ठ कान्दः ) प्रकाश ( सहती ) बही प्रकृति ( छन्दः ) आत्रय ( अनुष्टुप् ) श्व-खें का बालस्वन (छन्दः ) भीग ( बिराट् ) विविध प्रकार की विद्याओं का प्रकाश ( छन्दः ) विश्वान ( गाम्भी ) गाने वाले का रक्षक ईप्रवर ( छन्दः ) उन का बोध ( बिष्टुप् ) तीन सुद्धों का आत्रा ( छन्दः ) कानस्व भीर ( जगनी ) जिन में मब जगत् चलता है उस ( छन्दः ) पराक्रन की प्रइख कर भीर जान के सब को सुख युक्त करो ॥ १८॥

भाश्रार्थ:-- जो मनुष्य निश्चय के हेतु आनन्द आदि से साध्य धर्मयुक्त कर्मी को निद्व करते हैं वे सुसें से शोभायनान होने हैं॥ १८॥

पृथिकी छन्द इत्यस्य विद्वद्विधिः । पृथिव्याद्यो देवताः । आर्षी जगती छन्दः । निषादः स्वरः ॥ किर सद्दी उक्त विषय अगछे जन्त्र में कहा है ॥

पृथिवी छन्दोऽनति त्विञ्छन्दो द्योश्छन्दः समाच्छन्दा नक्षत्राणिच्छन्दो वाक्छन्दो मन्श्रकः
नदः कृषिश्छन्दो हिर्णयुञ्छन्दो गोश्छन्दोऽजाछन्दोऽश्वश्रछन्दः ॥ १९॥

पदार्थ:—हे स्त्री पुरुषो तुम लोग जैवे (पृथिवी) सूनि (छन्दः) स्वतन्त्र (अन्तरिलम्) आकाश (छन्दः) मानन्द (द्यौः) प्रकाश (जन्दः) विश्वान (स्वाः) वर्ष (छन्दः) बुद्धि (नक्षत्राणि) सारे लेक (छन्दः) स्वतन्त्र (वाक्) वाणी (छन्दः) मत्य (मनः) मन (छन्दः) निष्कपट (क्षिः) जोतना (छन्दः) सत्य (स्वाः) स्वां (छन्दः) स्वयं (छन्दः) स्वयं (गीः) गी (छन्दः) आनन्द हेतु (अना) सकरी (छन्दः) सुस्य का हेतु और (अन्दः) घोड़े आदि (छन्दः) स्वाधीन हैं वैवे विद्या विनय भीर भर्म के आवश्ण विषय में स्वाधीनता से वर्षी। १९॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में वासकलु०—स्त्री पुरुषों को चाहिये कि शहुः विद्या किया और स्वतन्त्रता से पृथित्री आदि पदार्थों के गुण कर्म और स्व-भावों की जान खेती आदि कर्मों से सुवर्ण आदि रक्षों की प्राप्त हों भीर गी आदि पशुभों की रक्षा करके ऐश्वर्य बढ़ार्वे ॥ १९॥

भारिनर्देवतेत्यस्य विद्वदेव ऋषिः। ग्रग्न्यादयो देवताः। भुरिग् ब्राह्मी चिष्ठुण्छन्दः। धैवतः स्वरः॥

फिर भी नहीं बि ॥

अग्निर्देवता वातों देवता सूर्यों देवतां चन्द्रमां देवता वसंवा देवतां कुद्रा देवतां ऽधित्या देवतां मुक्तों देवतां देवतां कुद्रा देवतां इहस्पतिर्देवते-न्द्रों देवता वर्रणों देवता ॥ २०॥

पदार्थ:—हे खीपुत्रषो तुम छोगों को योग्य है कि ( अग्नि: ) प्रमिह्न अग्नि ( देवता ) हिन्य गुण वालः ( वातः ) पवन ( देवता ) हुदुगुणयुक्त ( सूर्यः ) सूर्यं ( देवता ) अन्ते गुणों वाला ( चन्द्रमाः ) चन्द्रमा (देवता) शृहुगुणयुक्त ( वनवः ) प्रसिद्ध काठ कान्ति कादि वा प्रथम कसा के विद्वान् ( देवता ) दिन्यगुण वाले ( कद्राः ) प्राण कि दिश्र ग्याह वा मध्यम कसा के विद्वान् के विद्वान् ( देवता ) शृहु गुणों वाले ( आदित्याः ) बारह महीने वा उत्तम

कता के विद्वान् कीग (देवता) शुद्ध (महतः) समन कर्ता विद्वान् ऋत्विग् लोग (देवता) दिवय गुण वाले (विश्वे) मस (देवता) अच्छे गुणों वाले विद्वान् मनुष्यवा दिवय पदार्थ (देवता) देव संद्वा वाले हैं (स्ट्राम्पतिः) वहें वचन वा अद्यावह का रक्षक परमारणा (देवता) (इन्द्रः) विजुली वा तसम धन (देवताः) दिवय गुण युक्त और (वहणः) जल वा संस्थ गुणों वाला पदार्थ (देवता) शब्दी गुणों वाला है इन को तुम निद्यय जानो ॥ २०॥

भावार्थ: - इस संगार में जो अच्छे गुणों वाले प्रार्थ हैं से दिवय गुण कर्म और स्वसात काले हैं जो से देवता कहाते हैं और को देवतों का देव ता होने से महादेव मब का धारक रक्षक रक्षक मब की व्यवस्था और प्रख्य करने हारा सबंग्रिकमान् द्यालु न्यायकारी स्थापित धर्म से रहित है उस सब के अधिष्ठाता प्रमालमा को सब मनुष्य कानें॥ २०॥

म्दांसीत्यस्य विद्वदेव ऋषिः। विदुषी देवता। निचृ-

द्नुप्रुष्छन्दः । गान्धारः स्वरः ॥

विद्वान् की कैमी हो इस वि०॥

मूर्द्धा<u>मि</u> राद्ध ध्रुवासि ध्रुरुणां ध्रुट्धिस्रिधरंणी। त्र्यायुंषे त्वा वर्चेसे त्वा कृष्ये त्वा क्षेमांय त्वा। ॥ २१॥

पदार्थ:—हे खो जो तुसूर्य के तुस्य (सूद्रां) उत्तम (अमि) है (राट्) प्रकाशम न निश्चल के समान (ध्रुषा) निश्चल शुदु (अमि। है (धरुणा) पुष्टि करने हारी (धरुणी) आधार स्त्रय पृणियां के तुस्य धरुषीं) धारण करने हारी (अमि) है उस (त्या) तुस्ते (आयुषे) जीवन के लिये उन (त्या) तुस्ते (कृष्णी उन (त्या) तुस्ते (कृष्णी सेनी हे के कि जिये और उन (त्या) तुस्त को (खेनाय) रक्षा है लिये में मध्य और से ग्रहण करता हूं।। २१ ।

भाषार्थ: - जैसे स्थित उत्तमांग शिर से सब का जीवन राज्य से लक्ष्मी खिती में अक्ष भादि परार्थ और निवास से शाह होती है मी यह मब का आ धार भूत माता के तुस्य मान्य काने हारी पृथिवी है वैमेही विदृष्टन् खी को होना चाहिये ॥ २१ ॥

यन्त्रीत्यस्य विद्वदेव ऋषिः। विदुषी देवता। निचृदुष्यिक् छन्दः। ऋषभः स्वरः॥ फिरक्षी कैभी होत्रे इन विश्रा

## यन्त्री राद् यन्त्रयमि यमंनी ध्रुवामि धरिं-त्री। इपे त्वार्जे त्वां रय्यै त्वा पापाय त्वा॥२२॥

पदार्थ: — हे स्ति जी तू ( यन्त्री ) यन्त्र की नुस्त स्थित ( याह् ) प्रकाश युक्त । यन्त्री ) यन्त्र का निमित्त पृथित्री के समान ( अभि ) है ( यमनी ) आकर्षण शक्ति से नियम काने हाती ( धुता । आकाश महूग हुड़ निश्चल ( धर्जी ) सब शुमगुणों का धारण काने वाली ( अभि ) है ( त्वा ) तुक्त की ( दिखे ) इच्छा निद्धि के लिये ( त्वा ) तुक्त को ( कर्जी ) पराक्रव को प्राप्ति के लिये ( त्वा ) तुक्त को ( रूपी ) लक्ष्मों के लिये और ( त्वा ) तुक्त को ( ग्रंथियाय ) पृष्टि है। ने के लिये में ग्रहण काता हूं ॥ २२॥

भावार्थ:-जो स्त्री पृथिशी के ममाम समा युक्त आकाश के समाम नि-इचल भीर यन्त्र कला के तुल्य जितिन्द्रिय होती है यह कुल का प्रकाश करने बाली है।। २२।।

आशुक्तिवृदित्यस्य विद्वयदेव ऋषिः। यज्ञो देवता । पूर्वस्य भुरि ग्राह्मी पङ्क्तिरछन्दः। पश्चमः स्वरः। गर्भी इत्युक्तरस्य भुरिगतिज्ञगती छन्दः। निषादः स्वरः॥ श्रव संवरमर कैश है यह विषय अगरे मन्त्रव॥

<u>आञ्चास्त्रवृद्भान्तः पंत्रचदशो व्योमा सप्त-</u>

दशो ध्रमणं एक विश्व शं प्रतूर्तिर ष्टादशस्तपों न-वदशोऽभीवृक्तः संविश्वशोवची दाविश्वशः सम्भ-रणस्त्रयोविश्वशोयोनिश्चतुर्विश्वशः । गर्भा पञ्च-विश्वश ओजंस्त्रिणवक्रतुरक्ति श्वशः प्रतिष्ठा त्रय-स्त्रिश्वशो वृध्नस्यं विष्ट्रपं चतुस्त्रिश्वशो नार्कः पद्तिश्वशो विवृद्धिष्टाचत्वा ध्वशो ध्वतं चंतु-द्दोमः ॥ २३॥

पदार्थ:- हे मनुष्यो तुम लोग इस वर्तमान मंवत् में ( अ शु: ) शीघ (त्रिवृत्) शीत और उष्ण के शीच वर्तमान (भारत: ) प्रकाश ( शः) पन्द्रह प्रकार का (ठशेमा) आकाश के ममान विस्तार युक दशः ) मत्रह प्रकार का ( धरुणः ) धारण गुण । एकविशः । इक्कीन प्रकार का ( प्रतृत्ति: ) श्रीघ्र गति वाला ( अष्टादश:, अठाः ह प्रवार का ( नप: ) सन्तार्धा गण (नवद्शः ) उन्नोश प्रकार का (अभीवसं: ) मन्मूख वर्त्तने बाला गुण ( मविश: । इक्कोश प्रकार की ( बर्च: ) दीप्ति ( द्वाविश: हुंस प्रकार का (सम्भरणः) अच्छे प्रकार धारण कारक गुण (त्रयोधिशः) तेईस प्रकार का ( यांनि ) सर्थाम थियांगकारी गुण ( अतुर्विश: ) चौबीर प्रकार की (गर्भाः) गर्भ घारण की शक्ति ( पञ्चिंशः) एम् स प्रका का (ओज:) पराक्रम ( जिणव: ) मलाईस महार का ( कत्: ) कम्मे व बुद्धि ( एकत्रिंश: ) एकलीन प्रकार की (प्रशिष्ठा) मधकी स्थि।त का निमिन् किया ( त्रयिक्षंगः ) तेतीम प्रकार की ( अध्वस्य ) कहे देशवर की ( वि **ष्ट्रम् ) ठ**यामि (चतुत्त्रिंशः) चौतीम प्रकार का त्नाकः। आन्द्द (षट्डिंशः) छत्तीन प्रकार का ( विश्वतः ) विविध प्रकार में वर्त्तने का आधार । अष्टा-चत्त्रारिशः ) अह्तालीम प्रकार का (धर्मम्) धारण और (चतुष्टांमः) चार स्तु तियों का भाषार है उन का मवत्सर जानो ॥ २३ ॥

भावार्थः—जिस सवत्तर के नम्बन्धी भूत प्रविष्यत् और वर्णमान काल आदि अवश्व हैं उन के सम्बन्ध से ही ये सब संसार के व्यवहार है।ते हैं ऐसा तुम लोग जानी !! २३ !!

अग्ने भीग इत्यस्य विद्वदेव ऋषिः। मेघाविनो देवताः। भारितिक्कृतिद्छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ अब मनुष्यकित मकार विद्या पढ़ के कैता आचरण करें यह विश्या

अग्नेर्मागोसि दीत्ताया आधिपत्यं ब्रह्मं स्पृतं त्रिवृत्स्तोमंः । इन्द्रंस्य मागोऽसि विष्णोणधिपत्यं श्वत्रक्षसपृतं पंञ्चद्रश स्तोमः । नृचक्षंसां
मागोसि धातुराधिपत्यं जानित्रं छ स्पृतक संप्तदश स्तोमंः । मित्रस्यं मागोऽसि वर्षणस्याधिपत्यं दिवां दृष्टिर्वातं स्पृत एकविकश स्तोमंः

## 11 88 11

पदार्थ:—हे विद्वन् पुरुष जो तू ( अग्ने ) मूर्यं का ( भागः ) विभाग की योग्य संबर्धर के तुल्य ( अभि ) है से मूं ( दीक्षाया: ) ब्रह्मचर्य आदि की दीक्षा का ( स्पृतम् ) प्रीति में मेवन किये हुए (माधिपत्यम्) । ब्रह्म) ब्राह्म कुछ के भधिकार की प्राप्त हो जो ( तिवृत् ) शरीर वाणी और माम स साथनों से शुद्ध वर्त्तमान ( स्तामः ) रतित के योग्य ( इन्द्रस्य ) विजुष्ठी वा उत्तन ऐत्रवर्ध के ( भागः ) विभाग के तुल्य ( अभि ) है से तू ( वि यक्षोः ) ठपायक देशवर के ( स्पृतम् ) प्रीति से सेवने योग्य ( सत्रम् ) कि यो की धर्म के अनुकूछ राजकुछ के ( आधिश्वर्यम् ) अधिकार की प्राप्त है। जी। तू ( पंचद्शः ) पण्दह का पूरक ( स्तामः ) स्तुनिकर्त्ता ( नुषक्षवाम् ) सनुष्यां से कहने योग्य पदार्थों के ( भागः ) विभाग के तुल्य ( अधि ) है

से। तूं ( घातुः ) धारण कर्ता के (स्प्तम् ) दंग्नित ( किनतम् ) जन्म भीर ( काधिपत्यम् ) अधिकार के। माप्त है। जी। तूं ( सप्तत्राः ) स्तर्ह संस्था का पूरक (स्तामः ) स्तुति के येग्ण्य ( नित्रस्य ) प्राण का ( भागः ) वि-भाग के समान ( असि ) है से। तू ( वरुणस्य ) मेष्ठ जलों के (भाधिपत्यम् ) स्वामीपन की प्राप्त हो। जी। तू ( वातः स्पृगः ) सेविन पवन भीर ( एक्विंशः ) बङ्गीस संस्था का पूरक ( स्तीमः ) स्तुति के साधन के समान ( असि ) है से। तू ( दिवः ) प्रकाशकाय सूर्य में ( वृद्धः ) धर्मा है। ने का स्थन आदि स्थाय कर ॥ २४ ॥

भाषार्थः — इस मन्त्र में वाचकलुः — त्रो पुरुष बारुयादस्था से सेकर स-ज्जानों ने उपदेश की हुई विद्याओं के ग्रहण के लिये प्रयत्न कर के अधि-कारी है। ते हैं वे स्तुति के योग्य कर्नों के। कर और उत्तम है। के विधान के सहित काल के। जान के दूसरों को जन। वैं॥ २४॥

वस्तां भाग इत्यस्य विद्वत्वं काचिः। वस्वादगी लिंगोक्ता देवताः। स्वराद् संकृतिद्छन्दः। गान्धारः स्वरः॥ किर भी पूर्वक विषय अगले गम्ब से कहा है॥

वमूनां भागांऽसि क्राणामाधिपत्यं चतुंष्पात्मपूतं चंतुर्विछशस्तोमंः । आदित्यानां भागोऽिम मुरुतामाधिपत्यं गर्भाः स्पृतः पंञ्चविकशस्तोमंः। अदित्ये भागोऽसि पूष्णा आधिपत्यमोजंसपूतं त्रिणवस्तोमंः देवस्यं सवितुर्भागोऽभि
बहस्पत्राधिपत्यक समीचीर्दिशं स्पृताइचंतुबह्रामंः ॥ २५ ॥

पदार्थ: - हे विद्वन् जो तूं (वसूनाम्) भरिन आदि आठ वा प्रथम कका के विद्वानों का ( भाग: ) सेवने योग्व ( असि ) है मो ( सद्राणाम् ) द्श प्राण आदि ग्यारहवां जीव वा मध्य कला के विद्वानों के (आधिपत्यम्) अधिकार की माप्त हो जो ( चतुर्विश: ) विवीस प्रकार का ( स्तोम: ) स्तु-तिकर्ता ( भादित्यानाम् ) बारह महीनी वा उत्तन कता के विद्वानी के (भागः) सेवने योग्य (असि) है सो तू (चतुष्यात्) गी आदि पशुनीं का ( स्पृतम् ) सेवन कर ( महताम् ) मनुष्य वा पशुनी के ( आधिपत्यम् ) अधिष्ठाता हो जो तू ( पञ्चविंशः ) पञ्चीस प्रकार का ैं ( स्तामः ) स्तृति के योग्य ( अदित्ये ) अखगिहत आकाश का ( प्राम: ) विप्ताण के तुस्य (अवि) है सों तू ( पूटण: ) पुष्टि कारक पृथिवी के (स्पतम् ) सेवने योग्य (क्रीजः) बल को प्राप्त होकी ( आधिपत्यम् ) अधिकार को ( प्राप्तु हि ) प्राप्त हो जी तू (त्रिणवः) सत्ताईस प्रकार का (स्तासः) स्तुति के योग्य (देवस्य) बुखदाता ( सिवतुः ) पिता का ( भागः ) विभाग ( अति ) है सो तू ( ह-स्पतेः) बड़ी वेदक्तवी वाणी के पालक ईश्वर के दिये हुए (आधिपत्यम् ) अधि-कार की प्राप्त है। जी तूं ( चतुष्टीमः ) चार बेदीं से कहने योग्य स्तुति कर्ता है सो तूं ( गर्भाः ) गर्भ के तुल्य विद्या सीर श्रुप्त गुणों से आच्छादित (स्पृताः ) प्रीतिमान् सङ्जनसोग जिन को जामते हैं उन ( समी बी: ) स-म्यक्) प्राति के साधन (स्वृताः ) प्रीति का विषय (दिशः) पूर्व दिशाओं की जान ॥ २५ ॥

भावार्थः — जो सुन्दर स्वभाव आदि गुणों का ग्रहण करते हैं वे विद्वानों के प्यारे हैं। के सब के अधिष्ठाता होते हैं और जी सब के जपर अधिकारी हैं। वे मनुष्या में पिता के समान वर्ते।

यवानां भाग इत्यस्य विद्वदेव ऋषिः। ऋभवो देवताः। निचृद्तिजगती छन्दः। निषादः स्वरः॥

फिर वह शरद् ऋतु में कैसे वर्त्त यह वि०॥

## यवांनां मागोस्ययंवानामाधिपत्यं प्रजा स्पु-ताइचंत्वारिक्षश स्तोमंः । ऋभूणां मागोऽसि विश्वेषां देवानामाधिपत्यं भूतक्षस्पृतं त्रंयस्त्रिक्ष-श स्तोमंः ॥ २६ ॥

पदार्थ: — हे नमुज्य जा तू ( यवानाम् ) निले हुए पदार्थों का नेवन करने हारा शरद आतु के समान ( अति ) है जो ( अयवानाम् ) प्रथक र खर्म वाले पदार्थों के ( आधिवत्यम् ) अधिकार की प्राप्त हो कर ( स्पृताः) प्रीति ने ( प्रजाः ) पालने ये। य प्रजाओं की प्रेमयुक्त करता है जी ( चतु-प्रथवारिंशः ) चवाली संख्या का पूर्ण करने वाला ( स्तेमः ) स्तृति के ये। य ( आभूणाम् ) बुद्धिमानों के ( भागः ) नेवने ये। य ( अश्व ) है ( विश्रदेवाम् ) नव ( देवानाम् ) विद्वानों के ( भूतम् ) हो चुके ( स्पृतम् ) नेवन किये हुये ( आधिपत्यम् ) अधिकार की प्राप्त हो कर जी ( श्रयिकांशः ) तें तीस संख्या का पूरक ( स्तेमः ) स्तृति के विषय के समान ( अनि ) है ने तू हम् लें नो ने सल्कार के ये। य है ॥ २६ ॥

भावार्थः — इस मन्त्रमें वाचकलु - मनुष्यों की चाहिये कि जी ये पीछे की मन्त्री में शरद् ऋतु के गुण कहे हैं उन का यथात्रत् नेवन करें यह शाद् ऋतु का डपास्थान पूरा हुना ॥ २६॥

सहरुचेत्यस्य विरुवदेव ऋषिः। ऋतवो देवताः। पूर्वस्य सुरिगति-जगती हृन्दः। निषादः स्वरः। ये अग्न इत्युत्तरस्यभ्रुः

रिग्ज्ञास्ती यहती छन्दः। सध्यसः स्वरः॥ अब देमन्त ऋतु के विधान के। सगले मन्त्र में कहा है।।

सहंश्च सहस्यश्च हैमंन्तिकावृत् अग्नेरंन्तः-श्लेषोऽमि कल्पेतां द्यावांप्रथिवी कल्पंन्तामाप ओषंधयः कल्पंन्ताम्गनयः प्रथङ् मम् ज्येष्ठ्यांय सत्रंताः । ये अग्नयः समंनसोऽन्त्रा द्यावांप्ट-थिवी इमे हैमंन्तिकादृतू अभिकल्पंमाना इन्द्रं-मिव देवा अभिसंविंशन्तु तयां देवतंयाङ्गिम्बद् ध्रुवे सींदतम् ॥ २७॥

पदार्थः - हे सिम्नजन जो ( सम ) मेरे ( ज्यैष्ठवाय ) वृद्ध श्रेष्ठ जनीं के होने के लिये ( सह: ) बलकारी कगहन ( च ) और (महस्य: ) बल में प्र वृत्त हुआ पीष (च) ये दोनों मधीने (हैमन्तिकी) (ऋतू) मेहन्त ऋतु में हुए अपने चिन्ह जानने वाले (अङ्गिरस्वत्) उस ऋतु के प्राचा के समा-न ( पीदतम् ) स्थिर हैं जिस ऋतु के ( अन्त: इलेय: ) मध्य में स्पर्श होता है उस के सगाम तूं (असि ) है सो तू उन ऋतु ने (द्यावापृथिवी ) आकाश भीर भूमि ( कल्पेताम् ) समर्थे हो ( आप: ) जल और (कीमध्यः) भोषियां भीर (भाग्यः ) सफीदाई से युक्त अध्य (प्रथक्) एचक् २ (कत्यम्लाम् ) चनर्थ हो ऐसा जान (ये) जा ( भग्नय: ) अग्नियों के तुन्त ( भन्तरा ) भीतर प्रविष्ट होने थाले ( स्वता: ) नियमचारी ( समनमः ) सविरुद्ध वि-चार बाले लोग ( ४मे ) इन ( ध्रवे ) दूढ़ ( द्यावापृथिवी ) काकाश और भूमि को (कल्पनताम्) समर्थित करें (इन्द्रमिव) ऐश्वर्य के तुल्य (हैमन्ति-की ) ( क्षत् ) हेमन्त ऋतु के दोनें। महीनें। को ( अभिकल्यमानाः ) सन्मुक हो कर समर्थ करने वाले (देवा: ) दिठय गुण बिजुली के समान (अभिसं-विश्वन्त ) भावेश करें वे सज्जन छोग ( तथा ) उस (देवतया) प्रकाशस्त्र हप परमात्मा देव के साथ प्रेम बहु हो के नियम से आहार और विहार करके सुकी हों || २० ||

भावार्थ:--इस मंत्र में वाचकलुं,-विद्वानें। को योग्य है कि यथायो-ग्य सुत्र के लिये हेमनत मातु में पदार्थों का सेवन करें भीर वैसे ही दूसरें। को भी सेवन करावें ॥ २७ ॥ एकपेत्यइय विइवदेव ऋषिः। ईइदरो देवता। जाति निचृद्धिकृतिश्छन्दः। मध्यमः स्वरः॥ अब यह ऋतुओं का चक्र किसने रहा है इस विश्व॥

्षंयास्तुवत प्रजा श्रंधीयन्त प्रजापंतिरधि-पतिरासीत्। तिस्धिंरस्तुवत् ब्रह्मां सुज्यत् ब्र-ह्मणस्पतिरधिंपतिरासीत्। प्रश्चिमिरस्तुवत भू-तान्यंसुज्यन्त भूतानां पतिरधिंपतिरासीत्। मप्तिमिरस्तुवत सप्त ऋषयोऽसुज्यन्त धाताऽधि-पतिरासीत्॥ २८॥

पदार्थ:— हे सनुष्यो ( प्रशापतिः ) प्रका का पालक ( अधिपतिः ) सब का अध्यक्ष परमेश्वर ( आतीत् ) है उनकी ( एकया ) एक वाणी से ( अस्तुवत ) स्तुति करो और जिस ने सब ( प्रजाः ) प्रका के लोगों की वे-दद्वारा ( अधीयन्त ) विद्यायुक्त किये हैं को ( ब्रह्मणस्पतिः ) वेद का रक्षक ( अधिपतिः ) सब का स्वामी परमात्मा ( आसीत् ) है जिस ने यह (ब्रह्म) सकल विद्यायुक्त वेद की ( अस्तुवत ) रचा है उन की ( तिस्तिः ) प्राण बद्दान और उपान वायु की गति से ( अस्तुवत ) स्तुति करो जिस ने ( भ्रतानाम् ) प्रिवी आदि भूतों को ( अस्तुवत ) रचा है जो ( भूतानाम् ) सब भूतों का ( पतिः ) रक्षक ( अधिपतिः ) रक्षकों का भी रक्षक ( आसीत् ) है उस की सब मनुष्य ( पञ्चितः ) रचा ने ( स्प्रक्षण्यः ) पांच मुख्य प्राण, महत्त्वत ) स्तुति करें जिस ने ( स्प्रक्षण्यः ) पांच मुख्य प्राण, महत्त्वत समान स्तुति अहंकार सात पदार्थ ( अस्तुव्यन्त ) रचे हैं जो ( भ्राता ) भ्रारण वा पोषण कर्त्ता ( अधिपतिः ) सब का स्वामी (आसीत्)

है उसकी (कप्रक्षिः) नाग, कूम्में, ककल, देवद्त्त, धनंत्रय और इच्छा तथा प्रयक्षे से ( अस्तुवत ) स्तुति करें। । २८ ।।

भावार्थ:— सब मनुष्यें की ये। ग्य है कि सब जगत के उत्पादक न्या-यकको परमात्मा की न्तृति करें सुने विकारें और अनुभव करें। जैसे हेमन्त आतु में सब पदार्थ शीतल होते हैं वैसे ही परमेश्वर की ल्यासना करके शान्ति शील है। वें॥ २८॥

नवभिरस्तुवतेत्वस्य विद्यदेव ऋषिः। ईइवरो देवता । पूर्वस्यार्षी श्रिष्टुण्कन्दः । धैवतः स्वरः । श्रयोदशभिरित्युत्तस्य ब्राह्मी जगती कन्दः । निषादः स्वरः ॥

फिर वह जगत् का रचने थाला कैमा है इस वि०॥

न्वभिरस्तुवत प्रितरोऽमृज्यन्तादिंतिरिधे-पत्न्यासीत् । एकाद्रशभिरस्तुवत ऋतवोऽमृज्य-न्तार्त्तवा अधिपतय ग्रासन् । त्रयोद्दशभिरस्तु-वत्त मासां अमृज्यन्तसंवत्सरोऽधिपतिरासीत् । पश्चद्रशभिरस्तुवत क्षत्रमंमृज्यतेन्द्रोऽधिपतिरा सीत् । सप्तद्रशभिरस्तुवत ग्राम्यांः प्रावोऽमृ-ज्यन्त दृहस्पतिरिध्पतिरासीत् ॥ २९ ॥

पदार्थ:— हे मनुष्यो तुमछा ग तिम ने (पितर:) रक्षक मनुष्य ( असु ज्यन्त ) उत्पक्ष किये हैं जहां ( अदिति: ) रक्षा के येग्य ( अधिपत्नी ) अत्यन्त रक्षक माता ( आसीत् ) हेग्वे उम परमात्मा की ( मक्षि: ) मव प्रावीं से ( अस्तुवत ) गुण प्रशंसा करें। जिस ने ( ऋतव: ) वसन्त आदि ऋतु ( असुरुवत ) रचे हैं जहां ( आर्थाः ) उम २ ऋतुओं के गुण (अधि-

पत्यः ) अपने र विषय में अधिकारी ( आसन् ) होते हैं उस की ( एकादशिमः ) दश माओं और ग्यारहर्वे आत्मा से ( अस्तुत्रत ) स्तुति करी जिस
ने ( मासाः ) चैत्रादि बारह महीने ( अस्तुत्रत ) रचे हैं ( पंचदशिमः )
पन्द्रह तिथियों के सहित ( संवतसरः ) संवत्सर ( अधिवतिः ) सब काल
का अधिकारी रचा ( आसीत् ) है उस की ( त्रयोदशिमः ) दश माण ग्यारह्वां जीवात्मा और दो मतिष्ठाओं से ( अस्तुवत ) स्तुति करें। जिन से
( इन्द्रः ) परम संवत्ति का हेतु सूर्य (भिष्यितिः) अधिष्ठाता उत्पन्न किया
( आसीत् ) है जिसने ( सत्रम् ) राज्य वा सत्रिय कुल के। ( प्रसुज्यत )
रचा है उसकी (सप्तदशिमः) दश पांव की अंगुली दो जंघा, दो जानु, दो मतिष्ठा और एक नाभि से जवर का अग इन सत्रहें। से ( अस्तुवत ) स्तुति
करें। जिस ने ( सहस्यितः ) बढ़े २ पदार्थों का गक्षक वैश्य ( अधियितः )
अधिकारी रचा ( आसीत् ) है और ( प्राश्याः ) ग्राम के ( प्रश्वः ) गौ
आदि पशु ( अस्तुवत ) रचे हैं उम परमेश्वर की पूर्वोक्त सब पदार्थों से
पुक्त है।के ( अस्तुवत ) स्तृति करें। ।। २० ।।>

भावार्थ: — है मनुष्या आप छाग जिस ने काल के विभाग करने वाले सूर्य आदि पदार्थ रचे हैं उस परमेश्वर की उपासना करें। ।। २९ ।।

नषद्दाभिरित्यस्य विश्वदंव ऋषिः। जगदीइवरो दंवता। पूर्वस्य ब्राह्मी जगती छन्दः। निषादः स्वरः॥

पश्चविद्यारयस्य ब्राह्मी पङ्क्तिरुक्टन्दः।

पश्चमः स्वरः ॥

फिर वह कैसा है यह वि०॥

न्वटशभिरस्तुवत शृद्यार्थावसृज्येतामहोरा-त्रे अधिपत्नी आस्ताम् । एकंविकशत्यास्तुव-तैकशफाः पशवीऽमृज्यन्त् वर्ष्ठणोऽधिपतिरासी-त् । त्रयोविकशत्यास्तुवत श्रुद्राः पशवीऽमृज्य- न्त पूषाधिपतिराम्गित् । पञ्चिविधशत्यास्तुवता-ऽऽरण्याः प्रश्वोऽसृज्यन्त वायुरिधपतिरासीत्। मप्तिविधशत्यास्तुवत् द्यावांष्टिधिव्येतां वसंवो मुद्रा आदित्या अनुव्यायँस्त प्रवाधिपतय ग्रा-मन् ॥ ३०॥

पदार्थ: - हे मनुष्यो तुम जिमने उत्यक्त किये ( अहे।रात्रे ) दिन भीर रात्रि ( अधिपत्नी ) सब काम कराने के अधिकारी ( आस्ताम् ) हैं जिसने ( शूद्रार्थ्यों ) शूद्र और भारवं द्वित्र ये देश्में ( असूत्र्येनाम् ) रचे हैं एस की ( नवद्शितः ) दश प्राण पांच महाभूत मन, खुद्धि, चित्त और अश्वंकारें। से ( अस्तुवत ) स्तुति करी जिमने उत्यक्त किया ( वहण: ) अस ( अधि-पति: ) प्राण की समाम प्रिय अधिण्ठाता ( आसीत् ) है जिसने (एकश्राकाः) जुड़े एक ख़रों बाले चोड़े आदि ( पशवः ) पशु ( असुज्यन्त ) रचे हैं उस की ( एकविंशत्या ) मनुष्यों के पृष्ट्वीय अवययों से ( अस्तुवत ) स्तृति करी जिसने बनाया (पूषा) पुष्टिकारक भूगोल ( अधिपति: ) स्ता करने वाला (आसीत्) है जिसने ( जुद्राः ) अति गृहम जीवों से ले कर नकुल पर्यान्त ( पशव: ) पशु ( असुक्यन्त ) र से हैं तस की ( अये। विंशत्या ) पशु भीं के तेईन अवयवों से ( अस्त्वत ) स्त्ति करे। जिन ने बनाया हुमा (वायुः) बायु ( अधिपति: ) पासने इत्ता ( आसीत् ) है जिन ने (अत्ययाः) बन के ( पशवः ) सिंह आदि पशु ( असुउपन्त ) रचे हैं ( पष्टचविंशत्या ) अनेकी प्रकार की छोटे २ वन्य पशुनों की अवयवों की साथ अर्थात् उन अवयवों की कारीगरी के साथ ( अस्तुत्रत ) प्रशंसा करें। जिमने बनाये ( द्यावाएचिवी ) आकाश और भूमि (ऐताम्) प्राप्त हैं जिन के बनाने से (वसवः) अगित कादि आठ पदार्थ वा प्रथम कला के विद्वान् (सदाः) प्राय कादि वा मध्यम विद्वान् (आदित्याः) बारइ सद्दीने वा उत्तम विद्वान् ( अनुव्यायम् )

अनुकूलता से उत्पन्न हैं (ते) ( एव ) वे अग्नि आदि ही वा बिद्वान् छे। ग ( अधिपतय: ) अधिष्ठाता ( आसन् ) होते हैं उम की ( सप्तविंशत्या ) सत्ताईस बन के पशुओं के गुणों से ( अस्तुवत ) स्तुति करे। ॥ ३० ॥

भावार्थ: —हे मनुष्यो जिसने ब्राह्मण सत्रिय वैश्य और शूद्र हाकू मनुष्य भी रचे हैं जिसने स्यूख तथा मूक्स प्राणियों के श्रारीर अत्यन्त छोटे पशु और इन की रक्षा के साधन पदार्थ रचे और जिस की सृष्टि में न्यून विद्या और पूर्ण विद्या वाले विद्वान् होते हैं उसी परमातना की तुम छोग उपासना करो॥३०॥

नयविश्वशात्यत्यस्य विश्ववेदव ऋषिः । प्रजापतिर्देवता ।
स्वराङ ब्राह्मी जगनी छन्दः । निषादः स्वरः ॥
फिर भी वही उक्त विश्वा

नवंविधशत्यास्तुवतः वनस्पतंयोऽसुज्यन्तः सोमोऽधिपतिरामीतः । एकंत्रिधशतास्तुवतः प्र-जा अंसुज्यन्तः यवाश्चायवाद्यधिपतयः आमु-नः । त्रयंस्त्रिधशतास्तुवतः भूतान्यंशाम्यन्प्रजा-पंतिः परम्ष्रियधिपतिरासीतः ॥ ३१॥

पदार्थ:—हे मनुष्यो तुम लोग जिनके बनाने से (सोमः) ओषधियों में उत्तम ओषधि (अधिवितः) स्वामी (आसीत्) है जिस ने उन (वन-स्वत्यः) पीवल आदि वनस्पतियों को (असुज्यन्त) रचा है उन परमात्मा की (नवविंशत्या) उमतीस प्रकार के वनस्पतियों के गुक्कों से (अस्तुवत ) स्तृति करी । और जिस ने उत्वक्त किये (यवाः) समष्टिह्म बने पर्वत आदि (च) और त्रसरेगु आदि (अयवाः) सिक २ प्रकृति के अव-यव सम्ब रज्ज और तमीगुण (च) तथा परमाजु आदि (अधिपतयः) मुक्य कारसहस्य अध्यक्ष (आसन्) हैं उन (प्रजाः) प्रसिद्ध ओषधियों की जिसने (असुज्यन्त) रचा है उस इंबर की (एकत्रिंशता) इकत्तीस

प्रका के अवयवों से ( अस्तुवत ) प्रशंमा करो । जिस के प्रभाव से (भूतानि) प्रकृति के परिणाम महत्त्त्व के उपद्रव ( अशास्थन् ) शास्त हों जो (प्रजा-प्रति: ) प्रजा का रक्षक ( परमेष्ठी ) परमेश्वर के समान आकाश में ठ्यापक हो के स्थित परमेश्वर ( अधिपति: ) अधिष्ठाता ( आसीत् ) है उस की ( त्रयक्षिंशता ) महाभूतों के तेतीस गुणों से ( अस्तुवत ) प्रशंसा करो ॥३१॥

भावार्थः — जिस परमेश्वर ने छोकों की रक्षा के लिये बनस्पति आदि सीषधियों को रच के धारण और ठयवस्थित किया है उसीकी उपासना सब मनुद्यों को करनी चाहिये॥ ३१॥

इस अध्याय में वसन्तादि ऋतुओं के गुण वर्णन होने से इस अध्याय के अर्घ की संगति पूर्व अध्याय के अर्घ के साथ आननी चाहिये॥

यह चीद्हवां अध्याय पूरा हुआ !!



जों विद्यांनि देव सविनर्दृशितानि परां सुव । पद् <u>भत्रं तस</u> आसुंव ॥ १ ॥

भग्ने जातानित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । मिन्निदेवता । त्रिष्टुव्छन्दः । धैवतः स्वरः ॥ भव पन्द्रहर्वे मध्याय का मारम्म है इस के प्रथम मन्त्र में राजा और राजपुरुषों को क्या २ करना चाहिये इस वि०॥

अग्ने जातान् प्र णुंदा नः सुपत्नान् प्रत्यजातान्तुद् जातवेदः। भाषिनो त्रृहि सुमना अहें इंस्तवं स्वाम् इर्मि हिन्नवस्थ उद्भी॥१॥

पदार्थः -हे ( अग्नं ) राजन वा सेनापते आप ( नः ) हमारे ( जातान् ) प्रसिद्ध ( सपलान् ) रात्रुओं को ( प्र, नृद् ) दूर कीजिये । हे ( जातनेदः ) प्रसिद्ध बलवान् राजन् आप ( अजातान् ) अपसिद्ध राजुओं को ( नृद ) प्रेरणा कीजिये और हमारा ( अहेडन् ) अनादर न करते हुए ( सुमनाः ) प्रसन्न चित्त आप ( नः ) ( प्रति ) ह- मारे प्रति ( अधिमृष्टि ) अधिक उपदेश कीजिये जिससे हम लोग ( तव ) आप के ( उन्नौ ) उत्तम पदार्थों से युक्त ( जिवक्ये ) आध्यात्मिक आधिमीतिक और आधिदेविक इन तीनों सुखों के हेतु ( रार्भन् ) घर में ( स्याम ) सुखी होवें ॥ १॥

भावार्थः-राजा मादि न्यायार्थाश्च सभासदों को चाहिये कि गुप्त दूतों से प्रसिद्ध भीर अप्रसिद्ध राष्ट्रमों को निश्चय करके वहा में करें और किसी धर्मात्मा का तिर-स्कार भीर मधर्मी का सरकार भी कभी न करें जिस से सब सज्जन लोग विद्वास पूर्वक राज्य में बसें ॥ १॥

सहसा जातानित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । भग्निर्देवता । भूरिक् त्रिष्टुष्छन्दः । धैवतः खरः ॥

फिर भी वही पूर्वोक्त विषय मगले मन्त्र में कहा है।। सहंसा जातान् प्रणुंदा नः सुपत्नान् प्रत्यजातान् जातवेदो नुदस्व । अधि नो ब्र्हि सुमन्स्यमानी व्यथस्योम् प्रणुदा नः स्पर् त्नान् ॥ २॥

पदार्थ:-हे (जातवेद:) प्रकृष्ट झान को प्राप्त हुए राजन् आप (नः) हमारे (सिहसा) बल के सहित (जातान्) प्रसिद्ध हुए (सपतान्) प्राञ्जमों को (प्रणुद्ध) जीतिये और उन (प्रति) (अजातान्) युद्ध में छिपे हुए शश्चमों के सेवक मित्रभाव से
प्रसिद्धों को (हैनुदस्व) पृथक् कीजिये तथा (सुमनस्यमानः) मच्छे प्रकार विचारते
हुए आप (नः) हमारे लिये (अधिवृद्धि) अभिकता से विजय के विधान का उपदेश कीजिथे (वयम्) हम लोग आप के सहायक (स्याम) होवें जिन (नः) हमारे (सपत्नान्) विरोध में प्रदृत्त सम्बन्धियों को माप (प्रणुद्ध) मारे उन को हम
कोग भी मारें॥ २॥

भावार्थः -राजा को चाहियं कि जो राज्य के सेवक शासुमों के नियारण करने में यथाशकि, प्रयत्न न करंउन को अच्छे प्रकार दण्ड देवें भीर जो अपने सहायक हों उन का सत्कार करं॥ २॥

> पोडशीत्यस्य परमष्ठी ऋषिः। स्मपती स्थते। मासी त्रिप्टुप् छन्दः। धैवतः स्वरः॥

अव स्त्री पुरुष का धर्म अगले मंत्र में कहा है॥

षोड्डदी स्तोम ओजो हिथेण चतुर्चत्वारिश्वा स्तोमो वर्ची हथिणम् । अगोः पुरीषमस्यष्मो नाम तान्त्वा विश्वे अभि गृंगाः नतु देवाः। स्तोमंषृष्ठा धृतर्थतीह सीद् प्रजार्थद्दमे हविणा यंजस्य ॥३॥

पदार्थः-जो (पोडशी) प्रशंक्ति संलद्द कलाओं से युक्त (स्तेमः) स्तृति के योग्य (ओजः) पराक्रम (द्रियग्रम) धन जो (चतुरत्वारिशः) चवाकीस संख्या को पूर्गा करने वाला ब्रह्मचर्य का शाच्चरण (स्तेमः) स्तृति का साधन (नाम) प्रसिद्ध (वर्षः) पहना और (द्रियग्रम्) यल को देती है जो (अग्नेः) भौग की (पुरीपम्) पूर्ति को प्राप्त (अप्तः) हुन्देर के पदार्थों के भोग की इच्छा से रहित (असि) हो उस (त्वा) पुरुष तथा (ताम्) स्त्री की (विद्ये) सय (देवाः) विद्यान जोग (अभिगृगान्तु) प्रशंक्षा करें सो न् (स्तोमपृष्ठा) इष्ट स्तृतियों की जनाने वाली (धृतवती) प्रशक्ति धी सादि पदार्थों से युक्त (इह । इस गृहाश्रम में (सी-द्र) स्थित हो और (अस्मे) हमारे लिये (प्रजावत्) यहुत सन्तानों के हेतु (द्र-

विशा) धन को (यजस्व) दिया कर ॥३॥

मावार्थः-मनुष्यों को चाहिये कि सोखह कलारूप जगत् में विद्यारूप वज को फैजा मीर गृहाश्रम करके विद्यादान कर्मों को निरन्तर किया करें ॥ ३ ॥

प्रवश्चन्द इसस्य परमेष्ठी ऋषिः । विद्यांको देवता । निचुदा-

कृतिरक्त्यः। पत्रवमः खरः॥

मतुष्यों को चाहिये कि प्रयक्षपूर्वक साधनों से सुख यहावें यह वि०॥
एव्इक्षन्दों वरिवृद्धन्दंः शाम्भूद्धन्दंः पश्मिद्धन्दं आच्छन्
च्छन्दों मन्द्रक्षन्दों व्यच्चद्द्धन्दः सिन्धुद्धन्दंः समुद्रद्धन्दंः सः
रितं छन्दंः क्रुप् क्रन्दंखिक्षकुष्कन्दंः काव्यं छन्दों अङ्कुषं छन्दोः
ऽक्षरंपङ्क्तिद्धन्दंः प्रदर्षङ्क्तिद्धन्दौं विष्ट्रारपेङ्क्तिद्धन्दंः सुन्
दछन्दों अञ्च्छन्दंः ॥ ४॥

पदार्थः - हे मनुष्यां तुम क्षांग उत्तम प्रयक्त सं ( एदः ) ( छन्दः ) झानन्ददायक क्षान ( विरिवः ) सत्य सेवनरूप ( कन्दः ) मुखदायक ( इम्मूः ) मुखका अनुभव (कन्दः) मानन्दकारी ( पिरमूः ) सब ओर से पुरुपाधीं ( कन्दः ) सत्य का प्रकाशक ( आच्छत् ) दोषों का हटाना ( कन्दः ) जीवन ( मनः ) संकल्प विकल्पासक ( कन्दः ) प्रकाशकारी ( व्यवः ) द्युम गुणा की व्याप्ति (छन्दः) आनन्दकारक (सिन्धुः) नदी के तुल्य चलना ( कन्दः ) स्वतन्त्रता ( समुद्रः ) ममुद्र के समान गंभीरता कन्दः ) प्रयोजनिसिद्धिकारी ( सिरिस् ) जल के नुल्य कोमन्दना ( कन्दः ) जल के समान शान्ति ( ककुप् ) दिशाओं के नुल्य उज्ज्यक कीर्ति ( कन्दः ) प्रतिष्ठा देने वाला ( जिककुप् ) अभ्यातमादि नीन मुखों का प्राप्त करने वाला कमें ( छन्दः ) आनन्दकारक ( काव्यम् ) दीर्घदर्शी कवि लोगों ने बनाया (छन्दः) प्रकाशकविज्ञानदायक (अङ्कुपम् ) टेदी गति वाला जल ( कन्दः ) उपकाशे ( सक्षरपङ्किः ) परलोक ( कन्दः ) आनन्दकारी (पदपङ्किः ) यह लोक ( कन्दः ) सुलसाधक (विष्टारपङ्किः) सब दिशा (कन्दः) सुल का साधक ( तुरः) छुरा के समान पदाधों का केदक सूर्यं ( कन्दः ) विकानस्वकृप ( भूजः ) प्रकाशमय ( छन्दः ) स्वच्छ आनन्दकारी पदार्य सुल के लिये सिद्ध करो ॥ ४॥

भावार्थ:- जो मनुष्य धर्मयुक्त कर्म में पुरुषाय करने से सब के प्रिय होना अ च्छा समभते हैं वे सब सृष्टि के पदार्थों से सुख लेने को समर्थ होने हैं॥ ४॥

भाच्छच्छन्द इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। विद्वांसी देवताः।

सुरिगभिकातिइक्टन्दः। ऋषभः स्वरः॥

मनुष्यों को चाहिये कि प्रयक्त के साथ स्वतन्त्रता बहावें यह वि०॥
आच्छ चछन्दैः प्रचछ चछन्दैरसंप चछन्दौ विष्य चछन्दौ पृह चछन्दौ
रथन्तर उच्छन्दौ निकाय इछन्दौ विषय इछन्दौ गिर्इ छन्दौ अज्ञ इछन्दैः संअस्तु प् छन्दौ ऽनुष्ठु प् छन्द एवइ छन्दौ विश्वालं छन्दै इछन्दौ वयुरक्त चछन्दौ विष्य हो इछन्दौ विश्वालं छन्दै इछन्दौ वयुरक्त चछन्दौ वयुरक्त चछन्दौ विष्य हो इछन्दौ विश्वालं छन्दै इछन्दौ दरोहणं छन्दै इछन्दौ अङ्गाङ्कं छन्दैः ॥ ५॥

पदार्थ:-मनुष्यों को चाहिये कि ( आञ्छत् ) अञ्के प्रकार पापों की निवृत्ति कर-ने हारा कर्म (कुन्दः) प्रकाश ( प्रच्छत् ) प्रयक्ष से दृष्ट स्वभाव को दृर करने वाजा कर्म ( छन्दः ) उत्साह ( संयत् ) संयम ( छन्दः ) यल ( वियत् ) विविध यस का साधक ( इन्दः ) धैर्य ( बृहत् ) बहुत वृद्धि ( इन्दः ) स्वतन्त्रता ( रथन्तरम् ) स-मुद्रकप संसार से पार करने वाला पदार्थ ( छन्दः ) स्त्रीकार ( निकायः ) संयोग का हेत वायु ( छन्दः ) खीकार (विविधः ) विशेष करके पदार्थी के रहने का स्थान भन्तरिक्ष ( बन्दः ) प्रकाशक्ष्य ( गिरः ) भागते योग्य सम्र ( छन्दः ) ग्रहण (भ्रजः) प्रकाशकप भारत (क्रन्दः ) ले लेना (संस्तुप् ) प्रच्छे प्रकार शब्दार्थ सम्बन्धों की जनाने हारी वाणी ( छन्दः ) झानन्द कारक ( झतुष्ट्प् ) सुनने के पीछे शास्त्रों को जनाने हारी मन की क्रिया ( छन्दः ) उपदेश ( एवः ) प्राप्ति (क्रन्दः) प्रयक्ष (वरिवः ) विद्वानों की सेवा ( छन्दः ) खीकार ( वयः ) जीवन ( छन्दः ) खाधीनता ( चय-स्कृत ) अवस्था वर्द्धक जीवन के साधन ( छन्दः ) प्रहुण (विष्पर्द्धाः) विशेष करके जिससे ईच्यों करे वह ( छन्द: ) प्रकाश ( विशालम् ) विस्तीर्थं कर्म ( छन्दः ) म-हण करना ( छादेः ) विध्नों का हटाना ( छन्दः ) सुखों को पहुंचाने वाला ( दुरोह-णम् ) दुःख से चढ्ने योग्य ( ऋन्दः ) बल ( तन्द्रम् ) स्वतन्त्रता करना ( ऋन्दः ) प्र-काश और (मङ्गङ्ग् ) गांशात विद्या का (छन्दः ) सम्यक् स्थापन करना स्त्री-कार भीर प्रचार के बिये प्रयक्त करें ॥ ५॥

भावार्थः-मनुष्यों को चाहिये कि पुरुषार्थ करने से पराधीनता छुड़ा के स्वाधी॰ नता का निरन्तर स्त्रीकार करें ॥ १ ॥

रिश्मनेत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः।विद्वांसी देवताः।विराडभिक्ततिरुक्तन्दः। ऋषभःस्वरः॥

विद्वानों को पदार्थविद्या के जानने का उपाय करना चाहिये यह वि०॥

र्दिमनां मत्यापं मत्यिन्जिन्व प्रेतिना धम्मैणा धमैन्जिन्वाः निवत्या दिवा दिवंत्रिजनव मन्धिनान्तिरिक्षेणान्तरिक्षं जिन्व प्रति-

षिनां पृथिव्या पृथिवीं जिन्व विष्टमभेन वृष्ट्या वृष्टिं जिन्व प्रव-याऽह्याईर्जिन्यानुया राज्या रात्रीं ज्ञिन्दो शिजा वसुंभ्यो वसूं-ज्ञिन्य प्रकेतेनां दित्येभ्यं स्नादित्या ज्ञिन्द ॥ ६॥

पदार्थ:-हे विद्वान् पुरुष तू (रिश्मना) किरणों से (सत्याय) वर्षमान में हुए स्यं के तुल्य नित्य सुख मौर स्थूल पदार्थों के लिये (सत्यम् ) अध्यभिचारी कर्म को (जिन्व) प्राप्त हो (प्रेतिना) उत्तम झान युक्त (धर्मणा) न्याय के आचरण से (धर्मम् )धर्म को (जिन्व) जान (मिन्यता) खोज के हेतु (दिवा) धर्म केप्रकाच्या से (विषम्) सत्य के प्रकाश को (जिन्व) प्राप्त हो ।सिन्धिना) सन्धि रूप (अन्तिरिश्चण्य) मार्भविद्या के (प्रतिधिना) सन्धन्ध्र से (पृथिवीम्) भूमि को (जिन्व) जान (पिन्धन्य) म्र्निवेद्या के (प्रतिधिना) सन्धन्ध्र से (पृथिवीम्) भूमि को (जिन्व) जान (विन्धन्य) वर्षा को (जिन्व) जान (प्रया) को हेतु आहार के रस से तथा (वृष्ट्या) यर्षा की विद्या से (बृष्टिम्) वर्षा को (जिन्व) जान (प्रयया) कान्तियुक्त (महा) प्रकाश की विद्या से (ब्राह्म) रात्री को विद्या से (रात्रीम्) रात्रि को (जिन्व) जान (उश्चिजा) मन्मानों से (यसुभ्यः) अगिन मादि आठ यसुओं की विद्या से (वसून्) उन मिन मादि यसुओं को विद्या से (मादित्यंश्यः) बारह महीनों की विद्या से (आदित्यान्) वारह महीनों को (जिन्व) तत्त्वस्वकृपसे जान ॥६॥

भावार्थ:-विद्वानों को चाहियं कि जैसे पदार्थों की परीक्षा से अपने आप पदा-र्थविद्या को जानें वैसे ही दूसरों के लिये भी उपदेश करें॥ ६॥

तन्तुनेत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। विद्वांसी देवताः। ब्राह्मी त्रिषुप् छन्दः। भैवतः स्वरः॥
गृहाश्रमी पुरुप को किस साधन से क्या करना चाहिये यह वि०॥

तन्तुंना रायस्पोषंण रायस्पोषं जिन्व स् श सर्पेणं श्रुतायं श्रुतं जिन्बैहेनौषंधी भिरोषंधी जिन्बो समेनं तुन्भिस्तुन् जिन्व वयोधसा धीतेनाधीत ज्जिन्बा भिजिता तेर्जसा तेजी जिन्व ॥ ७॥

पदार्थ:-हे मनुष्य तू (तन्तुना) विस्तारयुक्त (रायः) धन की (पोषेण) पृष्टि से (रायः) धनकी (पोषम) पृष्टि को (जिन्व) प्राप्त हो (संसर्पेशा) सम्यक् प्राप्ति से (श्रुताय) अवण के लिये (श्रुतम्) शास्त्र के सुन ने को (जिन्व) प्राप्त हो (पे- केन) अन्न के संस्कार और (मोषधीभिः) यब तथा सोमजता मादि ओषधियों की

विद्या से (ओषधीः) ओषधियों को (जिन्व) प्राप्त हो (उत्तमेन) उद्यम धर्म के आचरण युक्त (तन्भिः) शुद्ध शरीरों से (तन्ः) शरीरों को (जिन्क ) आप हो (वयोधसा) जीवन के धारण करने हारे (आधीतेन) अच्छे प्रकार पढ़े से (आधीतम्) सब ओर से धारण की हुई विद्या को (जिन्व) प्राप्त हो (अभिजिता) संस्मुख श्रम् को जीतने के हेतु (तेजसा) तीक्ष्ण कर्म से (तेजः) इट्टता को (जिन्क) प्राप्त हो ॥ ७॥

भावार्थः-मनुष्यों को चाहिये कि विस्तारयुक्त पुरुषार्थ से ऐदवर्ष की प्राप्त हो के सब प्राियायों का हित सिद्ध करें ॥ ७ ॥

प्रतिपद्सीत्यस्य परमष्ठी ऋषिः। प्रजापतिर्देवता । स्वराडार्ध्येवुष्टुप् छन्दः।

गान्धारः स्वरः॥

फिर मनुष्यों को क्या करना चाहिये यह वि०॥

प्रतिपदंसि प्रतिपदं त्वानुपदंस्यनुपदं त्वा संपदंसि सुम्पदं त्वा तेजोऽसि तेजसे त्वा ॥ ८ ॥

पदार्थः - हे पुरुषार्थिनि विद्वान् स्त्री जिस कारण तू ( प्रतिपत् ) प्राप्त होने के योग्य लक्ष्मी के तुल्य ( असि ) है इस लिये ( प्रतिपदे ) एश्वर्थ्य की प्राप्ति के लिये ( त्वा ) तुझ को जो ( अनुपत् ) पिछे प्राप्त होने वाली शोभा कं तृल्य ( असि ) है उस ( अनुपदे ) विद्याऽध्ययन के पदचात् प्राप्त होने योग्य ( त्वा ) तुझ को जो तू (संपत् ) संपत्ति के तुल्य ( असि ) है उस ( सम्पदे ) पेश्वर्थ्य के लिये ( त्वा ) तुझ को जो तू ( तेजः ) तंज के समान ( असि ) है इस लिये ( तेजसे ) तंज होने के लिये ( त्वा ) तुझ को प्रहुण करता हूं ॥ < ॥

भावार्थः-सब सुख सिद्ध होने के लिये तुल्य गुण कर्म सीर स्त्रभाव वाले स्त्री पुरुष स्तृयंवर विवाह से परस्पर एक दूसर का स्त्रीकार करके आनन्द में रहें॥८॥

ित्रिवृदसीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। प्रजापितर्देवता। विराड् ब्राह्मी जगती

छन्दः। निषादः खरः॥

फिर मनुष्यों को क्या करना चाहिये यह वि॰ ॥
श्रिवदंसि श्रिवतें त्वा श्रवदंसि श्रवतें त्वा विवृदंसि विवृतें त्वा
स्वदंसि स्वतें त्वाऽऽऋग्रोऽस्याऋमार्थत्वा संऋग्रोऽसि संऋगार्थ
त्वात्ऋग्रोऽस्युत्ऋमाय त्वात्क्रांन्तिद्द्युत्क्रांन्त्ये त्वाऽधिपतिन्योजींजी जिन्व ॥ ९ ॥

पदार्थ है मनुष्य जो तू (त्रिकृत) सरवगुगा,रजोगुण और तमोगुगा के सह वर्श-बान अध्यक्त कारण का जानने हारा (असि) है उस ( त्रिवृते ) तीन गुर्गी से युक्त कारम के बाव के लिये (त्वा) तुम को जो तू (प्रवृत्) जिस कार्य रूप से प्रवृत्त ससार का काता ( असि ) है उस ( अवृते ) कार्यरूप संसार को जानने के जिये (त्वा) तुभ को जो तू (विवृत ) जिस विविध प्रकार से प्रवृत्त जगत का उपकार कर्ता (असि) है उस (विवृतं) जगद्रपकार के लिये (त्वा) तुभ को जो तू (सवृत् ) जिस समान धर्म के साथ वर्त्तमान पदार्थों का जानने हारा ( श्रास ) है उस (सब्ते) साधम्य पदार्थों के ज्ञान के लिये (त्वा) तुभ की जो तू ( भाक्रम: ) अच्छे प्रकार पदार्थों के रहने के स्थान अन्तरित्त का जानने वाला (असि ) है उस ( माक्रमाय ) अन्तरिक्ष को जानने के लिये (त्वा) तुक्त को जो तू (संक्रम:) सम्यक् पदार्थी को जानता ( आसि ) है उस । संक्रमाय ) पदार्थ झान के लिये ( स्वा ) तुभ की जो तू ( उत्क्रमः ) ऊपर मेघमंडल की गति का झाता ( असि ) है उस ( उत्क्रमाय ) मेघ मंडल की गति जानने के लिय (त्वा) तुभ को तथा है ख़ि जी तू (उत्क्रान्तिः) सम विषम परार्थों के उरलंघन के हेतु विद्या को जानने हारी (असि) है उस (उत्ज्ञान्त्यै) गमन विद्या के जानने के लियं (त्वा) तुभ को सब प्रकार प्रह्मा करते हैं ( प्रिधिप-तिना ) अपने स्वामी के सह वर्तमान तू ( ऊर्जा ) पराक्रम से ( ऊर्जम ) बख को (जिन्व) प्राप्त हो॥ ९॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०--पृथिवी मादि पदार्थों के गुण कर्म मीर खभा-वों के जाने विना कोई भी विद्वान नहीं हो सकता इसजिये कार्य कारण दोनों को य-थावत जान के मन्य मनुष्यों के जिये उपदेश करना चाहिये॥ ९॥

राइयसीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । यसयो देवताः । पूर्वस्य विराड् ब्राह्मी त्रिष्टुप् छन्दः।

धैवतः स्वरः॥ प्रथमजा इत्युत्तरस्य ब्राह्मी वृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

अग्नि आदि पदार्थ कैसे गुर्खों वालं हैं यह वि०॥ में अ

राह्यं मि प्राची दिग्वसंवस्ते देवा अधिपत्योऽग्निहें तीनां प्र-तिष्यत्ती श्चित्त त्वा स्तोमंः पृथिन्या अश्चेयत्वा ज्यं मुक्यमन्यं यापै-स्तभ्नातु रथन्तर् साम प्रतिष्ठित्या अन्तिरिक्ष क्षवं यस्त्वा । प्रयम् मजा देवेषु दिवो मार्श्रया वर्षम्णा प्रथन्तु विधुक्ती खायमिष्य-तिश्च ते त्वा सर्वे संविद्याना नार्कस्य पृष्ठे स्वर्गे होके यर्जमानं च साद्यन्तु ॥ १०॥

पदार्थ:-हे स्त्र (ते) तेरा (अधिपतिः) खामी जैसे जिस के (बसवः) अमया-हिक (देवाः) प्रकाशमान (अधिपतयः) अधिष्ठाता हैं वैसे तू (प्राची) पूर्व (दिक्) दिशा के समान (राही) राग्यी (असि) है जैसे (हेतीनाम्) बजादि शखासी का (प्रतिभक्तां) प्रत्यक्ष धारण करता (त्रिवृत् ) विद्युत् सृमिस्य और सूर्य कप से तीन प्रकार वर्तमान (स्तोमः) स्तृतियुक्त गुण्यों से सहित (अग्निः) महाविद्युत् धारण करने बाली है वैसे (त्वा) तुझ को तेरा पति में धारण करता हूं तू (पृथिव्याम् ) सूमि पर ( बव्यथाय ) पीड़ा न होने के लिय ( उक्थम् ) प्रशंसनीय ( बाज्यम् ) घृत आहि पदार्थी को (अयत् ) धारम कर (प्रतिष्ठित्यै ) प्रतिष्ठा के बिये (रयन्तरम् ) रथाहि से तारने वाळे (साम ) सिद्धान्त कर्म को (स्तप्तात ) घारण कर जैसे (मन्तरिक्षे ) माकाश में (दिवः) विजुली का (मात्रया) बेश सम्बन्ध मीर (विस्माा) महा पुरु-षार्थ से (देवपु) विद्वानों में (प्रथमजाः) पूर्व हुए (ऋषयः) वेदार्थवित् विद्वान् (त्वा) तुझ को श्रम गुणों से विशाल बुद्धि करें (च) और जैसे (अयम्) यह (विधर्का) विविध रीति से धारण कर्ता तेरा पति तुझ से वर्ते वैसे उस के साथ तू वर्ता कर (च) और जैसे (सर्वे) सब (संविदानाः) अच्छे विद्वान् लोग (नाकस्य) अविद्य-मान दुःख के (पृष्ठे ) मध्य में (खर्गे ) जो खर्ग अर्थात अति सुख प्राप्ति ( लोके ) द-र्शनीय है उस में (त्वा) तुझ को (च) और (यजमानम्) तेरे पति को (सादयन्तु) स्थापन करें वैसे तुम दोनों स्त्री पुरुष वर्ता करो ॥ १०॥

भावार्थः - इस मन्त्र में वाचकलु > - पूर्व दिशा इस जिये उत्तम कहाती है कि जिस से सूर्य प्रथम वहां उदय को प्राप्त होता है। जो पूर्व दिशा से वायु कलता है वह किसी देश में मेघ को उत्पन्न करता है किसी में नहीं मीर यह मिन सब पदार्थों का धारण करता तथा वायु के संयोग से बढ़ता है जो पुरुष इन वायु मीर अग्नि को य-थार्थ जानते हैं वे संसार में प्राणियों को सुख पहुंचाते हैं॥१०॥

थिराङसीत्यस्या परमेष्ठीः ऋषिः। रुद्रा देवताः। पूर्वस्या मुरिग्बाझी त्रिष्ठुप् सन्दः। भैवतः

स्त्ररः। प्रथमजा इत्युत्तरस्य ब्राह्मी बृहती कृत्वः। मध्यमः स्वरः॥ फिर स्त्री पुरुषों को क्या करना चाहिये यह वि०॥

विराइसि दक्षिणा दिग्युद्रास्ते देवा अधिपतम् इन्द्रो हेतीनां प्रतिभक्तां पंचद्रशस्त्वा स्तोमः पृथिव्याष्टं श्रंयत् प्रवंगमुक्थमव्यं थावे स्तभ्नातु वृहत्साम् प्रतिष्ठित्याऽअन्तरिक्षऽऋषंवस्त्वाऽप्रथम् जादेवेषुं दिवो मात्रेवा बर्ग्निया प्रथन्तु विभक्तां चावमधिपतिइच

## ते त्या सर्वे संविद्वाना नाकस्य पृष्ठे स्वर्गे लोके घर्जमानं च साद-यन्तु ॥ ११ ॥

पदार्थ:- हे कि जो तू ( थिराट ) विविध पदार्थी से प्रकाशमान ( दक्षिणा ) (दि-क्) इक्षिमा दिशा के तुल्य (असि ) है जिस (ते) तरा पति (रुद्राः ) वायु (देवाः) दि-व्य गुण युक्त वायु (मधिपतयः) मधिष्ठाताओं के समान (हेतीनाम् ) बज्रों का (प्रति-धर्ता ) निश्चय के साथ धारण करने वाला (पत्रचद्दाः) पन्द्रह संख्या का प्रक (स्तो-मः ) स्तुति का साधक ऋचाओं के अर्थी का भागी और (इन्द्रः ) सूर्यं (त्वा )तुक को ( पृथिक्याम् ) पृथित्री में ( अयतु ) सवन करे ( अव्यथाये ) मानस भव से रहित तरे लियं (प्रडगम् ) यथनीय (उक्थम् ) उपदेश के योग्य वचन को (स्तक्ष्मात् ) स्थिर करे तथा ( प्रतिष्ठित्ये ) प्रतिष्ठा के लिये ( वृहत् ) वहुत सर्थ से युक्त ( साम ) सामवद को स्थिर करे और जैसं (अन्तिस्थि ) आकाशस्थ (द्वेपु ) फमनीय प-दार्थों में (प्रथमताः ) पहिले हुए ( ऋत्याः ) झान के हेनु प्राम् (दिनः )प्रकाश का-रक अग्निक छेदा और (विरिम्णा ) बहुत्व के साथ वर्तमान हैं वैसे विद्वान छोग (त्वा) तुभा को (प्रथन्तु) प्रसिद्ध करें डीसं (विधर्ता) विविध प्रकार के आकर्ष-गा से प्रथिवी मादि लांकों का धारमा ( च ) तथा परिषम् करने वाला (मधिपतिः) सब प्रकाशक पदार्थों में उत्तम सूर्व (त्या) तुक को पुष्ट कर वैसे (संविदानाः) सम्यक् विचार शील विद्वान लीग हैं (ते) वे ( सर्वे ) सव ( नाकस्य ) वृःखराहित भाकाश के (पृष्टे ) सेचक भाग में (स्वर्गे ) सूख कारक (लांके ) जानने योग्य देश में (स्वा) नुमा को (च) और (यजमानम) यह विद्या के आनंत हारे पुरुष को (साइयन्तु) स्थापित करें ॥ ११॥

भावर्थः-इस मन्त्र में याचकलु०-जैसे विद्वान लोग वायु के साथ वर्षमान सूर्य को मीर सूर्य वायु की विद्या को जानने वाले विद्वान का आश्रय करके इस विद्या को जनाधे वैसे स्त्री पुरुष ब्रह्मचर्य के साथ विद्वान हो के दूसरों को पढ़ावें ॥ ११ ॥ सम्राडसीत्यस्य परमेण्टी ऋषिः । मादित्या देवताः । पूर्वस्य निवृत्र ब्राह्मी जगती कन्दः। निषादः स्वरः। प्रथमजा इत्युत्तरस्य ब्राह्मी बृहती कन्दः। मध्यमः स्वरः॥ फिर वे स्त्री पुरुष केसे हो यह वि०॥

सुन्नाइ सि मृती ची दिगां दित्यास्ते देवा अधिपतग्रां वर्रणा हेतीनां प्रतिभक्तां संसदशस्त्वा स्तोमंः पृथिन्या छ श्रेपत् महत्वर्तार्यमुक्ताः सन्यथाये स्तम्नात् वेद्धपर्छ साम् प्रतिष्ठित्या खन्तारेख्न कर्षयस्त्वा

प्रथम्जा देवेषुं दिवो मार्श्रया बर्रिम्णा प्रथन्त विध्ना जायमधि-पतिर्च ते त्वा सर्वे संविद्धाना नार्श्वस्य पृष्ठे स्वर्गे छोके वर्जमा-नं च सादयन्तु ॥ १२ ॥

पदार्थ:-हे क्षि जो त् ( प्रतीची ) परिचम ( दिक् ) दिशा के समान ( सम्राह ) सम्यक् प्रकाशित ( मसि ) है उस (ते ) तंरा पति ( भावित्याः ) विजुली से युक्त प्रामा वायु (देवाः ) दिन्य सुखदाता ( अधिपतयः ) स्वामियों के तृल्य ( अयम् ) यह (सप्तदशः) सत्रह संख्या का पूरक (च) और (स्तीमः) स्तुति के योग्य (वच्याः) जलसम्दाय के ममान (हेतीनाम्) बिजुलियों का (प्रतिथर्ता) धारमा करने वाला ( अधिपतिः ) स्वामी (त्वा ) तुक्त को (पृषिव्याम् ) पृथिवी पर (अयतु) सेवन करे ( अव्यथाये ) एवरूप से अचल तरे लिये ( अरुत्वतीयम् ) बहुत मनुष्यों के व्याख्यान से युक्त ( उक्थम् ) कथन योग्य वेदवचन तथा ( प्रतिष्ठित्ये ) प्रतिष्ठा के लिये (वैद्धपम्) विविध द्धपों के व्याख्यान से युक्त (साम) सामवेद को (स्तरनात्) ब्रह्ण करे। और जो (दियः) प्रकाश के (मात्रया) भाग से (यरिम्ला) बहुत्व को साथ ( अन्तरिच्चे ) आकाश में ( प्रथमजाः ) विस्तार युक्त कारण से उत्पन्न हुये (ऋपयः ) गतिथुक्त वायु (देवेप् ) दान के देतु अवयवी में वर्त्तमान हैं वैसे (त्वा ) तुम को विद्वान् होग (प्रथन्तु) प्रसिद्ध उपदेश करें। जैसे (विभन्ती) जो वि-विध रत्यों का धारने हाग हैं (च) वह भी ( अधिपातः ) अध्यक्ष स्वामी राजा प्र-जाओं को सुख में रखता है धैस ( ते ) तरे मध्य में ( सर्वे ) सब ( संविद्यानाः ) अ-च्छे प्रकार ज्ञान को प्राप्त हुए (त्या ) तुभको (च ) भौर (यजमानम् ) विद्वानों के सेवक पुरुप को ( नाकस्य ) दुःखर्राहत देश के ( पृष्ठे ) एक भाग में ( स्वर्गे ) सुख प्रापक ( लोकं ) दर्शनीय स्थान में ( खादयन्तु ) स्थापित करें ॥ १२ ॥

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचक्षालुः-जैसे विद्वान् कोग परिचम दिशा और वहां के पदार्थों को दूसरों के लिये जानते हैं वैसे स्त्री पुरुष अपने सन्तानों आदि की विद्यादि गुर्खों से सुरोभिन करें ॥ १२॥

स्वराडसीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। मरुतो देवताः। पूर्वस्य सुरिग्वाझी त्रिष्युए छन्दः।

धैवतः स्वरः । प्रथमजा इत्युक्तरस्य ब्राह्मी बृहती खन्दः । मध्यमः स्वरः ॥

फिर व दोनों कैसे हों यह वि०॥

स्वगाड्डस्यूदींची दिङ् महतंस्ते हेवा अधिपतयः सोमो हेत्।नां प्रतिध्रत्तंकंविधशास्त्या स्तोमंः पृथिव्याध श्रेयतु निष्केवस्यमुक्य- मन्यंथाये स्तभ्नातु । बैगुज्ञ साम् प्रतिष्ठित्या अन्तरिक्ष ऋषंय-स्त्वा प्रथम्जा द्वेषेषुं द्विशे मार्त्रया वर्ग्निणा प्रथन्तु विधक्ती चाय-मधिपतित्<u>च</u> ते त्वा सर्वे संविद्याना नार्कस्य पृष्ठे स्वर्गे लोकं घर्ज-मानं च साद्यन्तु ॥ १३ ॥

पदार्थ:- हे क्षि जैसे (खराट्) स्वयं प्रकाशमान (उदीची) उत्तर (दिक्) दिशा ( असि ) है वैसा ( ते ) तेरा पति हो जिस दिशा के ( महतः ) वायु (देवाः) दिव्यस्त ( अधिपतयः ) अधिप्ठाता हैं उन के सहश जो ( एकविंशः ) इकीम सं-ख्या का पूरक ( स्तोमः ) स्तृति का साधक ( सोमः ) चन्द्रमा ( हेर्तानाम् ) वजके समान वर्त्तमान किरस्तों का ( प्रतिधर्त्ता ) धारने हारा पुरुष (त्वा ) नुझ को ( पु-थिव्याम् ) स्मि में (अवत्) संवन करं ( अव्यथाये ) इन्द्रियों के भय से रहित तेरे लिये (निष्केवस्यम्) जिम में फेयल एक खरूप कावगान हो वह (उक्थम्) कहते यांग्य वेदभाग तथा ( प्रतिष्ठित्यै ) प्रतिष्ठा के लिये ( वैराजम् ) विराट् रूप का प्र-विपादक (साम ) मामवेद का भाग (स्तक्ष्तातु ) प्रह्मा करे ( च ) और जैसे तेरे मध्य में ( अन्तरिते ) अवकाश में स्थित ( देवेषु ) इन्द्रियों में ( प्रथमजाः ) मुख्य वसिद्ध (दिवः) ग्रान के (मात्रया) भागों से (विरम्णा) अधिकता के साथ व-र्त्तमान ( ऋप्यः ) बलवान् प्रास्तु हैं वैसे ( अयम् ) यहा इन प्रास्तुं का ( विधर्त्ता ) विविध शीत को धारण कत्तां (च) और (अधिपतिः ) अधिष्ठाता है (ते) व (सर्वे) सब इस विषय में (संविदानाः) सम्यक विद्वान विद्वान लोग प्रतिक्वा से (त्वा) तुभा को (प्रथन्त्) प्रांसद्ध करं और (नाकस्य) उत्तम सुखद्भव जोक के (पृष्ठे) ऊपर (स्वर्ग) मुखदायक (लोके) लोक में (त्वा) तुझ को (च) और ( यजमानम् ) यजमान पुरुष को ( साद्यन्तु ) स्थित करें ॥ १३॥

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकछ०-जैसे विद्वान लोग आधार के सहित चन्द्रमा आदि पदार्थों और आधार के सहित प्राणीं को यथावत जान के संसारी कार्यों में उपयुक्त करके सुखकों प्राप्त होते हैं। वैसे अध्यापक स्त्री पुरुष कन्या पुत्रों को विद्या प्रहणा के लिये उपयुक्त करके आनन्दित करें॥ १३॥

अधिपत्न्यसीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । विश्वे देवा देवताः । पूर्वस्य ब्राह्मी जगती कन्दः । निषादः स्तरः ॥ प्रतिष्ठित्या इत्युक्तरस्य ब्राह्मी त्रिष्टुप्

> छन्दः । धैवतः खरः ॥ फिर वही वि०॥

अधिपत्न्यसि यृह्ती दिग्वहते ते देवा अधिपत्यो बृह्सपति-हॅनीनां प्रतिष्ठक्तां त्रियावत्रयस्त्रिष्ठश्चाौ स्वा स्तामी पृथिन्याध श्री-यतां वैद्वदेवाग्निमार्कते उत्तथे श्रव्यंथाये स्तभ्नीताध शाक्वररे-वृते सामनी प्रतिष्ठित्या अन्तरिक्ष ऋषंयस्त्वा प्रथमजादेवेषु दिवो मार्त्रया वर्ष्टिणा प्रथन्तु विध्वती चायमधिपतिद्य ते त्वा सर्वे संविद्याना नार्कस्य पृष्ठे स्व्यां लोके यजमानश्च साद्यन्तु ॥ १४॥

पदार्थ:-हे लि ! जो तू (बृहती) बड़ी ( अधिपत्नी ) सब दिशाओं के ऊपर वर्ष-मान (दिक्) दिशा के समान (असि) है उस (ते) तेरा पनि (विश्वे) सब (देवाः) ग्रकाशक सुर्ग्यादि पदार्थ ( अधिपतयः ) अधिष्ठाता है।वैसे जो (वृश्वस्पतिः) विद्य का रक्षक (हेतीनाम् ) बंद जोकों कां (प्रतिभक्ती ) प्रतीति के साथ धारण करने वाले सूर्य के तुल्य वह तेरा पति (त्वा) तुशको(च) और (त्रिग्वत्रयस्त्रिशी) बिशाव और तंतीस (स्तोमी) स्तृतिके साधन (पृथिन्याम् ) पृथिवीमें (भव्यणायै) पीडा रहितता के लियं ( वैश्वंदवान्तिमारते ) सब विद्वान और प्रान्ति वायुओं के ब्याख्यान करने वाले ( उनथे ) कहने योग्य वेद के दो भागों का ( श्रयताम ) आश्रय करे और जैसे ( प्रतिष्ठित्ये ) प्रतिष्ठा होने के लिये ( शाकररैवते ) शक-री और रेवती छन्द्र से कहे अर्थी से (सामनी) सामवेद के दी मागों की (स्त-क्तीताम् ) संगत करें।। जैभे वे ( भन्तरिक्षे ) स्वकाश में (प्रथमजाः ) आदि में हुए ( सूथयः ) धनक्जय मादि सुहम स्थल वायु रूप प्रामा ( देवेषु ) दिव्य गुमा वाले पदार्थों में (दिव: ) प्रकाश की (मात्रया ) मात्रा में।र (वरिम्णा) मधिकता से (त्वा) तक को प्रसिद्ध करते हैं उन को मनुष्य लोग ( प्रथन्त ) प्रख्यात करें जैसे (अयम्) यह ( अधिपतिः ) खामी ( विधर्ता ) विविध प्रकार से सब की धारण करने हारा सर्थ है जैसे ( संविदानाः ) सम्यक् सत्यप्रतिहा युक्त ज्ञानवान् विद्वान् होग (त्या) तभ को ( नाकस्य ) ( पृष्ठं ) सुम्बद्धयक देश के उपरि ( स्वीं ) मुखकूप ( लोके ) स्थान में स्थापित करते हैं (ते) वे (सर्वे) सव (यजमानम्) तेरे पुरुष भीर तक को (सादयन्त्) स्थित करें वैसे तुम स्त्री पुरुष दोनों वर्त्ता करो ॥ १४॥

भावार्थः—इस मन्त्र में वाचकल्ल०-जैसे सब के बीच की दिशा सबसे अधिक है बैसे सब गुणों से शरीर और भारमाका बल अधिक है ऐसा निश्चित जानना जाहि-के ॥ ६८॥

भयंपुर इत्यस्य परमेष्ठी ऋिषः। घसन्त ऋतुर्देवता। विकृतिद्छन्दः। मध्यमःस्वरः॥ भयं किरमा प्रावि के इत्यन्त से श्रेष्ठ विद्या का उ०॥ े अवं पूरो हरिकं शः मृष्टिश्मस्तर्थं रथगुत्सद्य रथीं जाइच से-नानी प्रामण्यों । पुञ्जिकस्थला चं कतुस्थला चं प्लारसी । दुङ् धणवं: प्राची हेति: पीर्द्वपो स्थः प्रहेतिस्तम्यो नमी ग्रस्तु ते नों ऽ-बन्तु ते नों मृहयन्तु ते यं क्षिपो पर्द्यं नो बंधि तमें षां जम्में दक्षाः ॥ १५॥

पदार्थ:-जो ( अयम् ) यह ( पुरः ) प्रेकाल में वर्तमान ( हरिकेशः ) हरितवर्श केश के समान हरणशील और क्लंशकारी ताप से एक ( सूर्वरिंगः ) सूर्व की किरणें हैं (तस्व) उनका (रथगृत्सः) बुद्धिमान् सार्राय (च) और (रधौजाः) रथ के छे चखने के बाहन (च) इन दोनों के तथा ( सेनानी प्राप्तर्यों ) सेनापति और प्राप्त के प्रध्यक्ष के समान अन्य प्रकार के भी किरख होते हैं उन किरखों की (पुञ्जिकस्थला) सामान्य प्रधान दिशा (च) और (कतुस्थला ) प्रज्ञा कर्म की जतानेवाली उपदिशा । च ) ये होनीं (अप्सरसी ) प्रस्तों में चलने वाली अप्सरी फहाती हैं जो ( दङ्क्णवः ) मांस भीर घास मादि पदार्थी को खाने वाले व्याच मर्भदे (परावः ) हानिकारक पशु हैं उनके उत्पर (हितः ) विजुकी शिरे । जो (पीठ-षेयः ) पुरुषों के समृह ( यथः ) मारनेवाले और ( प्रहेतिः ) उत्तम वज् के तुल्य नाश करने वाले हैं (ते अयः ) उन के लिये ( नमः ) युद्ध का प्रहार ( अस्तु ) हो और जो भार्मिक राजा मादि सभ्य राजपुरुप हैं (ते ) ये उन पशुओं से (नः ) हम लोगों की (अवन्त ) रखा करें (ते ) वे (नः ) हम को (मृडयन्तु ) सुखी करें (ते ) वे रक्षक इमल्डोग (यम् ) जिस हिंसक सं ( द्विष्मः ) विरोध करें ( च )और (यः) जो हिंसक (नः) हम से (इंडि) बिरोध करे (तम्) उसको हम लोग (एपाम्) इन ब्याझादि पद्मकों के (जन्मे ) मुख में (इध्मः ) स्थापन करें ॥ १५॥

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकलु०-जैसे सूर्य के किरण हरे वर्ण वाले हैं उस के सार्थ जाल पीले मादि वर्ण वाले भी किरण रहते हैं वैसे ही सेनापित मौर प्रामाध्यन्न व-र्ष के रचक होवें। जैसे राजाआदि पुरुष मृत्यु के हेतु सिंह मादि पशुभों को रोक के गौ आदि पशुभों की रक्षा करते हैं वैसे ही विद्वान् लोग अच्छी शिचा मधर्माचरण से पृथक् रख धर्म में चला के हम सब मनुष्यों की रक्षा करके द्वेषियों का निवारण करें। यह भी सब बसन्त मृत्यु का व्याख्यान है ॥ १५॥

सर्व दिख्यांत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। श्रीष्मर्तृदेवता। प्रकृतिइछन्दः। धैवतः स्वरः॥ फिर भी वैसाही वि०॥ अंपं देशिया विशवकं मी तस्यं रथस्व नइच रथेचित्रइच सेनानी-ग्रामण्यो । मेनका चं सहजन्या चां प्मरसी यातृथानां हेती र-चां शेसि प्रहेरित्स्ते भ्यो नमी अस्तु ते नी ऽवन्तु ते नी मृहयन्तु ते यं बिष्मो यहचं नो बेष्टि नमें यां जम्में दथ्मः ॥ १६॥

पदार्थः - हे मनुष्यो जैसे (अयमं) यह (विश्वकर्मा) सब वेष्टारूप कर्मी का हेतु वायु (दिश्वणा) दिश्वण दिशा नि चलता है (तस्य) उस वायु के (रथस्वतः) रय के शब्द के समान शब्द वाला (च) छीर (व्यंचित्रः) रमणीय रथ में चिन्ह युक्त आश्चर्य कार्यों का करने वाला (च) ये दोनों सेनानीयामण्यों) सेनापित और प्रामाध्यक्ष के समान वर्षमान (मेनका) जिन से मनन किया जाय वह (च) और (सहजन्या) पक्त साथ उत्पन्न हुई (च) ये दोनों (अप्सरसी) अन्ति में रहने वाली किरणादि अप्सरा हैं जो (यानुष्याना) प्रजा को पीड़ा देने वाले हैं उन के जपर (वहितः) यज्ञ जो (रद्यांस) दुष्ट कम करने वाले हैं उन के जपर (पहितः) प्रष्ट वज्र के तुल्य (तेश्यः) उन प्रजापीड़क आदि के लिये (नमः) यज्ञ काप्रहार (अस्तु) हो पेसा करके जो न्यायाधीश शिक्त हैं (ते) वे (नः) हमारी (अवन्तु) रक्षा करें (ते) (चे) (नः) हम को (स्टडयन्तु) सुखी करें (ते) वे हमकोग (यम) जिस दुष्ट से (दिष्पः) देव करें (च) और (यः) जो दुष्ट (नः) हम से (देष्टि) देव करें (तमः) उस को (प्राम्) इन वायुकी के (जम्में) व्याद्य के समान मुक्त में (दश्मः) धारण करते हैं वैसा प्रयद्य करों।। १६॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०-जो स्थूल सृक्ष्म और मध्यस्य वायु से उपयोग लेने को जानते हैं वे शत्रुओं का निवारण करके सब को आनन्दिन करते हैं। यह भी श्रीष्म ऋतु का शेष व्याख्यान हैं ऐसा जानी॥ १६॥

अयं पश्चादित्यस्य परमंष्ठी ऋषिः। चपन्तुंर्देवता। विराट् कृतिदछन्दः। निपादः। स्वरः॥ फिर वैसा ही विषय सगले मन्त्र में कहा है॥

अयं प्रचाहिरवर्षचास्तस्य रथमात्त्रचासंमरधरच सेना-नीम्रामण्यौ । म्रान्तांचन्ती चानुम्ले चन्ती चाप्त्रसौ । व्याचा हेतिः स्पाः प्रहेतिस्त्रभ्यो नमी अस्तु ते नीऽवन्तु ते नी मृडयन्तु ते ये हिष्मो यश्चे ना हेष्टि तमेषां जम्मे दश्मः ॥ १७॥

पदार्थ:-हे मनुष्यो जैसे ( भयम ) यह (पश्चात्)पीछे से ( विदवन्यचाः ) विदव

में ज्यास विजुलीकप मिन है उस के (सेनानीमामयमी) सनापित और मामपित के समान (रथपोतः) रमणीय तंजस्वरूप में ज्यास (च) और (असमरथः) जिसके समान हुसरा रय न हो वह (च) ये दोनों (प्रस्तांचन्ती) मच्छेप्रकार सव मंबधि मादि पदार्थों को गुष्क कराने वाली (च) तथा (अनुस्तांचन्ती) प्रधाद कान का हेतु प्रकाश (च) ये दोनों (मण्सरसी) फ्रियाकारक माकाशस्य किरण हैं जैसे (हेतिः) साधारण वज्र के तुरुप तथा (प्रहेतिः) उत्तम वज्र के समान (ज्यान्धाः) सिहों के तथा (सपीः) सपीं के समान प्राणियों को दुःखदायी जीव हैं (ते-भ्यः) उन के लिये (नमः) यज्रप्रहार (मस्तु) हो भीर जो इन पूर्वोक्तों से रज्ञा करें (ते) वे (नः) हमारे (मवन्तु) रज्ञ क हों (ते) वे (नः) हमको (मृडयन्तु) सुली करें तथा (ते) वे हमलोग (यम्) जिस से (द्विष्यः) द्वेप करें (च) और (यः) जो दुए (नः) हम सं (द्वेपि) द्वेप करें जिस को हम (प्रवाम्) इन सिहादि के मुख में धरें। १७॥

भावार्थः -इस मन्त्र में वाचकलुत्तापमालङ्कार है-यह वर्षा ऋतु का शेष व्याख्यान है। इस में मनुष्यों को नियगपूर्वक आहतर विद्यार करने चाहियं॥ १०॥ स्युमुत्तरादिलस्य परमेष्ठीः ऋषिः। शरदनुदेवता। भृत्मितिधृतिद्खन्दः। पडजः खरः॥ फिर भी धैसा ही वि०॥

अवर्मुन्तरारतंवक्षंसुरतस्य तार्ध्यद्यारिष्टनं मिश्च सेनानी ग्रामः वर्षी । विद्वाची चधुनाची चाप्सरसावापी हेतिवितः प्रहेतिस्तेः भयो नमी ग्रस्तु ते नीं अन्तु ते नीं मुख्यन्तु ते यं हिष्मी यद्यं नो केष्टि तमेषां जम्मे दथ्मः ॥ १८॥

पदार्थ:-हे मनुष्यो जैसे ( अयम ) यह ( उत्तरात् ) उत्तर दिशा से (संयद्भसुः)
यश्च को संगत करने हारे के तृख्य शरद् ऋतु है ( तस्य ) उसके (सेनानी ब्रामपयी)
सेनापित और ब्रामाध्यक्ष के समान (ताहर्यः ) तीहरण तेज को ब्राप्त कराने वाला
आहिवन ( च ) और ( अरिष्टनेनिः ) दुःखों को दूर करने वाला कार्तिक ( च ) ये
दोनों ( विश्वाची ) सब जगत् में व्यापक (च) और (धृताची) घी वा जल को प्राप्त
कराने वाली दीति ( च ) ये दोनों ( अष्सरसी ) प्राणों की गति हैं जहां ( आपः )
जला ( हेतिः ) दृद्धि के तुल्य धर्माने और ( वातः ) प्रिय पवन ( प्रहेतिः ) अच्छे प्रकार बढ़ाने हारे के समान आनन्द दायक होता है उस वायु को जो लोग युक्ति के

साथ सेयन करते हैं (ते अयः) उनके लिये (तमः) नमस्कार ( अस्तु) हो (ते) बे (नः) हमारी (अवन्तु) रचा करें (ते) वे (नः) हम को (मृडयन्तु) सुखी करें (ते) वे हम (यम्) जिस से (द्विष्मः) द्वेष करें (च) भीर (यः) जो (नः) हम से (द्वे- छि) द्वेष करें (तम्) उसकों (पषाम्) इन जल वायुओं के (जम्मे) दुःखदायी गुण्डप मुख में (दध्मः) धरें वैसे तुम लोग भी वसों ॥ १८॥

भावार्थः -इस मन्त्र में वाचकलु०-यह शारद ऋतु का शेष व्याख्यान है। इस में भी मनुष्यों को चाहिये कि युक्ति के माण कार्यों में प्रवृत्त हो॥ १८॥ अयमुपरीत्यस्य परमेष्ठीऋषिः। हमन्तर्त्तुर्देवता। निचृत्कृतिहचछन्दः। निपादः खरः॥ किर भी वैसा ही विषय अगले मन्त्र में कहा है॥

अयमुपर्ग्विश्वेमुस्तस्यं सेन्जिचं सुषेषांश्च सेनानी ग्रामण्यौ । व्विशी च पूर्विचित्तिश्चाप्मरसांवद्दस्पूर्जीन हे तिर्विद्युत्प्रहें तिस्तेभ्यो नमी अस्तु ते नीं उवन्तु ते नीं मृडयन्तु ते यं क्विष्मी यश्चं नो के ष्टि तमें ष्टां जम्भे द्दमः ॥ १९॥

पदार्थः निहं मनुष्यो जैसं (अयम्) यह (उपिर) ऊपर वर्तमान (अवींग्वसुः) वृष्टि के पश्चात् धन का हेनु हैं (तस्य) उस के (सेनजित्) भेना से जीतने वाला (च) और (सुपेगाः) सुन्दर संनापित (च) ये दोनों (सेनानीग्रामण्यो ) सेता-पित और प्रामाध्यक्ष के तृल्य वर्त्तमान अगहन और पीप महीने (उर्वशी) यहुत खाने का हेनु आन्तर्थ दीति (च) और (पूर्वधित्तिः) आदि झान का हेनु (च) ये दें। तों (अप्तरसी) प्राणों में रहने वाली (अवस्फूर्जन्) भयंकर घोष करते हुए (हेतिः) वज्र के नुल्य (विद्युत्) विजुली के चलाने हारे और (प्रहेतिः) उत्तम वज्र के समान रक्षक प्राणी हैं (तेश्यः) उन के लिये (नमः) अन्नादि पदार्थ (अस्तु) मिलें (ते) वे (नः) हम लोगों की (अवन्तु) रत्ना करें (ते) वे (नः) हम को (मृडयन्तु) सुली करें (ते) वे इम लोग (यम्) जिस तुष्टसे (हिष्मः) द्वेष करें (च) और (यः) ओ (नः) हम से (हिष्टे) द्वेष करें (तम्) उस को हम कोम (प्राम्) इन हिसक प्राणियों के (जम्मे) मुख में (द्वध्मः) घरें। वैसे तुम जोग भी उस को धरो॥ १९॥

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकलु०-यह भी हेमन्त ऋतु की शेष ब्याख्या है।
मनुष्यों को चाहिये कि इस ऋतु का युक्ति से सेवन करके बलवान हों॥ १९॥
मनिर्मू द्वेंत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देचता। निचृद्गायत्री छन्दः। षड्जः स्वरः॥
मनुष्यों को किस प्रकार बल बढाना चाहिये यह वि०॥

## अग्निर्मूर्डी दिनः क्रकुत्पतिः पृथ्विच्या अपम् । अपाक्षरेतां असि

पदार्थः - जैसे हेमन्त ऋतु में (अयम्) यह प्रसिद्ध (आग्नः) अग्नि (दिवः) प्रकाश और (पृथिव्याः) भूमि के बीच (मूर्डा) शिर के तुत्व स्टबंक्त से वर्ष-मान (ककुत्वांतः) दिशाओं का रक्षक हो के (अवाम्) प्राणों के (रेतांसि) परा-क्रमों को (जिन्वति) पूर्णाता से तृप्त करता है वैसे ही मनुष्यों को बलवान् होना चाहिये॥ २०॥

मावार्थः-इस मन्त्र में वाचकलु०-मनुष्यों को चाहिये कि युक्ति से जाडरानि को बढ़ा संचम से माहार विहार करके नित्य बल बढ़ाते रहें ॥ २० ॥ भयमगिनिरित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। मग्निर्देवता। निचृद् गायत्री खन्दः। षड्जः स्वरः॥ फिर मनुष्य क्या करे यह वि० ॥

अवम्गिनः संहस्रिणो वार्जस्य शतिनस्पतिः । मूर्घो कवी र्र्ग्याणाम् ॥ २१ ॥

पदार्थः - हे मनुष्यो ( अयम् ) यह ( अग्निः ) हेमन्त ऋतु में वर्तमान ( सह-स्निणः ) प्रशस्त असंस्थ पदार्थों से युक्त (शितनः ) प्रशासित गुणों के सहित अ-नेक प्रकार वर्त्तमान ( वाजस्य ) अन्न तथा ( रयीणाम् ) धनों का ( पितः ) रक्षक ( मूर्जा ) उत्तम अङ्ग के तुल्य ( कविः ) समर्थ है वैसे ही तुम लोग भी हो ॥ २१॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०-जैसे विद्या और युक्ति से सेवन किया मन्त्रिक दुत मन्न धन प्राप्त कराता है वैसे ही सेवन किया पुरुषार्थ मनुष्यों को पंदवर्थवान् कर देता है ॥ २१ ॥

स्वामन्त इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। मन्तिर्देशता। तिसृहायश्री छन्दः। पड्जः स्वरः॥ फिर वह कैसा हो यह वि०॥

स्वामंग्<u>ने पुष्करा</u>द्ध्यथं<u>र्चा</u> निरंमन्थत। मूर्ध्नो विद्यवस्य <u>व</u>ाघतः ॥ २२ ॥

पहार्थ:-हे ( अने ) विद्वत् जैमे ( अथवां ) रक्षक ( वाघतः ) अच्छी ति। क्षित वाग्री से अविद्या का नाश करने हारा बुद्धिमान विद्वान् पुरुष ( पुष्करात् ) अन्तरि-च के (अभि) वीच तथा (मूर्ध्नः) शिर के तृत्य वर्त्तमान (विश्वस्य ) मंदुर्श जगत् के बीच अग्नि को ( निरमन्थत ) निरन्तर मन्धन करके ब्रह्मा करे वैसे ही (त्याम) तुक्त को में बीध करता है ॥ २२ ॥ साबार्थः—इस मन्त्र में वाचकलु०—मनुष्यों को चाहियं कि विद्वानों के कमान आकाश तथा पृथिवी के सकाश से विजुली का प्रहण कर आश्चय्यं कर कमीं की सिद्ध करें ॥ २२ ॥

> भुव इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । झिग्नर्देवता। निचृदार्षी त्रिष्टुण् इन्दः । धैवतः खरः ॥ फिर वह कैसा हो यह वि०॥

भुवीं यज्ञस्य रर्जंदच नेता यत्रां नियुद्भिः सचसे शिवाभिः। दिवि मूर्थानं दिषषे स्वर्ष जिह्वामंग्ने चकृषं इञ्यवाहंम्॥ २३॥

पदार्थ:—हे (अग्ने) विद्वन् जैसे यह प्रत्यक्ष आंग्न (नियुद्धः) संयोग विभाग कराने हारी किया तथा (शिवाभिः) मंगलकारिणीदीसियों के साथ वर्त्तभान (भुवः) प्रगट हुए (यहस्य) कार्यों के साधक संगत व्यवहार (च) आर (रजसः) लंकसमूह की (नेता) आकर्षण कर्ता हुआ सम्बन्ध कराता है और (यत्र) जिस (दिवि) प्रकाशमान अपने स्वरूप में (मूर्जानम्) उत्तमाङ्क के तृल्य वर्त्तमान सूर्य की धारण करता तथा (हव्यवाहम्) प्रहण करने तथा देने योग्य रसों की प्राप्त कराने वाली (स्वर्णम्) सुखदायक (जिह्नाम्) वाणी को चलंबे प्रवृत्त करता है वैसे तृ शुभ-गुणों के साथ (सचसे) युक्त होता और सब विद्याओं को (दिधेषं) धारण कराता है ॥ २३॥

भावार्थ:- इस मन्त्र में वाचकलु॰—जैसे ईश्वर ने नियुक्त किया हुआ श्रान्त सव जगत् को सुखकारी होता है वैसे ही विद्या के प्राहक अध्यापक लोग सब मनुष्यों को सुखकारी होते हैं ऐसा सब को जानना चाहिये॥ २३॥

अवीधीत्यस्य परमेप्टी ऋषिः। अग्निर्देवता। निचृत् त्रिप्टुण् कृदः। धैवतः स्वरः॥ फिर वह कैसा हो यह वि०॥

अबेरिय्वरिनः समिधा जनांनां प्रतिधेनुमिवायतीसुवासंम् । यहाईव प्रव्यासुजिजहांनाः प्रभानवेः सिस्रते नाकमच्छं ॥२४॥

पदार्थ:-हे मनुष्यो जैसे (सिमधा) प्रज्यित करने के साधनों से यह (आंग्रः) श्रान (अबोधि) प्रकाशित होता है (आयतीम्) प्राप्त होते हुए (उषासम्) प्रभातसमय के (प्रति) समीप (जनानाम्) मनुष्यों की (धेनुमिव) दूध देने वाली गौ के समान है। जिस अग्नि के (यहाइव) महान् धार्मिक जनों के समान (प्र) उन्हरूष (वयाम्) व्यापक सुख की नीति को (उज्जिहानाः) अच्छे प्रकार प्राप्त करते

हुए (प्र) उत्तम (भानवः) किरण (नाकम्) सुझ को ( अच्छ ) अच्छ प्रकार (सिस्रते) प्राप्त करते हैं उस को तुम लोग सुझार्थ संयुक्त करो॥ २४॥

भावाथं:-इस मन्त्र में उपमा और वाचकलुप्तोपमालंकार हैं--जैसे हुन्ध देने वाली संवन की हुई गी दुग्धादि पदार्थों से प्राणियों को सुखी करती है और जैसे आप्त विद्वान विचादान से अविद्या का निवारण कर मनुष्यों की उन्नति करते हैं नैसे ही यह अगि है ऐमा जानना चाहिये ॥ २४ ॥

भवे।चामेत्यस्य परमेर्थ्वा ऋषिः। अग्निर्देशता। निचृत् त्रिष्टुप् छन्दः। धैयतः स्वरः॥ फिर वह कैसा है यह वि०॥

अवीचाम क्वें मध्यां वची वृत्यारं वृषमार्य वृष्णे । गर्वि-छिरो नर्ममा स्रोमेम्पनी द्वितीय हुस्मम्हन्यंचेमअंत् ॥ २५ ॥

पदार्थः -हम लोग जैसं (गविष्ठिरः) किरणों में रहने वाली विद्युत (दिवीव)
मूर्य प्रकाश के समान (उठ्यंचम्) विशेष करके बहुतों में गमन शील (रुक्मम्)
मूर्य का (अश्रेत्) माश्रय करती है वैसे (मेध्याय) सब शुभ लक्षणों से युक्त पवित्र (वृष्याय) वली (वृष्णं) वर्षा के हेतु (क्षये) बुद्धिमान के लिये (मन्दारु)
प्रशंसा के योग्य (वचः) वचन की और (अग्नी) जाठराग्नि में (नमसा) अन्न
मादि सं (स्तोमम्) प्रशस्त कार्यों की (अवीचाम) कहें ॥ २५॥

भावार्थः-इस मन्त्र में उपमालं - विद्वानों को चाहिये कि सुशील शुद्धबुद्धिवि-द्यार्थी कि लियं परम प्रयक्ष से विद्या देवें जिस सं यह विद्या पढ़ के सूर्य के प्रकाश में घट पटादि को देखते हुए के समान सब को यथावर्त जान सकें ॥ २५ ॥ अयमिहेत्यस्य परमण्डी ऋषः। अर्गनर्देवता। भुरिगाणी त्रिष्ठुण् छन्दः। धैवतः स्वरः॥ फिर यह कैसा हो यह विश्रा

अपिष्ठ पंथमो घाषि छातृश्विहीता प्रजिष्ठी अध्यरेष्वी आधाः। यमप्रवानो भृगंबी विरुद्धयुव्देषु चित्रं विभ्वं विद्योबिद्यो ॥ २६॥

पदार्थः - जो (इह) इस जगत में ( अध्वरेषु ) रक्षा के योग्य व्यवहारों में (ई-ह्यः ) खांजन योग्य ( यजिष्ठः ) अतिशय करके यज्ञ का साधक ( होता ) घृतादि का महस्तकर्त्ता ( प्रथमः ) सर्वत्र विस्तृत ( अपम् ) यह प्रस्यक्ष अग्ति ( धातृभिः ) धारसाशील पुरुषों ने ( धायि ) धारसा किया है ( यम् ) जिस को ( वनेषु ) किरसों में ( चित्रम् ) माक्षर्यक्ष से ( विश्वम् ) व्यापक अग्ति को ( विशेविशे ) समस्त प्रजा के लिये ( अप्रवानः ) रूपवान ( भृगवः ) पूर्याक्षानी ( विद्युष्टः ) विदेश करके प्रकाशित करने हैं उस अग्नि को सब मनुष्य स्त्राकार करें ॥ २६ ॥

भाषार्थः-विद्वान् जांग अग्निविद्या को आप भारकं दूसरों को सिवार्वे अ २६ ॥

जनस्येत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । झग्निर्देशता ।

निचृदार्थी जगती ऋन्दः। निषादः खरः ॥ फिर वह कैसा हो यह वि०॥

जर्नस्य गोषा अंजनिष्ट जार्गृविर्किनः सृद्धः सृद्धिनायनव्यंसे । घृतप्रतीको बृह्ता दिविस्पृदाां सुमद्धिमाति भर्तेभ्यः शुचिः॥२७॥

पदार्थः-हे मनुष्यो जो (जनस्य) उत्पन्न हुए संसार का (गोपाः) रक्षक (जागृविः) जागने कप स्वभाव घाला (सृदक्तः) सुन्दर बल का हेतु (धृतप्रतीकः) धृत
सं बढ़ने हारा (श्रुचिः) पवित्र (अन्निः) दिस्ती (नव्यसे) अस्पन्त नधीन (सुविताय) उत्पन्न करने योग्य पेदवर्य के लिये (अजिन्छ) प्रकट हुमा है और (सुहता) बड़े (दिविस्पृता) प्रकारा में स्पर्श से (भगतंत्रयः) सूर्यों से (सुमत्) प्रकार्श सुक्ता हुमा (विभाति) शोभित होता है उस को तुम खोग जानो ॥ २७॥

भाषार्थः-मनुष्यों को चाहिये कि जो ऐक्ष्यर्थ प्राप्ति का विशेष कारण सृष्टि के सूर्यों का निर्मित्त बिजुली रूप तेज है उस को जान के उपकार विया करें ॥ २७ ॥ स्वामग्नहत्वस्य परमष्टी ऋषिः । भग्निदेवता विराहार्षी

जगती खन्दः। निपादः स्वरः॥ फिर यह कैसा हो यह वि०॥

स्वामंग्ने ग्रङ्गिरमो गुहां हिनमन्वंविन्दान्छ श्रि<u>णायं वर्तेवते ।</u> स जांगसे मध्यमां<u>नः</u> सहों महत्वामाहुः सहंसर्पुत्रमंद्रिरः॥ २८॥

पदार्थः—हे ( झांक्ररः ) प्राधावत्त्रय ( झग्ने ) विद्वत् जैसे ( सः ) वह ( मध्य-मानः ) मथन किया हुझा अग्नि प्रनिद्ध होता है वैसे तृ विद्या से ( जायसे ) प्रकट होता है जिस को ( महत् ) बंदें ( सहः ) बलयुक्त ( सहसः ) बलवात् वायु से (पु-श्रम् ) उत्पन्न हुए पुत्र के तुन्ध ( वंतवने ) किरण २ वा पदार्थ २ में (शिक्षियासम्) झाश्रित ( गुहा ) बुद्धि में ( हितम् ) स्थित हितकारो (त्वाम्) उस अग्नि को (माहुः) कहते हैं ( अङ्गिरसः ) विद्वात् वंग ( अन्वविन्द्न् ) श्रात होते हैं उस का बोध ( त्वाम् ) तुक्ते कराता हूं ॥ २८ ॥

भावार्थ:-मित्र वो प्रकार का होता है। एक मानस भीर दूसरा वाहा इस में

आक्ष्यन्तर को युक्त आहार विहारों से और वाह्य को मन्धनादि से सब विद्वान् संबन करें वैसे इतर जन भी सेवन किया करें॥ २८॥

ससा इत्यस्य परमद्वी ऋषिः। अग्निर्देवता । विराहनुषुषु सन्दः।

गान्धारः खरः ॥

मनुष्य सोग कैसे होके भारत को आर्ते यह वि०॥
सन्तायः सं वं: मुम्पञ्चांमच्छ स्तामं चारतये । वर्षिष्ठाय क्षिनीतामुर्जी नण्डे सहस्वते ॥ २९॥

पदार्थः - हं (ससायः ) मित्रों ( क्षितीनाम् ) मननशील मनुष्य ( वः ) तुम्हारे ( ऊर्जः ) बल के ( नप्त्रे ) पीत्र के तुल्य वर्त्तमान (सहस्वते) बहुन बल वाले ( वर्षि-ष्ठाय ) भत्यस्त बड़े ( अग्नये ) अग्नि के लियं जिस ( सम्यक्षम् ) सुन्दर सत्कार के हेतु ( इपम् ) अन्न को ( च ) भौर ( स्तोमम् ) स्तुनियों को ( समाहुः ) अञ्छ प्रकार कहते हैं वैस तुम लोग भी उस का अनुष्ठान करो ॥ २९॥

भाषार्थः न्यहां पूर्व मन्त्र स ( भाहुः ) इस पद की अनुवृत्ति झाती है। कारीगरीं को चाहियं कि सब के मित्र हो कर विद्वानों के कथनानुसार पदार्थ विद्या का मनु-ष्ठान करें जो विज्ञली कारणरूप वल से उत्पन्न होती है यह पुत्र के तुल्य है और जो सूर्यादि के सकाशमें उत्पन्न होती है सो पौत्र के समान है ऐसा जानना चाहिये॥२९॥

संसमिदिखस्य परमेष्ठी ऋषिः। अभिनर्देवता। विराडनुषुष् छन्दः।

गान्धारः स्वरः ॥

वैदय को क्या करना चाहिये यह वि० ह

सक्षमिन्दं वसे व्यक्ताने विद्यान्तर्थ सा। हुडस्प्दे सिमध्यसे सनो वस्त्या भेर ॥ ३०॥

पदार्थः -हं (हपन् ) बलवन् ( अग्ने ) प्रकाशमान ( अर्थः ) वैदय जो तू ( संस-मायुवसे ) सम्यक् अच्छं प्रकार सम्यन्ध करते हो (इडः ) प्रशंसा के योग्य ( पदे ) प्राप्ति के योग्य अधिकार में ( समिध्यसे ) सुशोधित होते हो ( सः ) सो तू (इत् ) ही अग्नि के योग से ( नः ) हमारं लियं ( विद्यानि ) सब ( वस्तृति ) धनों को (आ-भर ) अच्छे प्रकार धारण कर ॥ ३०॥

भावार्थः-राजामों से रह्या प्राप्त हुए वैदय लोग मन्यादि विद्यामों के लिये भौर भपने राजपुरुषों के खिये संपूर्ण घन घारगा करें ॥ ३०॥

त्थामित्यस्य परमेष्ठी ऋषः। मन्तिर्देशता । िराइतुष्ट्रण क्वन्दः। गान्धारः स्वरः॥

मनुष्य स्रोग अग्नि से क्या सिक्द करें यह बि॰ ॥

त्वां चित्रश्रवस्तम् हर्वन्ते विक्षु जन्तवः। श्रोचिष्केशं पुरुषि-याग्ने हुन्याय बोढेवे ॥ ३१ ॥

पदार्थः -हे (पुरापिय) बहुतों के प्रसन्न करने हारे वा बहुतों के पिय ( विज्ञध-बस्तम ) आश्चर्यक्तप अन्नादि पदार्थों से युक्त ( अपने ) तेज्ञस्त्री विद्वान् ( विश्व ) प्र-जाओं में ( हव्याय ) स्वीकार के योग्य अन्नादि उत्तम पदार्थों को (बंदिने ) प्राप्त के लिये जिस (शोचिष्केशम्) सुखाने वाली सूर्य की किरगों के तुल्य तेजस्त्री (स्वाम ) आप की (जन्तनः ) मनुष्य लीग (हनन्ते ) स्त्रीकार करते हैं उक्षी की हम लीग भी स्वीकार करते हैं ॥ ३१॥

भावार्थ:-मनुष्य को यांग्य है कि जिस श्राग्त को जीव सेवन करते हैं उस से भार पहुंचाना आदि कार्य्य भी सिद्ध किया करें ॥ ३१॥

पनाव इत्यस्य परमष्टी ऋषिः। अग्निर्देवता । विराड्वृहती कृतः। मध्यमः स्वरः॥ फिर वह फैसा हो यह वि०॥

पुना वो आर्थिन नर्मामुं।जो नपातमा हुवे । श्रिपं चेतिष्ठमगति छे स्वध्वरं विश्वस्य दुतमुमृतम् ॥ ३२ ॥

पदार्थः -हे मनुष्यो जैसे में (वः) तुम्हारे लिये एना) उस पूर्योक्त (नममा) प्र-हमा के यांग्य अन्न से (नपातम्) इड स्त्रभाव (नियम्) जीति कारक (चेतिष्ठम्) अत्यन्त चेतनता कराने हारे (अर्थतम्) चेतनता रहित (स्त्रध्वरम्) अच्छे रक्षणीय व्यवहारों से युक्त (अमृतम् । कारग्रारूप से नित्य (विश्वस्य) संपूर्ण जगत् के (दूतम्) सब आंर चलतहारे (अन्तिम्) विजुली को और (ऊर्ज) पराक्रमों को (आहुने) स्वीकार कर्ल वैसे तुम लोग भी मंरेलिये प्रहण् करो॥ ३२॥

भावार्थः है मनुष्यो हम खांग तुम्हारे लिये जो आग्न आदि की विद्या प्रसिद्ध करें उनका तुम लांग भी स्वीकार करे। ॥ ३२॥

विश्वस्य द्तमित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । अग्निर्देवता । निचृत्वृहती

छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

फिर वह कैसा हो यह वि०॥

विश्वंस्य दूतम्मृतं विश्वंस्य दूतम्मृतंम् । स योजते अरुषा विश्वभोजम् स दंद्रवृत्स्वाङ्कतः॥ ३३ ॥ पदार्थः-हे मनुष्यां जैसं में (विद्यस्य) सब भूगोर्छों के (दूतम ) तपनि वाले सूर्यकप असृतम्) कारण कप से अविनाशि खकप (विद्यस्य) संपूर्ण पदार्थों को (दूतम्) ताप सं जलाने वाले (अमृतम्) जल में भी व्यापक कारणकप अग्नि को खीकार करूं वैसे (विद्यमीजसा) जगत् के रक्षक (अव्या) क्रपवान् सब प-दार्थों के साथ वर्तमान है (सः) वह (योजते) युक्त करता है जो (खाहुतः) अ- एके प्रकार प्रहण किया हुमा (दुद्यत्) शरीशांदि में चलता है (सः) वह तुम लोगों को जानना चाहिये॥ ३३॥

भावार्थः-इस मंत्र में पूर्व मंत्र से (आहुवे) इस पद की अनुवृक्ति आती है। तथा (विश्वस्य दूतममृतस्) इन तीन पदों की दो वार आवृक्ति से स्थूल है और सुक्षम दो प्रकार के आग्न का ग्रहण होता है। वह सब आग्न कारग्रक्रप से नित्य है पंसा जानना चाहिये॥ ३३॥

स बुद्रचिद्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देवता। आर्थ्यनुपुर् द्धन्दः। गान्धारः स्वरः॥ किर वह कैसा हो यह वि०॥

स दुंद्रवृत्स्वाहुतः स दुंद्रवृत् स्वाहुतः । सुब्रह्मां युज्ञः सुश्चामी वस्तां हेवधराधां जनांनाम् ॥ ३४ ॥

पदार्थः - हे मनुष्ये। ! (सः । वह अग्निं (स्वहुतः ) भच्छे प्रकार बुलाये हुए मित्र के समान (बुद्रवत् ) चलता है तथा (सः) वह (स्वाहुतः) अच्छे प्रकार निमंत्रमा किये विद्वःन् के तुल्य (बुद्रवत् ) जाता है (सुप्रद्वा ) भच्छे प्रकार चारों वेद कं ज्ञाना (यज्ञः) समागम के योग्य (सुशमी) अच्छे शान्ति शील पुरुष के समान जो (वस्त्राम् ) पृथिवी आदि यसुभों और (जनानाम् ) मनुष्यों का (देवम् ) अभी-दिस्त (राधः) धन रूप है उस भग्नि को तुम लोग उपयोग में लाओ ॥ ३४॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०--जो वेगवान् अन्य पदार्थों को वेग देने वाला शान्ति कारक पृथिन्यादि पदार्थों का प्रकाशक अग्नि है उस का विचार क्यों न क-रना चाहिये ? ॥ ३४ ॥

अन्ते वाजस्येत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अन्तिदेवता। उच्चिक् सन्दः। ऋषभः स्वरः॥ फिर वह अन्ति कैसा है यह वि०॥

भाने वार्जस्य गोमन ईशांनः सहस्रो यहा । अस्मे वेहि जातः

बेट्डो महि अवं: ॥ ३५॥

पदार्थः -हे (सहसः) बलवान् पुरुष के (यहो ) सन्तान (जातवेदः) विज्ञान को प्राप्त हुए (अग्नं) तेजस्वा विज्ञान् आप भग्नि के तृत्य (गोमतः) प्रशस्त गौ और पृथिवी से युक्त (वाजस्य) अन्न के (ईशानः) स्वामी समर्थ हुए (अस्मे) ह-मारे लियं (महि) वहें (श्रवः) धन को (धेहि) धारणा की जिये ॥ ३५॥

भावार्थः-इस मन्त्रमें वाचकलु०-मर्च्छा रीति से उपयुक्त किया शक्ति यहत धन देता है ऐसा जानना चाहिये॥ ३५॥

> स इधान इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देवता। निचृदुिष्माक् छन्दः। ऋषमः स्वरः॥ फिर वह कैसा हो यह बि०॥

स ईघानो वमुद्धाविराग्निर्दाडन्यो शिरा । रेवट्समभ्यं पुर्वश्वीक दीविहि ॥ ३६ ॥

पदार्थः -हे (पुर्वस्वीक) बहुत सेना वाळे राजपुरुष विद्वान् (गिरा) वास्वी से (ईडेन्यः) क्षोजने योग्य (वसुः) निवास का हेतु (क्षिः) समर्थ (इधानः) प्र-दीप (सः) उस पूर्वोक्त (आंग्रः) अग्नि के समान (सहमभ्यम्) हमारे विषे (रेक्त्रः) प्रशंसित धन युक्त पदार्थों को (दीदिहि) प्रकाशित की जिये ॥ ३६॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०-विद्वान् को चाहिये कि श्रीम के गुगा कर्म और स्वभाव के प्रकाश के तुल्य मतुष्यों के लिये पेदवर्य की उन्नति करे॥ ३६॥

> च्यं।राजिन्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देवता । निचृदुःध्याक् छन्दः। ऋषमः खरः॥ फिर वह कैसा हो यह वि०॥

श्रुपो र्राजन्तुत त्मनारने बस्तोड्रतोषसंः । स तिरमजन्म रुचाः सौ दहु प्रति ॥ ३७॥

पदार्थः -हे (तिग्मजम्भः) तीक्ष्या भवयवों के चलाने वासे (राजन् ) प्रकाशमान (अग्ने ) विद्वान् जन (सः) सो पूर्वोक्त गुरायुक्त भाष जैसे तीक्ष्या तेज युक्त झानि (क्षपः) राजियों (उत) और (वस्तोः) दिन के (उत) ही (उपसः) प्रभात और सार्यकास के प्रकाश को उत्पन्न करता है वैसे (स्मना) तीक्ष्या स्वभाव युक्त अपने आत्मा से (रक्षसः) दृष्ट जनों को राजि के समान (प्रतिदृष्ट् ) निश्चय करके सस्म कीजिये॥ ३७॥ भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकलु०--मनुष्यों को चाहिये कि जैसे प्रभात दिन और रात्रि का निमित्त प्रान्ति को जानते हैं वैसे राजा, त्याय के प्रकाश और अन्याय की निवृत्ति का हेतु है ऐसा जानें॥ ३७॥

भक्षो न इत्यस्य परमेष्ठी ऋषः। अग्निर्देवता। निचृदुष्माक् छन्दः। ऋषमः स्वरः॥ फिर वह कैसा हो यह वि०॥

भ्रद्रों नी अग्निराहुंती भ्रद्रा गातिः स्रुप्तमा भ्रद्रो अध्युरः । भ्र-

पदार्थः-हे (सुमग) सुन्दर पेहवर्थं वाले विद्वान् पुरुष जैसे (बाहुतः) धम्ल के तृल्य सेवन किया मित्ररूप (बाग्नः) अग्नि (भद्रः) सेवने योग्य (भद्रा) क-ल्यासाकारी (रातिः) दान (भद्रः) कल्यासाकारी (अध्वरः) रक्षणीय व्यवहार (उत) और (भद्राः) कल्यासा करने वाली (प्रशस्तयः) प्रशंसा होवें वैसे आप (नः) हमारे लिये हुर्जिये॥ ३८॥

भावार्थ:-इस मन्त्र में वाचकलु०-मनुष्यों को योग्य है कि जैसे विद्या से अच्छे प्रकार सवन किये जगत् के पदार्थ सुखकारी होते हैं वैसे आप्त विद्वाद लोगों को भी जानें ॥ ३८॥

भद्रा उतेत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निदैवता। नित्रुदुष्णिक् छन्दः।

श्रुषभः खरः॥

फिर वह विद्वान कैंसा हो यह वि०॥

भद्रा <u>उ</u>त प्रदेश्तयो भद्रं मनः कृणुष्व वृ<u>त्र</u>त्र्ये । येनां समत्सुं सासहः ॥ ३९ ॥

पदार्थः -हे (सुभग) शोभन सम्पत्ति थाले पुरुष आप (येन) जिस से हमारे (इन्नतूर्थ्ये) युद्ध में (भद्रम्) कल्याणकारी (मनः) विचारशक्ति युक्त चित्त (उत) और (भद्राः) कल्याया करने हारी (प्रशस्तयः) प्रशंसा के योग्य प्रजा और जिस से (समत्सु) संप्रामों में (सासहः) अत्यन्त सहन शील वीर पुरुष हों वैसा कर्म (कुणुष्य) कीजिये॥ १९॥

भावार्थ:-यहां (सुभग, नः) इन दो पदों की मनुदृत्ति पूर्व मन्त्र से आती है। विद्वान् राजा को चाहिये कि पेसे कर्म का मनुष्ठान करे जिस से प्रजा और सेना उत्तम हों॥ ३९॥ येनेत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देवता। निचृतुष्याक् छन्दः। अर्थभः खरः॥

फिर वह कैसा हो यह वि०॥

येनां समत्तुं ससहोऽवं स्थिरा तनुहि भूरि शर्थताम् । बनेमां ते अभिष्टिभिः ॥ ४० ॥

पदार्थ:-हे (सुभग) सुन्दर लक्ष्मी युक्त पुरुष झाप (येन) जिस के प्रताप से हमारे (समस्सु) युद्धों में (सासहः) शीध्र सहना हो उस को तथा (भूरि) ब- हुत प्रकार (शर्थताम्) बल करते हुए हमारे (स्थिरा) स्थिर सेना के साधनों को (अवतनुहि) अच्छे प्रकार बदाइये (ते) झाप की (अभिष्टिभिः) इच्छाओं के झ- नुसार वर्षमान हम बोग उस सेना के साधनों का (वनेम) सेवन करें॥ ४०॥

भावार्थः-यहां भी (सुभग, नः) इन दोनों पदों की अनुवृत्ति आती है विद्वानों को उचित है कि बहुत बलयुक्त बीर पुरुषों का उत्साह नित्य बढ़ावें जिस से ये छोग उत्साही हुए राज और प्रजा के हितकारी काम किया करें ॥ ४०॥

अभिनतिमत्यस्य परमेष्टी ऋषिः। अभिनर्देवता । निचृत्पिङ्कार्कन्दः । पञ्चमः स्वरः॥
फिर वह क्या करे यह वि०॥

अग्नितं मंन्ये यो वसुरस्तं यं यन्ति धेनवंः। अस्तुमर्थन्त आः शवोऽस्तं नित्यांसा वाजिन इष्ध स्तोतृभ्य आ भर ॥ ४१ ॥

पदार्थः—हे विद्वान् पुरुष (यः) जो (वसुः) सर्वत्र रहने वाला अग्नि है (यम्) जिस (अग्निम्) वाणी के समान अग्नि को (धेनवः) गी (अस्तम्) घर को (यन्ति) जाती हैं तथा जैसे (नित्यासः) कारणा कप से विनादा रहित (वाजिनः) वेग वाले (आदावः) दीव्रगामी (अर्वन्तः) घोड़ं (अस्तम्) घर को प्राप्त होते हैं वैसे में (तम्) उस पूर्वीक्त अग्नि को (मन्ये) मानता हूं और (स्तोतृप्त्यः) स्तृति कारक विद्वानों के लिये (इपम्) अच्छे अन्नादि पदार्थों को भारण करता हूं वैसे ही तृ उस अग्नि को (आभर) धारण कर॥ ४१॥

भावार्थः - इस मन्त्र में वाचक जु० - अध्यापक जोग विद्यार्थियों के प्रति ऐसा कहें कि जैसे हम लोग झाचरण करें वैसा तुम भी करो। जैसे गी झादि पशु दिन में इधर उधर अमण कर सायकाज अपने घर आ के प्रसन्न होते हैं। वैसे विद्या के स्थान की प्राप्त हो के तुम भी प्रसन्न हुआ करो॥ ४१॥

सो अग्निरित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। मन्तिरंत्रता। आर्थी पङ्क्तिइक्कन्दः। पञ्चमःस्वरः॥

फिर वह कैसा हो यह वि०॥

स्रो अग्नियों वर्सुर्गृणे सं यमायन्ति धेनवंः। समवैन्तो रघुदुव सक्ष्मुंजातासंः सूरयः इष्टक्ष स्त्रोतृभ्य स्नाभर ॥ ४२ ॥

पदार्थः ने दे विद्यार्थी विद्वान् पुरुष जैसे में (यः) जो (वसुः) निवास का देतु (आग्निः) अग्नि है उस की (गृशो ) अञ्के प्रकार स्तृति करता हूं (यम्) जिस का (भ्रेनवः) वाशी (समायन्ति) अञ्के प्रकार प्राप्त होती हैं (रघुद्रुवः) धीरज से चलने वाले ( अवन्तः ) प्रशंसित झानी ( सुजातासः ) अञ्के प्रकार विद्याओं में प्रसिद्ध (सूरयः) विद्वान् लोंग (स्तोतुष्ट्यः) स्तृति करने हारे विद्यार्थियों के जिये (इषम्) झान को (सम्) अञ्छे प्रकार भारण करते हैं भीर जैसे (सः) वह पद्दाने हारा इंद्वरादि पदार्थों के गुण वर्शन करता है वैसे नू भी इन पूर्वोक्तों को (समाभर) झान से धारण कर ॥ ४२॥

भावार्थ:-मध्यापकों को चाहिये कि जैसे गी अपने वक्क को तृप्त करती हैं वैसे विद्यार्थियों को प्रसन्न करें और जैसे छोड़े शीघ्र चला के पहुंचाते हैं वैसे विद्यार्थियों को सब विद्याओं के पार शीघ्र पहुंचावें॥ ४२॥

डमें इत्सस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देवता। निचृत्यङ्क्तिश्छन्दः। एडचमः स्वरः॥ फिर वह क्या करे यह वि०॥

ड्मे स्इचन्द्र सर्पिषुं दवी श्रीणीव आसिने। इतो स उत्पूर्णा इक्थेषु शवसस्पत इवंध स्तोत्म्य आ भर ॥ ४३ ॥

पदार्थः-हे (सुदचन्द्र ) सुन्दर आनन्ददाता अध्यापक पुरुष आप (सर्पिषः )धी के (दर्षी) चलाने पकड़ने की दो कर्की से (श्रीग्रीषे ) पकाने के समान (मासान ) मुख में (उसे ) पढ़ने पढ़ाने की दो कियाओं को (मासर) धारण की जिये ।हे (दा- धसः ) बल के (पते ) रक्षकजन तू (उक्थेषु ) कहने सुनने योग्य बेद विभागों में (नः ) हमारे (उतो ) और (स्तोतृश्यः ) विद्वानों के लिये (इषम् ) स्त्रादि पदा- थीं को (उत्पृष्याः ) उत्कृष्टता से प्रमा कर ॥ ४३॥

भाषार्थ:-जैसे म्हत्विज् लोग घृत को शोध कर्छों से अग्ति में होम कर और वा-यु तथा वर्षाजलको रोगनाशक करके सब को सुन्नी करते हैं वैसे ही मध्यापक लो-गों को चाहिये कि विद्यार्थियों के मन मच्छी शिचा से शोध कर उन को विद्यादान देके मात्माओं को पार्वित्र कर सब को सुन्नी करें॥ ४३॥

भग्नेतिमित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। सन्निर्देवता। आर्था गायत्री ऋत्दः। पड्जः स्वरः॥ क्तिर वह कैसा हो यह वि०॥ अरने तम्याखं न स्तोमैः ऋतुं न अद्रथं हृदिस्पृश्मा । शहपामां न सोहैं: ॥ ४४ ॥

पर्दिं -हे ( अग्ने ) अध्यापक जन इस लोग (ते ) आप से (ओहै: ) विद्या का सुख देने वाले ( स्तोमै: ) विद्या की स्तुति रूप वेद के भागों से ( अद्य ) आज ( अ- ध्वस् ) घोड़े के ( न ) समान ( भद्रस ) कल्याग्र कारक ( ऋतुस ) बुद्धि के ( न ) समान तस उस ( हिद्दिश्वम ) आत्मा के साथ गन्ध करने वाले विद्या बोध को प्राप्त हो के निरन्तर ( ऋध्याम ) वृद्धि को प्राप्त हों ॥ ४४ ॥

भावार्धः-इस मन्त्र में दो उपमालंकार हैं। अध्येता लोगों को चाहिये कि जैसे अच्छे शिक्षित घोड़े से अभीए स्थान में शीघ पहुंच जाते हैं जैसे विद्वान् लोग सब शास्त्रों के बोध से युक्त कल्याण करने हारी बुद्धि से धर्म, अर्थ, काम और मोक्षफलों को पाप्त होते हैं वैसे उन अध्यापकों से पूर्णि विद्या पढ़ प्रशंसित बुद्धि को पा के आप उन्नति को प्राप्त हों तथा वेद के पढ़ाने और उपदेश से अन्य सब मनुष्यों की भी उन्नति करें॥ ४४॥

अवाहीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अभिर्देवता। सुरिगार्था गायत्री छन्दः। पड्जः स्वरः॥
फिर वह कैसा हो यह वि०॥

अतः ख्राने कतीर्भद्रस्य दक्षस्य साधोः । र्थीर्क्षतस्यं बृहतो ब-

पदार्थः—हे ( अग्ने ) विद्वत् जन जैसे तू ( भद्रस्य ) आनन्द कारक ( दक्षस्य ) रा ि. मीर आत्मा के बस सं युक्त ( साधोः ) अच्छे मार्ग में प्रवर्त्तमान ( ऋतस्य ) सत्य को प्राप्त हुए पुरुष की ( वृहतः ) वड़े विषय वा झानरूप ( फतोः ) बुद्धि सं ( रथीः ) प्रशंसित रमण साधनयानों सं युक्त ( बभूय ) हृजिये वैसे ( अभ ) मंगला- चरण पूर्वक ( हि ) निश्चय करके हम भी होते ॥ ४५ ॥

भाषार्थः-इस मन्त्र में वाचक्लु०—जैसे शास्त्र और योग से उत्पन्न हुई बुद्धि को प्राप्त हो के विद्वान् लोग बढ़ते हैं वैसे ही अध्येता लोगों को भी बढ़ाना चाहि-ये ॥ ४५॥

> पभिने इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निदेवता। भुरिगार्षी गायश्री छन्दः। पड्जः स्वरः॥ फिर भी वही वि०॥

पुत्रिनों अर्केर्भवां नो अर्वाङ् स्वर्ण ज्यातिः । अर्वे विश्वेतिः सुमना अनीकैः ॥ ४६ ॥ पदार्थः - हे ( अग्ने ) विद्याप्रकाश से युक्त पुरुष आप ( नः ) हमारे जिये ( वि-द्वेभिः ) सब ( अनीकैः ) सेनाओं के सहित राजा के तुल्य ( सुमनाः ) मन से सुख दाता ( भष ) ह्जिये ( एभिः ) हन पूर्वोक्त ( अर्केः ) पूजा के योग्य विद्वानों के स-हित ( नः ) हमारे जिये ( ज्योतिः ) ज्ञान के प्रकाशक ( अर्वाङ् ) नीचों को उत्तम करने को जानने वाले ( स्य ) सुख के ( न ) समान हुजिये ॥ ४६ ॥

भाषार्थ:--इस मन्त्र में उपमा और वाचकलु०--जैसे राजा अच्छी शिक्षा बल-युक्त सेनाओं से शत्रुओं को जीत के सुखी होता है वैसे ही वृद्धि आदि गुर्गों से ध-विचा से दूप क्रेशों को जीत के मनुष्य लोग सुखी होवें ॥ ४६॥

> अग्निश्च होतारमित्यस्य परमेष्ठीः ऋषिः । अग्निर्देवता । विराङ्ग्वाद्धीः त्रिष्टुण् ऋन्द् । धैवतः स्वरः ॥

> > फिर वही विषय अगले मन्त्र में कहा है ॥

अाग्निश्च होतारं मन्छे दास्वन्तं वस्थं सूनुश्च सहसो जातवेदमं बिद्यं न जातवेदसम् । य अध्वेषां स्वध्वरो देवो देवाच्यां कृपा । घृतस्य विश्वाष्ट्रिमन् विष्ट शोचिष्टाऽऽजुह्वांनस्य सर्पिषः ॥ ४०॥

पदार्थः - हे मनुष्यो ! (यः) जो ( कर्ष्वया ) कर्ष्वगित के साथ (स्वध्वरः) शुभ कर्म करने से अधिसनीय (देवाच्या ) विद्वानों के सरकार के हेतु ( कृपा ) समर्थ किया से (देवः) दिव्य गुर्यों वाला पुरुष (शोचिया) दीति के साथ (आजुह्वानस्य) सच्छे प्रकार हवन किये (सर्पिषः) घी और ( घृतस्य ) जल के सकाशते ( विद्वा- धिम ) विविध प्रकार के ज्योतियों को ( अनुविध्य ) प्रकाशित करता है उस ( होतारम् ) सुख के दाता ( जातवेदसम् ) उत्पन्न हुप सब पदार्थों में विद्यमान (सहसः) यजवान पुरुष के (स्नुम्) पृत्र के समान (वसुम् ) धनदाता । दाखन्तम् ) दानशील ( जातवेदसम् ) युद्धिमानों में प्रासिद्ध (अग्निम् ) तेजस्वी अग्नि के ( न ) समान (विद्यम् ) आत झानी का में (मन्ये ) सरकार करता हूं पैसे तुम लोग मी उस को मानो ॥ ४०॥

भावार्थ:—इस मन्त्र में उपमा और वाचकतु० -जैसे मच्छे प्रकार संवन किये विद्वान लोग विद्या धर्म और अच्छी शिक्षा से सब को मार्थ करते हैं वैसे युक्ति से संवन किया अग्नि अपने गुण कर्म और स्वभावों से सब के मुख की उन्नति करता है॥ ४७॥

अग्नेत्वचाइत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । अग्निर्देषता । स्वराङ्श्राङ्की सृहसी सन्दः । सध्यमः स्वरः ॥

किर भी वही विषय मगले मन्त्र में कहा है।।

ग्राने त्वन्नो जन्तम जन जाता जिल्लो भेवा वह्रथ्यः। वस्ट्रिगर्वस्थ्रा अच्छा निक्ष गुमर्त्तमध रुपिन्दाः। तं त्वां जोचिष्ठ दीदिवः सुम्रार्थ सूनमीमहे सर्विभ्यः॥ ४८॥

पदार्थः—हे अग्ने विद्वान् (त्वम् ) आप जैसे यह (वसुः ) अनदाता (वसुक्षवाः)
अश्व और धन का हेतु (अग्निः ) अग्नि (रियम् ) धन को (दाः ) देता है वैसे (नः )
हमारे (अन्तमः ) अत्यन्त समीप (त्राता ) रत्तक (विरूथ्यः ) श्रेष्ठ (उत ) और
(शिवः ) मंगलकारी (भव ) हूजिये हे। (शोचिष्ठ ) श्रीततेजस्ती (दीदिवः ) बहुत
प्रकाशों से युक्त वा कामना वाले विद्वान् जैसे हम लोग (त्वा ) तुभको (सिक्षभ्यः)
मिश्रों से (सुम्नाय ) सुल के लिये (नूनम् ) निश्चय (ईमहे ) मांगते हैं वैसे (तम् )
उस तुभको सब मनुष्य चाहें जैसे में (शुमचमम् ) प्रशस्ति प्रकाशों से युक्त तुभ
को (अच्छ ) अच्छे प्रकार (निक्ष ) प्राप्त होता हूं वैसे तू हम को प्राप्त हो ॥ ४८॥

भावार्थः- इस मन्त्र में वाचकलु०-जैसे मित्र अपने मित्रों को चाहते और उन की उन्नति करते हैं वैसे विद्वाद सब का मित्र सब को मुख देवे॥ ४८॥

यन ऋषय इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । झग्निर्देवता । झार्षी त्रिष्टुप् छन्दः ।

धेवतः स्वरः॥

फिर भी उसी विषय को अगले मेन्त्र में कहा है।। चेन कर्ष्यस्तपसा मन्त्रमायुक्तिन्धांना आग्निधस्त्रंद्वाभरंन्तः। त-

स्मिश्रहं निर्देषे नाके आगि यमाहुर्मनेवस्तार्णबंहिषम् ॥ ४६ ॥

पदार्थ:-(येत) जिस (तपसा) धर्मानुष्ठानरूप कर्म से (इन्धानाः) प्रकाशमान (स्वः) सुख को (आभरन्तः) अच्छे प्रकार धारण करते हुए (अप्टप्यः) चेद का अर्थ जानने वाले अर्रुप लोग (सत्रम्) सत्य विकान से युक्त (अग्निम् ) विद्युत् आदि अग्नि को (आयन्) प्राप्त हों (तिस्मिन् ) उस कर्म के होते (नाके) दुःख रहित प्राप्त होने योग्य सुख के निमित्त (मनवः) विचारशील विद्वान् लोग (यम्) जिस (स्तीर्गावर्हिषम्) आकाश को आच्छाद्न करने वाले (अग्निम् ) अग्नि को (आहुः) कहते हैं उस को (अहम्) में (नि, द्वे ) धारण करना हूं॥ ४९॥

भाषार्थः-जिस प्रकार से बेदपारग विद्वान् लोग सत्यका अनुष्ठान कर विज्ञली भादि पदार्थों को उपयोग में लाके समर्थ होते हैं उसी प्रकार मनुष्यों को समृद्धियुक्त होना चाहिये॥ ४९॥

तै पत्नीभिरित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। भ्राग्निदेवता । भुरिगावी त्रिष्टुए छन्दः । धैवतः स्वरः ॥

विद्वानों को कैसा द्वीना चाहिये यह वि०॥

तं पत्नीभिरतं गच्छेम देवाः पुत्रैश्चीतं भिष्टन बा हिरंग्यैः। नार्कं गृभ्णानाः संकृतस्यं लोके तृतीयें पृष्ठे अधिरोचने दिवः॥ ५०॥

पदार्थः-हे (देवाः) विद्वान् लोगो जैसे तुम लोग (तम्) उस पूर्वोक्त मिन्न को (गुन्तानाः) महण करतं हुए (दिवः) प्रकाशयुक्त (सुक्तस्य) सुन्दर वेदोक्त कर्म (मधि) में वा (रोचनं) रुचिकारक (तृतीये) विद्वान से हुए (पृष्ठे) जानने को इए (लोके) विचारने वा देखने योग्य स्थान में वर्षमान (पर्वाभिः) अपनी २ लियों (पृत्रैः) वृद्धावस्था में हुए दुःव से रक्षक पुत्रों (भ्रातृभिः) वन्धुओं (उत, वा) और बन्य सम्बन्धियों तथा (हिरण्यैः) सुवर्णाद के साथ (नाकम्) आनन्द को प्राप्त होते हो वैसे इन सब के सहित हम लोग भी (मनु, गच्छेम) अनुगत हो ॥५०॥

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकजु०-जैसे विद्वान् होग अपनी स्त्री पुत्र, भाई, कन्या, माता, पिता, सेवक और परोसियों को विद्या और अच्छी शिक्षा से अमीतमा पुरुषार्थी करके सन्तोपी होते हैं वैसे ही सब मनुष्यों को होना चाहिये॥ ५०॥

मा वास इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । मग्निर्देवता । खराडार्षी त्रिष्टुण् छन्दः । भैवतः खरः ॥ ईश्वर के तृत्य राजा को क्या करना चाहिये यह वि०॥

आ वाचो मध्यंमरुहद्भुरुण्युर्यम्गिनः सत्यंतिश्चेकितानः । पृष्ठे पृथिव्या निहित्तो द्विद्यतद्घरपुदं कृणुतां ये पृत्तन्यवः॥ ५१ ॥

पदार्थ:-हे विद्वान् पुरुष (चेकितानः) विद्वान्युक्त (सत्पितः) श्रेष्ठों के रक्षक भाष (बाचः) वार्गा के (मध्यम्) वीच हुए उपदेश को प्राप्त हो के जैसे (भयम्) यह (सुरुष्युः) पुष्टिकर्त्ता (अग्निः) विद्वान् (पृथिव्याः) भूमि के (पृष्ठे) ऊपर (नि-हितः) निरन्तर स्थिर किया (दविद्युतत् ) उपदेश से सब को प्रकाशित करता। और भूम पर (आ, रहत् ) मारूढ़ होता है उस के साथ (ये) जो लोग (पृतन्यवः) युद्ध के लिये सेना की इच्छा करते हैं उनको (अधस्पद्म) अपने अधिकार से च्युत जैसे हो वैसा (कृतुताम् ) कीजिये ॥ ५१॥

भावार्थः-विद्वात् मनुष्यां को चाहिये कि जैसे ईश्वर ब्रह्माण्ड में सूर्यजोक को स्थापन करके सब को सुख पहुंचाता है। वैसे ही राज्य में विद्या और बळ को धा-रख कर शक्तुओं को जीत के प्रजा के मनुष्यों का सुख से उपकार करें॥ ५१॥

अयमग्निरित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निदेवता।

निचृदार्थी त्रिष्टुप् छन्दः। धैवतः खरः॥

धर्मात्माओं के तुल्य अन्य लोगों को वर्त्तना चाहिये॥

अयम्पिनवीरतमो वयोधाः संहस्त्रियो चोतन्तामप्रयुच्छन् ।

विञ्राजनानः सहिरस्य मध्य उप प्रणीह दिल्यानि धार्म ॥ ५२ ॥

पदार्थः-जो ( अयम् ) यह ( धीरतमः ) अपने वल से दामुझों को अत्यन्त व्याप्त होने तथा ( वयोधाः ) सव के जीवन को धारण करने वाला (सहिन्नयः) असंख्य योद्धाजनों के समान योद्धा (सिर्स्य ) आकाश के ( मध्ये ) बीच (विम्नाजमानः) विशेष करके विद्या और न्याय से प्रकाशित सो (अश्युच्छन् ) प्रमादरहित होते हुए (अग्निः) आग्न के नुख्य सेनापित आप (द्योतताम्) प्रकाशित हाजिये और (विद्यानि) अच्छे ( धाम ) जनम कर्म और स्थानों को ( उप, प्र, याहि ) प्राप्त हुजिये ॥ ५२॥

भावार्थः - मनुष्यों को चाहिये कि भर्मात्मा जनों के साथ निवास कर प्रमाद को छोड़ और जितेन्द्रियता से मवस्था यदा के विद्या मौर धर्म के मनुष्ठान से पविश्व होके परोपकारी होतें॥ ५२॥

संप्रच्यवध्वमित्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। झिनिदेवता। भुरिगाषीं पंक्तिद्खन्दः।

प्रचमः स्वरः॥

स्त्री पुरुष कैसे विवाह करके क्या करें यह वि०॥

स्मम्प्रच्यंवध्वमुपं सम्प्रग्रातारनें पृथो देंव्यानांन् कृणुध्वम्।पुनः
कृष्वाना पितरा गुवांनान्वातांश्रसीत् स्विग् तन्तुंसेतम्॥ ५३॥

पदार्थ:-हे मनुष्यो तुम लोग विद्याओं को (उपसंत्रयात) अब्छे प्रकार प्राप्त हो-बो (देवयानान्) धार्मिकों के (पथ:) मार्गों से (संवच्यवध्वम्) सम्यक् चलो, धर्म को (कृत्युध्वम् ) करो । हे (अग्ने ) विद्वान् पितामह (त्विय ) तुम्हारे वने रहते ही (पितरा) रक्षा करने वाले माता पिता तुम्हारे पुत्र मादि ब्रह्मचर्थ्य को (कृष्वाना) करते हुए (युवाना) पूर्ण युवावस्था को प्राप्त हो और ख्यंवर विवाह कर (युनः) पद्मात् (यतम् ) गर्माभागादि रीति से यथोक्त (तन्तुम् ) सन्तान को (झन्वातां-सीत् ) अनुकूळ उत्पन्न करें ॥ ५३॥

भावार्थ:—कुमार स्त्री पुरुष धर्म युक्त सेवन किये ब्रह्मचर्य से पूर्या विद्या पह आप धार्मिक हो पूर्या युवायस्था की प्राप्ति में (कन्याओं की पुरुष और पुरुषों की कन्या परीस्था कर अखन्तवीति के साथ जिस्त से परस्पर आकर्षित होके अपनी इच्हा से विद्याह कर)धर्मानुकूल सन्तानों को उत्पन्न और सेवा से अपने माता पिता का संतोष कर के आप विद्वानों के मार्ग से निरन्तर चर्ज और जैसे धर्म के मार्गी को सरख करें वैसे ही भूमि जल और अन्तरिक्ष के मार्गों को भी बनावें॥ ५३॥

उद्बुष्यस्वेत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। अग्निर्देवता। आर्थी

त्रिष्टुए कन्दः। धैवतः स्तरः॥

फिर वही पूर्वोक्त वि० ॥

बद्युंध्यस्वारने प्रति जागृहि त्विमिष्टापूर्ते स्थस्जेथाम् वं । अस्मिन् स्पर्धे अध्युत्तरस्मिन् विद्वे देवा पर्जमानद्व सीद्त॥५४॥

पदार्थः -हे (भग्ने) अच्छी विद्या से प्रकाशित छी वा पुरुष तू (उद्बुध्यख) अ-च्छे प्रकार कान को प्राप्त हो सबके प्रति (प्रति, जागृहि) अविद्यारूप निद्रा को छोड़ के विद्या से चेतन हो (त्वम्) तू छी (च) और (अयम्) यह पुरुष होती (अ-स्मिन्) इस वर्षमान (सपस्थे) एक स्थान में और (उत्तरिसन् ) आगामि समय में सदा (इप्राप्तें) इप सुख विद्यानों का सत्कार, इंदवर का आराधन, अच्छा सङ्ग करना और सत्य विद्या आदि का दान देना, यह इप और पूर्णयल, श्रह्मचर्य, विद्या की श्रीमा, पूर्णयुवा अवस्था, साधन और उपसाधन यह सब पूर्त इन दोनों को (सं, खंजेथाम्) सिद्ध किया करो (विद्ये) सब (देवाः) विद्रान् जोग (च) और (यजमानः) यह करने वाळे पुरुष तू इस एक स्थान में (अधि, सीद्त) उन्न-तिपूर्वक स्थिर होमो॥ ५४॥

भावार्थ:-जैसे आग्न सुगन्भादि के होम से इए सुख देता और यहकर्ता जन यह की सामग्री पूरी करता है विसे उत्तम विवाह किये स्त्री पुरुष इस जगत में आचरण किया करें। जक विवाह के खिये इद मीति वाले स्त्री पुरुष हों तब विद्वानों को बुखा के उसके समीप बेहोका प्रतिका करके पति और पक्षी वनें॥ ५४॥

येन षद्कीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः । अग्निर्देवता । निचृदनुषुप् कन्दः ।

गान्धारः खरः ॥ फिर वही वि०॥ ये<u>न</u> वहसि सहस्रं येनारने सर्ववेदसम् । ते<u>ने</u>मं युद्धं नी नयः स्वर्देवेषु गन्तवे ॥ ५५ ॥

पदार्थ:-हे (अग्नं) विद्वान् पुरुष विदुषी स्त्री बातू (देवेषु) विद्वानों में (स्वः) सुल को (गन्तवे) प्राप्त होने के लिये (यन) जिस प्रतिहा किये कर्म से (सहस्र-म्) गृहाश्रम के असंख्य व्यवहारों को (वहिस्त) प्राप्त होते हो तथा (येन) जिस विद्वान् से (सर्ववेदसम्) स्व वेदों में कहे कर्म को यथावत् करते हो (तेन) उस से (इमम्) इस गृहाश्रमरूप (यहम्) स्गति के योग्य यह को (नः) इम को (नय) प्राप्त की जिये ॥ ५५॥

भावार्थ:-विवाद की प्रतिकाशों में यह भी प्रतिका करानी चाहिये कि हे स्त्री पु-देशी! तुम दोनों जैसे अपने हित के लिये माचरण करो वैसे हम माता पिता माचा-र्य और मतिथियों के सुख के लिये भी निरन्तर वर्षाय करों॥ ५५॥

भयन्त इत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। श्रांग्नदेवता। निचृदनुषुप् अन्दः।

गान्धारः स्वरः॥

फिर वही वि०॥

अयं ते योनिर्ऋत्विष्टो यती । जाती अशेषधाः । तञ्जानक्षरन् आ रोहार्थानो वर्षयार्थिम् ॥ ५६ ॥

पदार्थः -हे (अग्ने) विद्वत् घा विदुषि (अयम्) यह (ते) तेरा (ऋत्वियः) अहतु अर्थात् समय को प्राप्त हुआ (योनिः) घर है (यतः) जिस विद्या के पठन पाठन से (जातः) प्रसिद्ध हुआ वा हुई तृ (अरोचयाः) प्रकाशित हो (तम्) उस को (जानन्) जानता वा जानती हुई (आ, रोह) धर्म पर आकृ हो (अय) इस के पक्षात् (नः) हमारी (रियम्) संपत्ति को (वर्धय) बहाया कर ॥ ५६॥

भावार्थ: स्त्री पुरुषों से विवाह में यह भी दूसरी प्रतिष्ठा करानी चाहिये कि जिस प्रक्राचर्य भीर जिस थिया के साथ तुम दोनों स्त्री पुरुष इतकृत्य होते हो उस र को सदैव प्रचारित किया करों और पुरुपार्थ से धनाहि पदार्थ को बढ़ा के उस को अच्छे मार्ग में खर्च किया करों। यह सब हेमन्त ऋतु का व्यास्थान पूरा हुआ ॥५६॥

तपद्देत्यस्य परमेष्ठी ऋतिः। शिशिरनुंदेवता। स्वरादुत्कृतिद्छन्दः।

पड्जः स्वरः॥

अब अगले मनत्र में शिशिर ऋतु का वर्शन किया है ॥

तर्षश्च तक्ष्युइच शैश्चिरावृत् अग्नेरंन्तः इल्लेखेऽसि करुपेतां याविषृथिवी करूपेन्तामाप् कोर्षत्रयः करूपेन्ताम्पनयः पृथ्क मम् द्वैष्ट्यांय सर्वताः । ये अग्नयः सर्वनसोऽन्त्ररा याविषृथिवी इमे शैश्चिरावृत् अंभिकरूपेमाना इन्द्रंमिव देवा अंभिसंविदान्तु तर्पा देवत्याक्षिर्स्वद् भ्रुये सीद्तम् ॥ ५७॥

पदार्थः—हे ईश्वर (मम) मेरी (ज्येष्ठचाय) ज्येष्ठचता के लिये (तपः) ताप बढ़ाने का हेतु माघ महीना (च) और (तपस्यः) तापवाला फाल्गुण मास (च) ये दोनों (शैशिरौ) शिशिर ऋतु में प्रख्यात (ऋतू) अपने चिहों को प्राप्त करने वाले सुखदायी होते हैं आप जिन के (अग्नेः) अग्नि के भी (अन्तः इलेकः) मध्य में प्रविष्ट (असि) हैं उन दोनों से (धावापृथिवी) आकाश भूमि (कल्पेताम) सम्य हों (आपः) जल (ओवध्यः) ओवध्यां (कल्पन्ताम) समर्थ हों (सवृताः) एक प्रकार के नियमों में वर्षमान (अग्नयः) विद्युत् आदि अग्नि (पृथक्) अलग २ (कल्पन्ताम) समर्थ होवें (ये) जो (समनमः) एक प्रकार के मन के निर्मित्तवाले हैं वे (अग्नयः) विद्युत् आदि अग्नि (इसे) इन (धावापृथिवी) आकाश भूमि के (अन्तरा) वीच में होने वाले (शैशिरौ) शिशिर ऋतु के साधक (ऋतू) माघ फाल्गुन महिनों को (अभिकल्पमानाः) समर्थ करते हैं। उन अग्नियों को (इन्ट्र-मिय) पेदवर्ष के तुल्य (वेवाः) विद्यान् लोग (अभिक्तिशन्तु) शाक्ष्य भवेश करें। हे ली पुरुषे तुम दोनों (तया) उम (येयस्या) एजा के योग्य सर्वत्र व्याप्त जगदीश्वर देवता के साथ (अङ्गिरस्वत्र) प्राण्य के समान वर्षमान इन आकाश भू-मि के तुल्य (भूने) इद (सीदतम् ) स्थिर होओ। ५०॥

भावार्थः-इस मन्त्र में उपमालं ०-मनुष्यों को चाहिये कि सब ऋतुओं में ईश्वर से ही सुख चाहें ईश्वर विद्युत् मानि के बीच व्याप्त है इस कारण सब पदार्थ भ-पने २ नियम से कार्य में समर्थ हांते हैं विद्वान् लोग सब वस्तुमों में व्याप्त विज्ञानी कप मानियों के गुगा दीव जाने स्त्री पुरुष गृहाभ्रम में स्थिरबुद्धि हो के शिशिर ऋतु के सुख को भोगें ॥ ५७॥

परमेष्ठीत्यस्य परमेष्ठी ऋषिः। विदुषी देवता।

भुरिग्बाझी बृहती छन्दः। मध्यमः स्वरः॥

स्ती को क्या करना चाहिये यह वि०॥

प्रमेष्ठी त्वां सादयतु दिवस्पृष्ठे ज्योतिष्मतीम्। विश्वंसमे मा बार्यापानायं ज्यानाय विश्वं ज्योतिर्यच्छ । सूर्यस्तेऽविपानस्तयां देवतंयाऽङ्गिरस्वद् भ्रुवा सीद् ॥ ५८ ॥

पदार्थः - हे स्त्र (परमेष्ठी) महात् आकाश में व्यास हो कर स्थित परमेहवर (ज्योतिष्मतीम् ) प्रशस्तकानयुक्त (त्वा) तुक्त को (दिवः) प्रकाश के (पृष्ठं) उक्तम
भाग में (विश्वसमें) सब (प्राणाय) प्राण्ण (अपानाय) अपान और (व्यानाय)
व्यान आदि की यथार्थ किया होने के लिये (सादयतु) स्थित करें। तू सब स्त्रियों
के लिये (विश्वम्) समस्त (ज्योतिः) ज्ञान के प्रकाश को (यञ्ज्ञ) दिया कर
जिस (ते) तेरा (सूर्यः) सूर्य के समान तेजस्त्री (अधिपातः) स्त्रामी है (तया)
उस (देवतया) अच्छे गुणोंवाले पति के साथ वर्त्तमान (अङ्गरस्त्रत्) सूर्य के समान (भ्रुता) हदता से (सीद्) स्थिर हो॥ ५८॥

भाषार्थः-इस् मंत्र में उपमा तथा वाचकलु०-जिस परमेश्वर ने जो शरद ऋतु बनाया है उस की उपासना पूर्वक इस ऋतु को युक्ति से सवन करके स्त्री पुरुष सदा सुख बढ़ाया करें ॥ ५८ ॥

बोकंपुर्यात्यस्य परमेष्ठीऋषिः । इन्द्राग्नी देवते । विराजनुषुण् कन्दः ।

गान्धारः । स्वरः ॥

फिर वही वि० ॥

लोकं पूंज छिद्रं पृणाधीं सीद श्रुवा त्वम् । इन्द्राग्नी त्वा बृह-स्पतिरुक्तिन् योनांवसीषदन् ॥ ४९ ॥

पदार्थः — हे स्त्रि (त्वम्) तू इस (लेकम्) लेक तथा परलेक को (पृषा) सु-खयुक्त कर (छिद्रम्) अपनी न्यूनना को (पृषा) पूरी कर और (ध्रुवा) निइचलता से (सीद्) घर में बैठ (अथो) इस के अनन्तर (इन्द्राग्नी) उत्तम धनी झानी त-था (बृहस्पतिः) अध्यापक (अस्मिन्) इस (योनी) गृहाश्रम में (त्वा) नुझ को (असीपदन्) स्थापित करें॥ ५९॥

भावार्थ:-अच्छी चतुर स्त्री को चाहिये कि घर के काय्यों के साधनों को पूरे क-रके सब काय्यों को सिद्ध करें। जैसे विद्वात् स्त्री मीर विदुषी पुरुषों की गृहाश्रम के कर्सव्य कर्मों में प्रीति हो वैसा उपदेश किया करें॥ ५९॥

> ता अस्येत्यस्य त्रियमेधा ऋषिः। आपो देवताः। विराहतुषुण छन्दः। गान्धारः। स्वरः॥

सब राजा प्रजा का धर्म अगले मन्त्र में कहा है ॥
ता अंस्य सूर्यदोहसः सोमंछंश्रीवान्ति पृद्यांषः । जन्मन्देवानां
विद्योहित्रद्वारों चुने दिवः ॥ ६० ॥

13

पदार्थः - जो विद्या और अच्छी शिक्षा से युक्त (देवानाम्) विद्वानों के (जन्मन्) जन्म विषय में (पृथ्रयः ) पूछने हारी (सूददोहसः ) रसोइया और कार्यों के पूर्ण करने वाले पुरुषों से युक्त (त्रिषु) वेद रीति से कर्म उपासना और क्षानों तथा (दियः) सब के क्र्याः प्रकाशक परमात्मा के (रोचने) प्रकाश में वर्तमान (विद्यः) प्रजा हैं (ताः) वे (सस्य) इस सभाष्यक्ष राजा के (सोमम्) संमबस्त्री झादि ओषिणीं के रसों से युक्त मेाजनीय पदार्थों को (बा) सब झोर से (श्रीणन्त) पकाती हैं। ६०॥

भावाय: -प्रजापालक पुरुषों को चाहिय कि सब प्रजाओं को विद्या और अच्छी शिक्षा के प्रहण में नियुक्त करें और प्रजा भी स्वयं नियुक्त हों इस के विना कर्म उपासना क्षान और ईश्वर का यथार्थ बोध कभी नहीं हो सकता॥ ६०॥

इन्द्रं विश्वा इत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। इन्द्रो देषता। निचृदनुषुप्

छन्दः। गान्धारः स्वरः॥

फिर वही वि०॥

इन्द्रं विद्वां स्रवीत्थन् समुद्रव्यंचम्ंगिरंः । र्थीतंमधर्थीनां वाजांनाङ्सरपंतिं पतिम् ॥ ६१ ॥

पदार्थः-(विद्याः)सव (गिरः) विद्या और दिक्षा से युक्त वार्णा (समुद्रव्य-चसम्) भाकाश के तुल्य व्याप्तिवाले (रथीनाम्) जूरवीरों में (रथीतमम्) उत्तम शूरवीर (वाजानामं) विद्यानी पुरुषों के (सत्पतिम्) सखब्यवहारों और विद्वा-नों के रक्षक तथा प्रजामों के (पतिम्) स्वामी (इन्द्रम्) परम संपत्तियुक्त सभाप-ति राजा को (मवीनुधन्) बढ़ावें ॥६१॥

भावार्थः न्राज भीर प्रजा के जन राज धर्म से युक्त ईश्वर के समान वर्त्तमान न्यायाधीश सभापति को निरन्तर उत्साह देवें पेसे ही सभापति इन प्रजा भीर राज के पुरुषों को भी उत्साही करें ॥ ६१ ॥

प्रोथद्दव इत्यस्य विसष्ट ऋषिः। अग्निर्देवता । विराट् त्रिष्टुप् कृत्दः।

धेवतः स्वरः॥

फिर भी वही बि॰॥

प्रोथ्द्दवो न यर्वसेऽबिड्यन्यदा महः संबरणाव्यस्योत्। सा-देस्यवातो सनुं वाति शोचिरधं सम ते वर्जनं कृष्यमंस्ति॥ ६२॥

पदार्थः न्हे राजन् आप विस्ते ) भूसा आदि के सिये (अश्वः ) घोई के (न) समान प्रजाओं को (प्रोधतः ) समर्थ की जियं (यदा ) जब (महः ) बड़ें (संवरगान्त्र) आच्छादन से (अधिष्यन् ) रखा आदि करते हुए (व्यस्थातः ) स्थित होवें (आन्त्रः ) पुनः (अस्य ) इस (तं ) आप का (युजनम् ) चलने तथा (कृष्णम् ) आकर्षण करने वाला (शोचिः ) प्रकाश (अस्ति ) है (अभ ) इस के पश्चात् (स्म ) ही आपका (यातः ) ज्ञाते वाला मृत्य (अनु, वाति ) पीछे चलता है ॥ ६२॥

भावार्थ।-इस मंत्र में उपमालं - जैसे रक्षा करने से घोड़ पुष्ट हो कर कार्य सि-द्ध करने में समर्थ होते हैं वैसे ही न्याय से रक्षा की हुई प्रजा सन्तृष्ट हो कर राज्य को बढ़ाती हैं ॥ ६२ ॥

्भायोष्ट्रेत्यस्य वसिष्ठ ऋषिः। विदुषी देवता। विराद् त्रिपृष् क्रन्दः। भैवतः स्वरः॥

विदुषी की को क्या करना चाहिये यह वि०॥
आयोष्ट्वा सद्ने साद्याम्यवंतरुष्टायायां ऐसमुद्रस्य हृदंये। रइम्रीवर्ती मास्वंतीमा या यां भास्या पृथिवीमोर्चन्तरिक्षम्॥६३॥

पदार्थः -हे छि (या) जो त् (याम्) धकाश (पृथिवीम्) भूमि भौर (अन्त-रिक्षम्) आकाश को (उद ) बहुत (आ, भासि) प्रकाशित करती है उस (रहमी वतीम्) शुद्ध विद्या के प्रकाश से युक्त (मास्त्रीम्) शोभा को प्राप्त हुई (त्वा) तुक्त को (आयोः) न्वायानुकृत चलने वाले चिरंजीवि पुरुष के (सद्ने) स्थान में भौर (अवतः) रत्ता आदि करते हुए के (छायायाम्) आश्रय में (आ, साद्यामि) अच्छे प्रकार स्थापित तथा (समुद्रस्य) अन्तरिक्ष के (इद्ये) बीच (आ) शुक्ष प्रकार से मैं स्थित कराता हुं॥ ६३॥

भावार्थः नहे स्त्रि अच्छे प्रकार पालन हारे पित के बाध्यक्रप स्थान में समुद्र के तुल्य चंचलता रहित गम्भीरतायुक्त प्यारी तुक्त को स्थित करता हूं तू गृहाधम के धर्म का प्रकाश कर पति आदि को सुली रख और तुक्त को भी पति आदि मुखी रक्षे ॥ ६३॥

परमेष्ठीत्यस्य वसिष्ठ ऋषिः। परमात्मा देवता आकृतिद्धन्दः। पडचः स्वरः॥ क्रिं पुरुष परस्पर कैसे हों यह वि०॥

प्रमेष्ठी त्वां साद्यतु दिवसपृष्ठे व्यवस्थितां प्रथंश्वतीं दिवं यच्छदिवं दश्रद्ध दिव्याहिश्रसीः । विद्यंस्मे प्राणायापानार्यं व्यानायोदानायं प्रतिष्ठार्यं चरित्रांय । सूर्यस्त्वाऽिमपातु मुद्धाः स्वस्त्या छ्दिषा शन्तंमेन तर्या देवतंयाऽित्रास्यद् भ्रुवं सीद्

पदार्थः-हे स्ति (परमेष्ठी) परमात्मा (विश्वस्मै) समन्न (प्राणाय) जीवन के सुख (अपानाय) दुःखनिवृत्ति (व्यानाय) नाना विद्यामों की व्याप्ति (उदानाय) जिल्म बल (प्रतिष्ठाय) सर्वेत्र सत्कार और (चिरताय) श्रेष्ठ कर्मों के अनुष्ठान के लिये (दिवः) कमनीय गृहस्थ व्यवहार के (पृष्ठे) आधार में (प्रथस्वतीम्) बहुत प्रसिद्ध प्रशंसा वाली (व्यचस्वतीम्) प्रशंसित विद्या में व्याप्त जिस (त्वा) तुभ की (साव्यत्) स्वापित करें सो तृ (दिवम्) न्याय के प्रकाश की (यच्छ) दिया कर (दिवम्) विद्या कर पूर्व को इंह् ) इंड कर (दिवम्) धर्म के प्रकाश की (मा, हिंसीः) मत नष्ट कर (मूर्यः) चराचर जगत का स्वीमी ईश्वर (मह्या) बड़ें अच्छे (स्वस्त्या) सत्कार (श्वत्मेन) अतिशय सुख और (छिदिपा) सत्यासत्य के प्रकाश को (त्वा) तुभ को (अभिपातु) सब ओर से रक्षा करें वह तेरा पति और तृ होनों (तया) उस (देवतया) परमेश्वर देवता के साथ (अङ्गिरस्वत्) प्राण्या के तृत्य (धृत्वे) निद्वचल (सीदतम्) हिथर रहो॥ इ४॥

भाषार्थः-परमेश्वर आज्ञा करता है कि जैसे शिशिर ऋतु सुखदायी होता है वै-सं स्त्रीपुरुष परस्पर संतोषी हो सब उत्तम कर्मों का अनुष्ठान कर और दुष्ट कर्मी को छोड़ के परमेश्वर की उपासन से निरन्तर आनन्द किया करें॥ ६४॥

सहस्रस्येत्यस्य मधुच्छन्दा ऋषिः। विद्वान् देवता । विराहनुष्टुप्

छन्दः। गान्धारः खरः ॥

फिर मनुष्यों को क्या करना चाहिये यह वि०॥

सहस्रंस्य प्रमासि सहस्रंस्य प्रतिमासि सहस्रंस्योन्मासि साह-स्रोऽसि सहस्राय त्वा ॥ ६५ ॥

पदार्थः-हे विद्वन् पुरुष विदुषि क्षि वा जिस कारण त्(सहस्रस्य) असंख्यात विदार्थों से युक्त जगत् के (प्रमा) प्रमाण यथार्थ ज्ञान के तृल्य (मिस) है (सह-न्नस्य) असंख्य विशेष पदार्थों के (प्रातिमा) तोलनसाभन के तृल्य (मिस) है

## पश्चद्शोऽध्यापः ॥

(सहस्तर्य) असंख्य रयूज वस्तुओं के (उन्मा) तांजने की तुजा के समान (मिल्) है (साहस्नः) असंख्य पदार्थ और विद्याओं से युक्त (असि) है इस कार्या (सर्ध स्नाय) असंख्यात प्रयोजनों के जिये (स्वा) तुमा की परमात्मा व्यवहार में स्थिन करे॥ ६५॥

भावार्थः-इस मन्त्र में वाचकलु॰--यहां प्रेमन्त्र से परमेष्ठी, सादयतु इन दो प्रेहों की अनुवृत्ति आती है। तीन साधनों से मनुष्यों के ब्यवहार सिद्ध होते हैं। एक तो यथार्थविज्ञान दूसरा पदार्थ तोलने के खिये तोल के साधन वाट और तीसरा तराज् आदि। यह शिशिर ऋतु का वर्णन प्रा हुआ ॥ ६६ ॥

इस मध्याय में ऋतृविद्या का प्रतिप दन होने से इस मध्याय के मधे की ए मध्याय के अर्थ के साथ संगति जाननी चाहिये।

यह पन्द्रह्यां अध्याग पूरा हुआ।